


��� ��� ��� � ����

Rectangle



��� ��� ��� � ����



 

 

 جملہ حقوق محفوظ ہیں

 

 

 

 

 

 

  آف اسلامک لرننگ، المورد امریکہغامدی سینٹر ناشر: 

 شرکت پرنٹنگ پریس، لاہور  طابع:

 ء2025  اپریل   طبع اول:

 روپے  2000  قیمت:

ISBN :   978-1-966600-13-8 

Address: 3620 N Josey Ln, Suite 230 Carrollton, TX 75007 

Website: www.ghamidi.org 

Email: info@ghamidi.org 

http://www.ghamidi.org/


 

  

 

 

 فہرست

 

 23 .............................................................. عرضِ ناشر

 25 .................................................................. چہیباد

 31 ................................................................. لفظ پیش

 35 ................................................. ؟ ںحمت کیوباب اول : ز

 37 .................................................. متوقع سخت نتائج ۔غیر1

 38 ..................................................... ںندگیا۔ دو ممکن ز2

 39 ......................................................... راستہ نہ۔درمیا3

 40 .............................................. کا تعارف“ینوالد حقیقی”۔ 4

 42 .................................................. یرتیا  کیسفر باب دوم :

ب ا ت سے پرہیز1
عص

 

ت
 42 .................................................... ۔  

 44 ................................ تحقیق یقتک پہنچنے کا راستہ: سادہ طر ۔سچائی2

 46 ....................................................... اہمیت کی ی۔ عاجز3



 

 47 ......................................... اہم نوٹ ۔استنباط کے بارے میں4

 48............................... سائنس کا کردار ۔خدا کے وجود کو سمجھنے میں5

 49 .................................. یعہذر یکسے ا ۔سائنس: ذرائع علم میں6

 49 .......................... عمل کو سمجھنے کے مضمرات یقہشے کے طر ۔کسی7

 50 .................................. نہیں تغلیط کی کا معدوم ہونا توجیہ ۔توجیہ8

 51 .................................. یسے دور یتاور دہر تشکیکباب سوم: 

 52 ................... عقائد ہبیمشابہ مذ میں ںیبوتہذ ۔مختلف زمان و مکان کی1

 55 ............................................ وجوہات پر شک کی یت۔ دہر2

 55 الف۔ شعور اور ذہانت کی اہمیت

 56 ۔حجم اور قدر1

 57 کا منبع اور معنی ۔شعور: اہمیت2

 57 یکسے ا سب سے طاقت ور قوتوں میں ۔ ذہن: کائنات کی3

 57 ۔ بے جان مادے کا باشعور بن جانا4

 58 اور تصور خدا معلول علت اولی غیر کی ینب۔ ملحد

 61 کے فہم کا اس بحث سے تعلق گیاور پیچید سادگیج۔ 

 62 یہرو منصفانہ علمی یکخالق کو ماننا: ا د۔ اپنے جیسے

 64 کا تصور باشعور ہستی یکمعلول علت : ا غیر کی ہ۔ ہر چیز

 64 حصہ یدکا بنیا ۔ شعور :حقیقت1



 

 68 علامت اے : ذہانت کی ینا ی۔ ڈ2

 70 علامت موجود کوڈ شدہ معلومات: ذہانت کی کے ڈھانچے میں ۔حقیقت3

 76 وجوہ مذہبی کے غیر یقینبعد از موت پر  تو۔ روح اور حیا

 76 شعور کے وجود کا امکان ہ۔ دماغ سے علیحد1

 77 تجربہ فیلڈ ۔  پین2

 78 لانا یلیتبد سوچ سے دماغ میں ی۔ اراد3

 80 موت کے بعد بقا ۔  دماغی4

 86 مغالطہ منطقی یکز۔ ا

 90 ........... کا کردار یاحمد غامد یدور جناب جاوا فتیادر سلام کیباب چہارم : ا

 91 ................................ مذاہب مذاہب اور الہامی ۔فلسفہ، روحانی1

 92....................... ترجیح پہلی کی تحقیق یمیر مذاہب میں ۔اسلام: الہامی2

 تار ۔حضرت محمد اور قرآن کی3

 

خ

 

خ

 92....................................... ی

 93 ................................. محفوظ رہنا اصل زبان میں ۔ قرآن کا اپنی4

 94 ................................. ۔اسلام قابل فہم تھا، مگر مکمل طور پر نہیں5

 97....................................................... یاحمد غامد ید۔ جاو6

 99......................... انقلاب فہم اسلام میں ےصاحب اور میر ی۔ غامد7

 101 ...................................... سلام کے مآخذا : الف  ، باب چہارم 

 102 .................................. کا تنہا ماخذ ین، دصلی اللہ علیہ وسلم  ۔ محمد1



 

 103...................................................... ہے؟ ۔ قرآن کیا2

 104 ........................................................ ہے؟ ۔ سنت کیا3

 104 نوعیت الف۔ سنت کی

 105 سے پہلے موجود تھیصلی اللہ علیہ وسلم ب۔ سنت محمد 

 107 سے متعلق ہے ینج۔ سنت صرف د

 108 ...................................................... ہے؟ کیا یث۔ حد4

 109 ........... یقےطرکے مختلف  حفاظت اور منتقلی کی یثقرآن، سنت اور حد۔ 5

 111 ............................... ۔ سنت کے درست فہم کے سات اصول6

 113 ......................................... کے سات اصول یث۔ فہم حد7

 116 .................................... پر مختصر نوٹ یختار کرام کی ۔  صحابۂ8

 116 .................................. ۔ علما کے اجماع کے متعلق مختصر نوٹ9

 118 .................................... غلط تصورات ۔ فہم اسلام کے تین10

 119 قرآن کو سمجھنے کا رجحان و سباق کے بغیر قالف۔ سیا

 120 سمجھنا میں روشنی کی یثب۔ قرآن کو احاد

 121 کا مستقل ماخذ ماننا ینکو د یثج۔ احاد

 مطالع اور کردار : حیثیت سول کیر: ب  ، باب چہارم 

 

 125 ٹھوس وجہ یکا اسلام کی ۂ

 131 ......... وضاحت کرتا ہے کتب کی ۔قرآن کا تصورِ رسالت گذشتہ الہامی1

 134 .................. سمجھا جائے ہے اور اسے کیسے ن کیاآقر: ج    ، باب چہارم 



 

 134 ........................................... یقہ۔ فہم قرآن کا درست طر1

 135 ...................................................... زبان ۔ قرآن کی2

 137.................................. ۔ قرآن کا صِحف سابقہ کے ساتھ تعلق3

 139......................... یقہقرآن کا طر مطالعہکے لیے یعام قار یک۔ ا4

 139.......................... اور قراءتوں کا اختلاف جمع و ترتیب ۔ قرآن کی5

 140 ...... یااپنے صحابہ   کو د مکمل قرآن مجید ہی تحیا ۔ رسول اللہ نے اپنے حین6

 140 الف۔ پہلا مرحلہ

 142 ب۔ دوسرا مرحلہ

 144 غلط فہمی حضرت عثمان   کوجامع قرآن سمجھے کی

 144 مرحلہ اج۔ تیسر

 147 ...................................................... قراءات کا اختلاف

 150 ................................... تتفصیلا نون رسالت کیباب پنجم : قا

 151 ............ ہوتا؟ نہیں ںانسانوں سے براہِ راست مخاطب کیو ۔ اللہ تعالی1ٰ

 154 حکمت رکھنے کی میں کو غیب دنیا الف۔ آسمانی

 154 تائید عوالم کے تصور کی ہئق سے پوشیدحقا یب۔ ہمارے معلوم وجود

 156........................... حق پر قائم تھے ہی یکتمام انسان ا ۔ ابتدا میں2

 156 شعور یداور غلط کا بنیا صحیح فطرت میں الف۔ انسانی

 157 براہِ راست ملی یتہدا انسانوں کو الہامی ب۔ ابتدائی



 

 158 وضاحت ج۔ مختلف مذاہب کے وجود کی

 158 تائید د۔ ہمارے معلوم حقائق سے قرآن کے دعوے کی

 160 مشابہت  عقائد کی مذہبیہ۔ 

 163  شندے  با یکیاصل امر

 164 قبائل نا بے  شی انی

 164 چین

 165  ئل قبا ییلوآسٹر مقامی یمقد

 167 مصر یمقد

 168 مذہب روبایو یقیافر

 169 اساطیر  نارسی

 170 اساطیر نانییو

 171 ............................... خدا کے نبی کے لیے یتہدا کی ۔ انسانیت3

 172 کے تصور کا مبہم خاکہ انبیا میں یختار الف۔ انسانی

 173..................................... ۔خدا کے رسول اور قانونِ رسالت4

 173 اور رسول: دو مختلف مناصب الف۔ نبی

 174 عدالت پر خدا کی ب۔ رسالت کے تصور کا درست مفہوم: زمین

 178.................................. ؟۔خدا کن لوگوں سے ناراض ہوتا ہے5

 181 الف۔ کافر کون ہے؟

 183 معقولیت سزا کی ب۔ انکارِ حق کی



 

 184 کے حوالے سے مختصر وضاحت ج۔ تکفیر

 185...................................... ۔ حضرت نوح ،   اللہ کے پہلے رسول6

 187 یہتجز یکطوفان کے قصے: ا میں ںیبوتمام تہذ یباًتقر کی الف۔ دنیا

 192 ...... رسول یرسولوں کے متعلق خدا کے منصوبے کا پہلا مرحلہ: انفراد۔7

 193 ثبوت یخیسے پہلے رسولوں کا تار الف۔ حضرت ابراہیم

 194 ہے؟ ںکے مخصوص رسولوں کا ذکر کیو صرف مشرق وسطیٰ ب۔ قرآن میں

 194 یذمہ دار کی ابراہیم یترسالت کا دوسرا مرحلہ: ذر کے منصوبۂ ۔ اللہ تعالی8ٰ

 195 حکمت بعثت کے دو مراحل کی رسولوں کی الف۔ قرآن میں

 196 اور خروج قوم: حضرت موسیٰ نسل سے پہلی ب۔ حضرت اسحاق کی

 197 یلتعد کے حکم کی تباہی کی  مشرکینج۔ کنعان کے

 199 اور خروج ، حضرت موسیٰسفیوکے شواہد: حضرت  یمہد۔ آثارِ قد

 200 تشکیل قوم کی یکا میں دتقیا کی : حضرت موسیٰاسرائیل ہ۔ بنی

 200 رسول یکے آخر اسرائیل : بنیو۔ حضرت عیسیٰ

 202  قوم یآخر اولاد میں کی ز۔ حضرت اسمٰعیل

 204 اہم نوٹ وسلم کے خطوط کے بارے میں اللہ علیہ محمد صلی

 209 مختصر وضاحت کی یثحد یکوراثت سے متعلق ا

 209 کے لیے ۔ مشرکین1

 210 ( کے لیےی  و نصار دیہو۔ اہل کتاب )2

 211 وضاحت کی یثحد یکمسلموں سے جنگ کے متعلق ا غیر



 

 212 وضاحت کی یثحد یکمسلم کے قتل سے متعلق ا غیر

 218 ......... انحطاط کا شکار ہوں گے طرح اخلاقی کی اسرائیل بنی مسلمان بھی۔ 9

 219 .................................. ۔ قرآن کے قانون رسالت کا خلاصہ10

 223 .... کلید مسائل کے حل کی ہپیچید :آن کا قانون رسالت: قرالف ، ب پنجمبا

 223 ........................................................ سزا ۔ارتداد کی1

 227 ................... پر جنگ دبنیا مسلموں کے خلاف ان کے عقائد کی ۔ غیر2

 229 ........................................... مذاہب پر غلبہ یگر۔ اسلام کا د3

 232 ......... ںگوئیا پیشیناور   شخصیت وسلم کی اللہ علیہ  صلی: محمد ب  ، پنجم ببا

 232 ............................... و کردار شخصیت وسلم کی اللہ علیہ ۔ محمد صلی1

 232 یدار نتیااور د الف۔ راست گوئی

 233 عدم موجودگی ارتقا کی یب۔ فکر

 234 پس منظر نہ تھا کوئی علوم میں ینیاور د وسلم کا تبلیغ  علیہاللہ ج۔ محمد صلی

 236 نہ تھی تربیت کوئی اور ادب میں یشاعر د۔ آپ کی

 238 کا الزام لینےہ۔ دوسروں سے مدد 

 239 ںگوئیا پیشین وسلم کے بارے میں اللہ علیہ محمد صلی کتب میں ۔ سابقہ الہامی2

 239 ںگوئیا پیشین وسلم کے بارے میں اللہ علیہ محمد صلی میں الف۔ بائیبل

 239 یمعہد نامہ قد

 241 کتاب کی حنایو: یدعہد نامہ جد



 

 242 ....... گوئی پیشین میں ںہندو صحیفو وسلم کے بارے میں اللہ علیہ ۔ محمد صلی3

 248 ........تقاضے معقول ہیں اور کیا تقاضے کرتا ہے ا ہم سے کیا: خدباب ششم  

 251 ........................ رمعیا کا عالم گیر بیکامیا احتساب میں ۔ آخرت میں1

 253 ................................................ ہے ی۔ خدا کا شعور فطر2

 255 .......................................... کا علمو شر خیر میں ۔ نفس انسانی3

 257 ........................................... کے کچھ اصول الٰہی نتینو۔ د4

 الف۔ آزما
خ

ش

خ

 257 ہوتیں نہیں ںیکسا سب کے لیے ی

 258 ہوگا ظلم نہیں پر ذرہ برابر بھی اور کسی  جائے گا ب۔ مکمل انصاف کیا

 259 ہوگی کی سعی میں آپ نے دنیا ملے گا جس کے لیے ج۔ آپ کو وہی

 259 ہیں گناہ قابل معافی ہد۔ صغیر

 260 نہ ہو ! ںکیو پر ہی ہ۔ انسان  جسے حق سمجھتا ہو، اس پر عمل کرے، چاہے وہ غلطی

 262 ............................... رمعیا طرف سے احتساب کا آفاقی ۔ خدا کی5

 263 ....................................................... ہے؟ ۔ اسلام کیا6

 264 ......................... جرم سنگین یککا بلا جواز انکار: ا“حق  ”  یا۔ اسلام 7

 266 ............................................ جائے گی ید پر سزا نہیں غلطی

 267 .............................. وضاحت کی 85 یتآ کی  آل عمران ۂ۔ سور8

 269 .. یشآزما یکا کے لیے سے حقائق کاابلاغ: انسانیت یعےکے ذر وں۔ پیغمبر9

 270 .................. کا خلاصہ رمعیا قرآنی کے دن نجات کے لیے مت۔ قیا10



 

 271 ............................... کے تقاضے بیکامیا عدالت میں یو۔ اخر11

 273 ...................................... ۔ مشہور اعتراضات کے جوابات12

 273 ؟ ںکیو  یشہے تو پھر آزما و خبیر علیم الف۔ اگر اللہ تعالیٰ

 274 اپنے مقاصد حاصل کر سکتے تھے؟ کے بغیر  یشآزما انسان کی اللہ تعالیٰ ب۔ کیا

 275 ........................................ جائے؟ کیا کیسے ۔ نفس کا تزکیہ13

 276 طہارت ۔ جسمانی 1

 277 گیپاکیز ۔ خوراک کی  2

 280 گیپاکیز  تعلق کی۔ اللہ کے تصور کو درست کرنا اور اس سے3

 281 اور خلوص گیسنجید سے متعلق معاملات میں الف۔ اللہ تعالیٰ

 281 گی پاکیزں سےیشوآلا یاور فکر کا تصور: درستگی ب۔ اللہ تعالیٰ

 282 حقیقت ذات کی ۔  اللہ کی1

 284 مختص ہے کے لیے اور اطاعت صرف اللہ تعالیٰ تعقید ،یج۔ محبت، وفادار

 291 و عبادت کا رائج رجحان تعظیم کی ںاور بزرگ ہستیو ۔ اولیا1

 291 ہکا عقید قبولیت سے دعا کی کے وسیلے تشخصیا انتقال کر جانے والی یا۔  زندہ 2

 293 ماننا یعہکے قرب کا ذر عبادت کو اللہ تعالیٰ کی ت۔ مقدس شخصیا3

 295 یںشفاعت کر مت کے روز ہمارے حق میںعبادت تاکہ وہ قیا کی ت۔ شخصیا4

 298 اظہار کا یخداوند اطاعتِ اور تعقید ،یوفادار محبت،:د۔ عبادات

  307 ............................................ اجازت قتال کی ۔ اسلام میں5

 315 ................................................................. خاتمہ



 

 318 .................................... ال و جواب: حصہ اول: سوباب ہفتم  

 318 ......................................... ہے؟ ذات کیسی : خدا کی1سوال 

 ؟ صرف کیے ںاربوں سال کیو میں تخلیق کی نے کائنات اور زمین اللہ تعالیٰ: 2سوال 

 .........................................................................319 

 320 .................................. ہے؟ ناقابلِ معافی ں: شرک کیو3سوال 

ں اور یورآفات، مہلک بیما تشدد اور انسانوں پر قدرتی : جانوروں میں4سوال 

 322 ......................................... حکمت ہے؟ کیا نقائص کی یشیاپید

 ںاجازت کیو کی ینےد تکلیف انھیں : جانوروں کو خوراک بنانے کے لیے5سوال 

 323 ................................. ہے؟ کا مقصد کیا قربانی ہے، اور اسلام میں

 325 ................... جائے گا؟ یاکا بدلہ د تکلیف جانوروں کو ان کی :  کیا6سوال

 325 کا مقصد قربانی اسلام میں

اللہ کو پہلے سے سب کچھ  ضرورت ہے؟ کیا کیا : اللہ کو انسانوں کو آزمانے کی 7سوال

 326 ............................................................ ؟معلوم نہیں

 بھی کے بغیر  یشافراد کے انتخاب کا مقصد آزما لیے جنت کے اللہ اپنی : کیا8سوال 

 327 ....................................................... حاصل کر سکتا تھا؟

 328 ... !خدا صرف محبت اور رحمت کا مظہر نہیں–صفات  یدوہر : خدا کی9سوال 

 329 ................................... ہے؟ کیا یت: اللہ کا قانونِ ہدا10سوال

 330 ............. ہے؟ کیا کا معنی             “   ہیں کھیتی اپنے شوہروں کی ںیابیو: ” 11سوال 



 

حضرت حوا   کا قصور تھا کہ حضرت آدم نے اُن کے ساتھ مل کر شجر  یہ : کیا12ال سو

 330 ............................................................ ؟ممنوعہ کھا لیا

 331 ....... ؟تھیں گئی کی اسے پید پسلی حضرت حوا حضرت آدم کی : کیا13سوال 

 332 ............................... ہے؟ کیا اہمیت کی یلجبر یث: حد14سوال 

 334 ........................................ ہے؟ کیا نیماپر ا : غیب15سوال 

 334 .................................. ہے؟ ںکیو وسیع : کائنات اتنی16سوال 

 335 ................................ کہا جاتا ہے؟ ںکیو “اللہ”: خدا کو  17سوال 

خدا، فرشتوں،  ہم واقعی ہے؟ کیا یضرور ںہمارے حدود کو سمجھنا کیو: 18سوال 

 335 ......................... ؟ہیں کو سمجھ سکتے حقیقت آنے والے عالم کیاور  وحر

موجود  ںمذاہب کیو دہیااتنے ز میں ہے تو دنیا  : اگر قرآن کا خدا عالم گیر19سوال 

 336 ................................................................... ؟ہیں

 336 خدا عالمی یکا -قرآن کا خدا 

 7336  دیگر مذاہب کی موجودگی کی وضاحت میں قرآن 

 337 ............ ؟آئی پیش ںورت کیوضر کی بھیجنے :  خدا کو بار بار کتابیں20سوال 

 338 ....................................... ہے؟ : اسلام کا مطلب کیا21سوال 

 تو پھر اخلاقی ہیں جا سکتی کتب سے حاصل کی صرف مذہبی ت: اگر اخلاقیا22سوال 

 338 .................................... ؟موجود ہیں ںکیو یےطور پر اچھے دہر

 339 .................. ؟ہوئیں یپور ںگوئیا پیشین کون سی : قرآن کی23سوال 



 

 340 ......... غلط طور پر نقل کرتا ہے؟متون کو  قرآن سابقہ مذہبی : کیا24سوال 

ہے؟ ںاور افلاس کیو بھوک، قحط میں ہے تو پھر دنیا : اگر اللہ رب العالمین25سوال 

 ......................................................................... 342 

 343 ..................................... ہے؟ ںقص کیونا اتنی : دنیا26سوال 

 رہنمائی قرآن کیا کے خواہش مند افراد کے لیے تبلیغ کی م: اللہ کے پیغا27سوال 

 344 ................................................................ ہے؟ یتاد

 345 نازل ہوا ہے؟ وضاحت کے لیے سائنسی ہر کیمظا قرآن قدرتی : کیا28سوال 

 گیا کیا ںلذتوں کا ذکر کیو جسمانی  مردوں کے لیےجنت میں : قرآن میں29سوال 

 346 ............................... ملے گا ؟ کیا ہے؟ عورتوں کو اس معاملے میں

 یا ہیں حقیقی ناتبیا یہ کرتا ہے اور کیا ن: قرآن جنت کو کس طرح بیا 30سوال 

 347 ................................................................. ؟تمثیلی

 348 ؟کیا ںزبان کا انتخاب کیو عربی کتاب کے لیے یآخر : اللہ نے اپنی31سوال 

 348 ....................................... آتا؟ نہیں ں: اللہ نظر کیو32سوال 

 349 ................................. انسان کائنات کا مرکز ہے؟ : کیا33سوال 

  : ہم جنس پرستی34سوال 
ج 
خ اور ٹرانس 
ی

 رزم

 

ڈ

 

موقف  اسلام کا کیا کے بارے میں ب

 350 ................................................................... ہے؟

 
ج 
خ ٹرانس 
ی

 رزم

 

ڈ

 

 350 قفاسلام کا مو کے بارے میں ب

 351 قفم کا موپر اسلا ہم جنس پرستی



 

 کے لیے اور حمد اللہ ہی یفیںکہتا ہے کہ تمام تعر ںکیو یہ: قرآن بار بار 35سوال 

 357 ................................................................... ہے؟

 یجہنم ابد پورے کر سکتا تھا؟ کیا کیے جہنم تخلیق اللہ اپنے مقاصد بغیر : کیا36سوال 

 358 ................................................................... ہے؟

 360 ..... ؟وجہ سے گناہ کرتے ہیں کی نہم شیطا کون ہے؟ کیا ن: شیطا37سوال 

 362 ................... ہے؟ ںضرورت کیو عبادت کی : خدا کو سب کی38سوال 

پر عمل کرنا  تیاہدا ینیاداکار اور فن کار کے طور پر مجھے کن د یک: ا39سوال 

 362 ................................................................. ؟چاہیے

 368 ............................................... حصہ دوم:سوال و جواب 

 368 ...... نظر سے کچھ اہم سوالات کے جوابات کے نقطۂ یاحمد غامد یدجاوجناب 

 369 ...........................................................خذاسلام کے مآ

 372 . ؟ہیں رسول اور نبی یوسلم اللہ کے آخر اللہ علیہ محمد صلیحضرت  : کیا1سوال 

 375 .. ختم ہوا؟ ںپر کیو وسلم اللہ علیہ رسالت کا سلسلہ محمد صلی اور : نبوت 2سوال 

 کیا وسلم کے کردار کی اللہ علیہ محمد صلیحضرت اور  اتھارٹی مذہبی : اسلام میں3سوال 

 377 ............................................................ ہے؟ حیثیت

 378 ............................ ہے؟ کیا حیثیت معجزات کی میں : اسلام4سوال 

 اہمیت آنے والے واقعات کی وسلم کے بعد پیش اللہ علیہ محمد صلیحضرت : 5سوال 

 379 ................................................................. ہے؟ کیا



 

 380 .......... ؟سے افضل ہیں وسلم تمام انبیا اللہ علیہ حضرت محمد صلی : کیا6سوال 

 382 ................. گئے؟ بھیجے ںکیو ہی میں مشرقِ وسطیٰ : تمام انبیا7سوال نمبر 

 383 ... ؟کیں ںکیو ںیاوسلم نے متعدد شاد اللہ علیہ محمد صلیحضرت : 8سوال نمبر 

 385 ................... ہے؟ یتاتشدد کو جائز قرار د یلوقرآن گھر : کیا9سوال نمبر 

 386 یہکا تجز 34 یتآ ء کینسا ۂسور

 392 ..... ہے؟ یتاکو ممنوع قرار د فنون لطیفہ یگراور د اسلام موسیقی : کیا10سوال 

 393 ممانعت موجود نہیں کی ن لطیفہفنو یگراور د موسیقی میں یثحد ۂذخیر

 394 ۔ممنوع ہیں آلات موسیقی یگر: دف کے علاوہ دغلط فہمی یکا

ان  یہ کرتا ہےاور کیا یزضابطہ تجو کا کوئی لباس کے لیے اسلام خواتین : کیا11سوال 

 405 .............................. ہے؟ یتاچہرے کو ڈھانپنا لازم قرار د یاکے سر 

 406 کے لباس کا ضابطہ خواتین نور میں ۂالف۔ سور

 409 تیاآ احزاب کی ۂ ب۔ سور

 412 تیاہدا عارضی حالات میں معمولی غیر کے لیے ج۔ عام مسلمان خواتین

 413 ........ ہے؟ یتاکو لازم قرار د گیمکمل علیحد اسلام مرد و زن کی : کیا12سوال 

 415 . اسلام مردوں اور عورتوں کو مصافحہ کرنے سے منع کرتا ہے؟ : کیا13سوال 

 416 . ہے؟ یتارکھنے کو لازم قرار د ڈاڑھیلیے  مردوں کے اسلام مسلم : کیا14سوال 

 ںفہمیاغلط  اور غارِ حرا کے متعلق کیا وحی پہلی وسلم کی اللہ علیہ رسول اللہ صلی: 15سوال 

 419 ........................................................... ؟ہیں جاتی پائی



 

 عمر کیا وسلم سے نکاح کے وقت حضرت عائشہ   کی اللہ علیہ صلی  : نبی16سوال 

 424 ................................................................... ؟تھی

نے   السلام کے بچوںآدم و حوا   علیہما ہے اور کیا کا واقعہ کیا تخلیق : انسان کی17سوال 

 430 ...................................................... ؟نکاح کیا آپس میں

 431 قرآن کامطالعہ وضاحت کے لیے کی انسانی تخلیق

براہ راست نمودار ہوئےسطح سے  کی آبا و اجداد زمین پہلا مرحلہ : انسان کے ابتدائی

 432 

 433 کی سے ترقی یعےارتقا  کے ذر تیتیاصورت نے حیا ابتدائی دوسرا مرحلہ :انسان کی

 435 گئی روح پھونکی کے بعد انسان میں تکمیل   کیارتقا تیتیامرحلہ : حیا اتیسر

نکاح  آپس میں کو بڑھانے کے لیے یآباد السلام کے بچوں نے انسانیعلیہما آدم اور حوا   

 436 ؟کیا

 438 . تھے؟ مقیم پر آنے سے پہلے جنت میں زمینالسلام  علیہماآدم اور حوا    کیا: 18سوال 

درخت  یہاور  یاالسلام نے کس ممنوعہ درخت کا پھل کھا : آدم اور حوا    علیہما19سوال 

 439 ......................................................... ممنوع تھا؟ ںکیو

اور عورتوں کو متعدد  ہے گئی ید ںاجازت کیو کی ںیو: مردوں کو چار شاد20سوال 

 440 .......................................... ؟نہیں ںاجازت کیو کی ںیوشاد

سے  تعلق سختی تمام جنسی ناور عورت کے درمیا مرد کے بغیر ی: شاد21سوال 

 444 ........ سمجھا جاتا ہے؟ ںجرم کیو اور اسے بڑا گناہ اور سنگین ہیں ںممنوع کیو

ہے کہ  یہاس کا مطلب  ہے؟ کیا گیا یاد ںپر بلند درجہ کیو ی: شوہر کو بیو22سوال 



 

 447 ..................................... ؟مرد عورتوں سے برتر ہیں م میںاسلا

 450 ......................... ہے؟ یانظام د سیسیا یکقرآن نے ا : کیا23سوال 

 451 ............................ کے خلاف ہے؟ یتاسلام جمہور : کیا24سوال 

حکومت مجھ پر اسلام نافذ  عن المنکر  کے تحت کیا : امر بالمعروف اور نہی25سوال 

 452 ............................................................ ہے؟ کر سکتی

 454 . ؟ ہیں گئی مقرر کی سزائیں اور کیا کن جرائم کی میں یعتشر : اسلامی26سوال 

 457 .................. سزا موت ہے؟ رسالت کی توہین اسلام میں : کیا27سوال 

 461 .......... ؟سکتے ہیں مسلموں کے خلاف کب جنگ لڑ : مسلمان غیر28سوال 

 463 ............................ اجازت ہے؟ کی غلامی اسلام میں : کیا29سوال 

 ںسے نکاح کیو قبطیہ یہوسلم نے حضرت مار اللہ علیہ : رسول اللہ صلی30سوال 

 465 ......... ؟برتاؤ کیا کے مطابق کیسا تتعلیما اور ان کے ساتھ اسلامی کیا نہیں

 466 .......... کے نصف برابر ہے؟ گواہی مرد کی گواہی عورت کی : کیا31سوال 

رسول  ؟ اس ضمن میں یاآ پیش کن حالات و واقعات میں یظہ: واقعہ بنو قر32سوال 

جواب  منصفانہ مظالم کے دعووں کا کیا طرف منسوب غیر وسلم کی اللہ علیہ صلیاللہ 

 469 ................................................................... ؟ہے

کرنے سے منع کرتا ہے  ں سے دوستیمسلمو قرآن مسلمانوں کو غیر : کیا33سوال 

 475 ............... ؟سمجھنا چاہیے و سباق میں قکو کس سیا تیاآ اور متعلقہ قرآنی

 477 ................................ سفر تھا؟ جسمانی یکمعراج ا : کیا34سوال 



 

 480 .................. ہے؟ یتاقوم قرار د یکقرآن مسلمانوں کو ا : کیا35سوال 

جا سکتا ہے جو خود کو مسلمان  یامسلم قرار د غیر یاشخص کو کافر  یسےا کسی : کیا36سوال 

 480 ................................................................. کہتا ہو؟

تمام جانوروں کے جوڑے  انھیں اور کیا واقعہ تھا طوفان نوح   عالمی : کیا37سوال 

 485 ..................................... تھا؟ گیا یاسوار کرنے کا حکم د میں کشتی

النے سے پہلے اس کے متعلق پوچھا ڈ کے اس امتحان میں زندگی ہمیں : کیا38سوال 

 486 .......................... ؟نہیں ںکیو دیاانتخاب  یہ تھا؟ اگر ہاں تو ہمیں گیا

اہم ہے کہ انسان جسے  سچ سمجھتا ہے، اس پر عمل کرے، چاہے  ںکیو یہ: 39سوال 

 488 ........................................ سے مختلف ہو؟ حقیقت یقیناس کا 

 491 ....................................................... خلاصہ اور خاتمہ

 

 



 

  ––––23میری دریافت   ––––

 

 

 

 عرضِ ناشر

 

 یہسبب  ںیانما یکا ۔ ان میںاسباب ہیں کے کئی یسے دور یند ہمارے معاشرے میں

سے  نحلقوں کے طرزِ بیا نظر اور مذہبی اندازِ  یتیفکر کے روا ینیافراد د فتہیا تعلیم یدہے کہ جد

بات کو  جانب، الحاد اور انکارِ خدا کے رجحانات اپنی ی۔ دوسرمحسوس کرنے لگے ہیں اجنبیت

کہ  کرتے ہیں ظاہر معقول نظر آنے والے استدلال کے ساتھ پیش اور بہ منطقی ،اس قدر منظم

موڑ کر شکوک و شبہات کے سے منہ  مروح پرور پیغا دعوت جیسے سچی اذہان خدا کی ذہین

 ۔بھٹکنے لگتے ہیں میں وںاندھیر

 طرف رجوع کرے، آخرت کی کی ینکے ساتھ د خلوصِ نیت نوجوان اگر کوئی میں یسےا

 یہتو  روداد دوسروں کے ساتھ بانٹے سفر کی یو فکر اور اپنے اس روحانی کو محسوس کرے سچائی

انُ الجھنوں، سوالات اور  ہن کیجستجو کرنے والے ذ یکہوتا، بلکہ ا صرف رجوع نہیں

۔ چنانچہ اگر ہوتے ہیں تلاش میں ہوتا ہے جو صدقِ دل سے حق کی اضطرابات کا اظہار بھی

کا نشانہ  یدترد یا تو اسے تنقید ہو جائے غلطی کی تعبیر یالغزش  اسُ سے کوئی کو سمجھنے میں یند

 ۔چاہیے جانی کی ئیرہنما اور حکمت کے ساتھ اس کی نرمی ،خواہیخیر ےبنانے کے بجا

 بلکہ ان نوجوانوں کو مخاطب کرتی ،کرتی نہیں گییندنما کی یند مخصوص تعبیرِ کتاب کسی یہ



 ––––عرضِ ناشر        ––––

  ––––24میری دریافت   ––––

ب ا ت سے بلند ہو کر خدا کی ہے جو آج بھی
عص

 

ت
 یقیناًتو وہ  ،یںطرف رجوع کر دعوت کی سچی اگر 

 ۔بخش جوابات پا سکتے ہیں مدلل اور تسلی ہ،اپنے سوالات کے سنجید

 یبی۔ اب قائم شدہ تصورات کو محض تہذہے اور عصرِ استدلال بھی یتعصرِ حردور  یہ

اب مٹ چکا ہے۔  زامتیا یہ جا سکتا۔ مشرق و مغرب میں نہیں یاکے زور پر منوا یتروا یا یبرتر

 بکامیا کرنے میں پیش اصل اور خالص صورت میں لہٰذا اگر ہم قرآن و سنت کا مقدمہ اپنی

ہے اور ہر  وہ جان اور قوت موجود ہے جو ہر اعتراض کا ازالہ کر سکتی میں اسی فتو صر ہو جائیں

 ۔ہے سکتی کر اشکال کا مدلل جواب فراہم

 حسن الیاس محمد                                

 کمیو ینڈا چیسرر یکٹرڈائر                      

 

ن

 

بخ

 

ک

 

خ ی

 

 

ن

ش

ش

 

 یکہامر المورد،آف اسلامک لرننگ سینٹر یغامد            

 



 

  ––––25میری دریافت   ––––

 

 

 

 دیباچہ

 

غور کرنے کا زندگی میں وقت نکال کر اس کتاب کو پڑھنے اور میری باتوں پر  اپنی مصروف

دل سے ممنون ہوں۔ اس کتاب میں میری کوشش یہ رہی ہے کہ اپنے  شکریہ! میں آپ کا تہِ

 خیالات کو صاف اور مختصر انداز میں پیش کروں تاکہ آپ کے لیے ان کا سمجھنا آسان ہو۔

طویل عرصے تک وجودی سوالات میں الجھے رہنے کے بعد، سائنس اور عقل نے ایک 

مجھے یہ سوچنے پر مجبور کیا کہ کائنات کی تخلیق میں کسی ذہین قوت کی کارفرمائی ہو سکتی ہے۔ اس 

خالق کی تلاش اور اس کی حقیقت کو سمجھنے کی جستجو نے مجھے مختلف الہامی مذاہب کے مطالعے 

  اور بالآخر تحقیق کا یہ سفر اسلام اور قرآن کے سنجیدہ غور و فکر تک پہنچا۔کی طرف راغب کیا

اگرچہ میرا تعلق ایک مسلم گھرانے سے تھا، لیکن میں نوعمری میں مذہب سے دور ہو گیا 

تھا۔ تاہم، اپنے وجودی سوالات کے جواب تلاش کرنے کی جستجو نے مجھے زندگی کے تیسرے 

نو مطالعے کی طرف مائل کیا۔ اس بار، مجھے اپنے کئی بنیادی عشرے میں اسلام کے ازسرِ 

رہے۔ سوالات کے اطمینان بخش جوابات مل گئے۔ تاہم، کچھ سوالات ابھی بھی جواب طلب 

صد  اور اسلام کی عمومی تشریحات نے میرے تقریباً ستر فی حقیقت یہ ہے کہ روایتی علما

 ذہن میں الجھنیں برقرار رکھیں۔ سوالات کے جواب دیے، مگر باقی سوالات نے میرے



 ––––دیباچہ        ––––

  ––––26میری دریافت   ––––

کے  کے قریب یوٹیوب پر ایک اتفاقیہ تلاش نے مجھے جاوید احمد غامدی صاحبء 2015

ایا۔ ان کے افکار نے نہ صرف میرے باقی سوالات کے اور خیالات سے روشناس کر علم

ر براہ راست او بلکہ میری الجھنوں کو بھی سلجھا دیا۔ تب سے میں کتب، لیکچرز ،جوابات مہیا کیے

   ان سے سیکھنے کے عمل میں مصروف ہوں۔ذریعے سے ملاقاتوں کے 

یہ کتاب میری ایک عاجزانہ کاوش ہے کہ میں اپنے وجودی سوالات کے عقلی اور اخلاقی 

طور پر اطمینان بخش جوابات آپ کے سامنے رکھوں ۔ میں نے یہ کتاب ایک عام آدمی کے 

 سوالات کے جواب تلاش کر ہے، ایسے قارئین جو انھی لیے لکھی طور پر اور عام لوگوں کے

ور بننے کا ارادہ نہیں رکھتے۔ میرے خیال میں جو علم میں نے اپنی  رہے ہیں، لیکن عالم یا دانش

حاصل کیا، وہ نہ تو بہت فاضلانہ ہے اور نہ ہی عالمانہ۔ لیکن میرے میں جستجو کے دوران 

قع ہوں، اسے ان معاملات سے ضرور واقف نزدیک، ہر انسان جس کے پاس وقت اور موا

 ہونا چاہیے۔

یہ کتاب میں نے کسی عالم یا مصنف کی حیثیت سے نہیں لکھی۔ میں مصنف نہیں بننا چاہتا۔ 

چسپی نہیں۔ کہہ سکتے ہیں کہ لکھنے کا عمل میرے لیے فطری کام  درحقیقت، لکھنا میری دل

 ہوگی۔ اس کتاب کا مقصد قارئین کو تفریح نہیں ہے، اور غالباً یہ میری پہلی اور آخری تصنیف

فراہم کرنا نہیں کہ اسے ایک آرام دہ شام میں کافی کے ساتھ لطف اندوز ہونے کے لیے پڑھا 

جو اپنے وجود اور زندگی کے مقصد پر سنجیدہ غور و فکر  ،جائے، بلکہ یہ ان لوگوں کے لیے ہے

 کرنا چاہتے ہیں۔

 لکھ رہا ہوں۔ میری نیت اپنے ساتھی انسانوں میں اس کتاب کو ایک ذمہ داری کے تحت

ہے، کیونکہ میں محسوس کرتا ہوں کہ جو جوابات میں نے کی دردی اور خیر خواہی  سے ہم



 ––––دیباچہ        ––––

  ––––27میری دریافت   ––––

تو ان کے اثرات ہر انسان کی نسبت سے نہایت  دریافت کیے ہیں، اگر وہ واقعی درست ہیں

ی زندگی کے بعد  دنیوبت کرنے کی کوشش کروں گا کہگہرے اور دور رس ہیں۔ میں یہ ثا

 ااحتساب اور جزا و سزا ایک حقیقت ہے،جس کے ہماری زندگیوں پر گہرے اثرات ہیں۔ لہٰذ

قارئین کے  مجھے پورا یقین ہے کہ اپنے تحقیقی سفر اور اس کے حاصلات، یعنی ان جوابات کو

 ساتھ شیئر کرنا میری ذمہ داری ہے۔

بلکہ  ، ئی نیا نظریہ یا انکشاف پیش نہیں کر رہایہ بات قابل ذکر ہے کہ میں اس کتاب میں کو

مختلف ذرائع سے حاصل کیے میں جو میں نے اپنی تلاش کے دوران  ،یہ ان جوابات کا مجموعہ ہے

جو ایسے ہی  ،ہیں۔ اس کتاب کا مقصد ان جوابات کو یکجا کر کے ان لوگوں کی رسائی میں لانا ہے

 د آزما ہیں۔سوالات سے نبر

 کی ایک اہم وجہ یہ بھی ہے کہ جس تعبیرِ اسلام کو میں نے اختیار کیا ہے، اس کتاب کو لکھنے

وہ عمومی طور پر رائج تشریحات سے مختلف ہے۔ میرا مقصد اپنے محدود وسائل کے باوجود اس 

نقطۂ نظر کو زیادہ سے زیادہ لوگوں تک پہنچانے میں اپنا کردار ادا کرنا ہے۔ اس تعبیر کے 

 بردار جناب جاوید احمد غامدی ہیں۔  سے نمایاں علمموجودہ دور میں سب 

 نظر سے مختلف، اسلام کی اس تعبیر کے مطابق: ایتی نقطۂرو

 ارتداد پر موت کی سزا نہیں دی جا سکتی۔

 عورت کی گواہی مرد کی گواہی سے آدھی نہیں ہے۔

مسلمانوں کو محض عقیدے کی بنیاد پر غیر مسلموں کے خلاف جنگ کرنے کی اجازت 

  ہے۔نہیں

 نہیں۔ جواز کوئی اسلام کی کسی خاص تعبیر کو مسلمانوں پر نافذ کرنے کے لیے تشدد کا 



 ––––دیباچہ        ––––

  ––––28میری دریافت   ––––

 خواتین کے لیے سر ڈھانپنا فرض نہیں۔

 نقاب کا تصور اسلامی تعلیمات کا حصہ نہیں۔

 غلام بنانے کی اجازت نہیں۔ کو قید کر کے  کسی کو  جنگوں میں

 گے۔تمام غیر مسلم جہنم میں نہیں جائیں 

 سیاست کے خلاف ہیں
ِ
اور اسلام کی سیاسی روح  بادشاہت اور آمریت اسلامی نظام

 جمہوریت سے مماثلت رکھتی ہے۔

 اڑھی رکھنا کوئی مذہبی حکم نہیں۔ڈمردوں کے لیے 

 زن کے اختلاط کی ہر صورت ممنوع نہیں۔ و مرد

د میں رہتے ہوئے جائز اخلاقی حدو  اور اداکاری تمام فنونِ لطیفہ، جیسے مصوری، مجسمہ سازی

 ہیں۔

نظر اور اس کے دلائل کو واضح انداز میں بیان کرنے کے بعد  رادہ ہے کہ اپنے نقطۂمیرا ا

زیادہ سے زیادہ لوگوں کے ساتھ مکالمہ کروں۔ یہ مکالمے میرے جوابات کو مسلسل پرکھنے اور 

 ان کی تہذیب کا موقع فراہم کریں گے۔

ہم اور ذاتی وجہ بھی ہے، جس کا ذکر میں آخر میں کروں گا۔ اس کتاب کو لکھنے کی ایک اور ا

میری زندگی کے سفر اور اپنے جوابات کا تجزیہ کرتے ہوئے آپ اس وجہ کے جذباتی پس منظر 

کو بہتر سمجھ سکیں گے، چاہے آپ میرے نظریاتی موقف سے اختلاف ہی کیوں نہ رکھتے 

 ہوں۔

جو میں نے جاوید احمد غامدی صاحب  ،چونکہ اس کتاب میں کئی ایسے تصورات شامل ہیں

سے سیکھے ہیں، اس لیے ضروری ہے کہ میں ایک وضاحت پیش کروں۔ میں غامدی صاحب کا 



 ––––دیباچہ        ––––

  ––––29میری دریافت   ––––

جس نے ان سے مروجہ طریقے سے تعلیم پائی ہو۔ میں صرف  ،ایسا باقاعدہ شاگرد نہیں ہوں

 ہیں۔ اگر جس نے ان کی تعلیمات سے کچھ سوالات کے جوابات اخذ کیے ،ایک عام فرد ہوں

اس کتاب میں میری طرف سے غامدی صاحب کے مواقف کے فہم میں یا ان کے افکار کی 

تو اس کی ذمہ داری مکمل طور پر میری ہے، وہ اس سے بری الذمہ  وضاحت میں کوئی غلطی ہو

 ہیں ۔

اسلام کے عمومی فہم اور خاص طور پر جناب جاوید احمد غامدی کی تعلیمات کی درست تفہیم 

میں نے اس کتاب کو ڈاکٹر شہزاد سلیم کے سامنے پیش کیا۔ ڈاکٹر شہزاد  یقینی بنانے کے لیےکو 

سلیم غامدی صاحب کے ایک باقاعدہ علمی شاگرد ہیں اور قرآنیات کے ایک ممتاز اسکالر ہیں۔ 

ہے۔ میں ڈاکٹر  ں نے یونیورسٹی آف ویلز، برطانیہ سے پی ایچ ڈی کی ڈگری حاصل کیانھو

ں نے اس کتاب کے مواد پر اپنی آراء پیش کیں ہوں کہ انھودل سے شکر گزار  کا تہِ شہزاد سلیم

 ہ سیکشن میں شامل کیا گیا ہے۔یندیک پیش لفظ بھی تحریر کیا، جو آاور اس کے لیے ا

آخر میں، قارئین سے ایک اہم گزارش کرنا چاہوں گا: ہو سکتا ہے کہ اس کتاب میں 

الے سے پیش کی گئی بعض باتیں آپ کو عجیب اور ناقابل یقین اور جزا و سزا کے حو مذہب، خدا

محسوس ہوں، خاص طور پر اگر آپ خدا یا مذہب پر یقین نہیں رکھتے۔ لیکن جب کبھی آپ کو 

تو ایک لمحے کے لیے غور کریں کہ ہم خود ایک نہایت عجیب اور حیرت انگیز دنیا  ایسا محسوس ہو

شمار رے پر بستے ہیں، جو خلا کے بے کنار سمندر میں بے میں رہتے ہیں۔ ہم ایک گول، معلق سیا

دوسرے گیس اور پتھریلے اجسام کے ساتھ تیر رہا ہے۔ ایٹمز، جو زیادہ تر خالی جگہ پر مشتمل 

صورت اور عجیب و  ہیں، ایک غیر معمولی ترتیب کے تحت ہمارے ارد گرد موجود خوب

میں بے جان مادہ کھاتے ہیں، جو دیکھتے میں پائے جاتے ہیں۔ ہم روزمرہ زندگی شکلوں غریب 



 ––––دیباچہ        ––––

  ––––30میری دریافت   ––––

دیکھتے ہمارے جسموں میں پیچیدہ زندگی میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ یہی ایٹمز، اپنی محض ترتیب 

 اور ذہانت کو جنم دیتے ہیں۔  شعور، جذبات کی بدولت

ہم ایک ایسے دور میں رہتے ہیں جہاں بے جان مادے کو جدید ٹیکنالوجی کے عجائبات میں 

گیا ہے۔ اگر آج سے صرف سو سال پہلے کسی شخص کو ہماری موجودہ تخلیقات کے  بدل دیا

تو غالب امکان ہے کہ وہ ان باتوں کو ناقابل یقین قرار دے کر رد کر دیتا۔  بارے میں بتایا جاتا

چونکہ ہماری اس دنیا میں ہر روز اور ہر جگہ عجیب و غریب واقعات رونما ہوتے ہیں، رفتہ رفتہ 

اور وہ ہمیں معمول کی باتیں لگنے لگتی ہیں۔  عجیب ہونے کے عادی ہو جاتے ہیںہم ان کے 

تاہم، حقیقت یہ ہے کہ ہم ایک بے حد پراسرار اور حیرت انگیز حقیقت میں زندگی بسر کر 

اس کی طرف سے اخروی  جب ہم خدا اور ،رہے ہیں۔ اس حقیقت کو ذہن میں رکھیں

 احتساب کے موضوع پر گفتگو کریں۔

اسی      ء2025چ مار  حمزہ علی عب 

  

 

 



 

  ––––31میری دریافت   ––––

 

 

 

 پیش لفظ

 

جو  ،حق کی جستجو انسانی ذہن کی بلند ترین صفات میں سے ایک ہے۔ یہ ایک ایسی تڑپ ہے

یہ تو  تاہم، اگر وہ اس سفر کو بے خوفی سے جاری رکھے۔ ابتدا میں انسان کو مضطرب کر سکتی ہے

نوں پر ان کے خالق کی بڑھ کر، یہ انسا چسپ ترین تجربہ بن جاتا ہے۔ اس سے زندگی کا دل

  کردہ ایک فریضہ ہے۔یدطرف سے عا

مجھے ایک ایسے حق کے متلاشی، حمزہ علی عباسی، کے کام کا تعارف اور تائید پیش کرتے 

ہوئے بے حد مسرت کا احساس ہے۔ حمزہ علی عباسی غیر معمولی شہرت کے حامل ایک میڈیا 

 ر یٹی ہیں۔ معلوم ہو
بخب
خل ب
س

اور اس   مطمئن نہیں کر پائیںنھیںروایتی مذہبی تشریحات ا تا ہے کہ

جیسا کہ حق کے ایک سچے متلاشی کی  ، دیاالحاد کی انجان راہوں پر ڈال انھیں عدم اطمینان نے 

و رتقریباً دس سال قبل حمزہ کو تقدیر ان کے مستقبل کے ۔قسمت میں ہوتا ہے

 

ٹ

 

بخی
م

 (mentor)   

ں نے محسوس کیا کہ وہ ،شیکسپیئر کے ایک مشہور  ۔ انھوتک لے گئیصاحب  جاوید احمد غامدی

 قول کے مطابق، ایک اہم موڑ پر قدم رکھ چکے ہیں:

There is a tide in the affairs of men Which, 

taken at the flood, leads on to fortune; 



 ––––پیش لفظ         ––––

  ––––32میری دریافت   ––––

Omitted, all the voyage of their life 

Is bound in shallows and in miseries. 

ں نے بڑی خوشی سے قبول کیا اور جسے انھو ،یہ ایک خدا کی طرف سے دیا ہوا موقع تھا

کے دوبارہ مطالعے کے ں نے مذہب ساتھ اس کا درست استعمال کیا۔ انھوجوش و خروش کے 

 وع کیا۔ وہ بنیادی سوالات جو انھیںسیکھی ہوئی باتوں کو بھلانے کا عمل شر لیے پہلے سے

تھے، جوابات پانے لگے۔ زندگی کے پیچیدہ معمے کے منتشر حصوں کی پریشان کیے ہوئے 

کی تڑپ سے سرشار  شیرازہ بندی ہونے لگی۔ زندگی اور آخرت کے راز ان پر کھلنے لگے۔ حق

 جو عقل ،ں نے اپنے الحادی عقائد کا سامنا ایک ایسے نئے مذہبی فہم سے کیاشخص کی طرح، انھو

اور یہ شاید ان کی زندگی کا سب سے  ں نے خدا کو دوبارہ دریافت کیااور وحی پر مبنی تھا۔ گویا انھو

 قیمتی لمحہ تھا۔

کسی بھی مخلص حق کے متلاشی کی طرح، خود شناسی کا یہ عمل منطقی طور پر اس مسافر کو اس 

ں نے فیصلہ کیا کہ وہ دریافت کردہ انھو ۔کی مسحور کن مہم کے اگلے مرحلے کی طرف لے گیا

ں نے پہلے جن تک ان کی رسائی ہے ۔ انھو ،م لوگوں کے ساتھ شیئر کریں گےحق کو ایسے تما

 نوجوانوں اور تجربہ کار شخصیات نھیںن کو زبانی طور پر شیئر کیا۔ ااپنی اس حیرت انگیز داستا

 اپنے دریافت کردہ علم سے آگاہ کرنے کا موقع ملا ۔ پھر وہ وقت آیا کہ وہ ملنے اور انھیں سے

جو اب ہمارے  ، روشنائی سے دریافت حق کی داستان کو اس کتاب میں ڈھالیںاپنے خیالات کی

، میں گواہی دے تے ایک ادنیٰ طالب علم ہونے کے ناجاوید احمد غامدی کاجناب سامنے ہے۔ 

و ر کے نظریات کو سمجھنے

 

ٹ

 

ی بخ
م

  میں بہت محنت کی ہے اور انھیںسکتا ہوں کہ مصنف نے اپنے 

 انداز میں پیش کرنے کی سعی کی ہے۔ کسی بھی انسانی کام کی جدید اسلوب میں مختصر اور فصیح



 ––––پیش لفظ         ––––

  ––––33میری دریافت   ––––

اور نہ ہی کوئی مصنف یہ دعوی  کر سکتا  طرح، ایسی کوئی بھی کوشش بے عیب نہیں ہو سکتی

ہےکہ اس کا کام غلطی سےپاک ہے۔ مذہب کو سمجھنے کی کلید تنقیدی سوچ ہی ہے، جو ایک عمر 

ہ اپنے موجودہ فہم پر اکتفا نہیں کریں گے اور اپنے نتائج پر بھر کا عمل ہے۔ مجھے امید ہے کہ حمز

نظر ثانی اور ان کی بہتری کا عمل جاری رکھیں گے۔ آخرکار، حقیقی وابستگی حق کے ساتھ ہونی 

 چاہیے، نہ کہ شخصیات کے ساتھ۔

میری دعا ہے کہ حق کی جستجو کا یہ جذبہ حمزہ کے دل میں ہمیشہ روشن رہے اور ان کے لیے 

لق کی جانب سے دنیا و آخرت کے بے پناہ اجر کا باعث ہو۔ اللہ کرے کہ یہ کاوش دوسروں خا

کے لیے بھی رہنمائی کا سبب بنے اور حق کی مشعل کو مزید فروزاں کرے، جیسا کہ والٹیر نے 

 کہا ہے:

Stand upright, speak thy thoughts declare 

The truth thou hast that all may share 

Be bold, proclaim it everywhere 

They only live who dare 

 

         شہزاد سلیم 

          پی ایچ ڈی، یونیورسٹی آف ویلز، برطانیہ

 غامدی سینٹر آف اسلامک لرننگ، امریکہ ریسرچ فیلو، 

 __________  

  



 

 



 

  ––––35میری دریافت   ––––

 باب اول

 

 

 زحمت کیوں ؟

 

کہ میرا پیشہ،  گرد گھومتے ہیں، جب میرے علمی مشاغل ملکی اور بین الاقوامی سیاست کے

اور  اور فلم میں اداکاری ہے۔ خدا، آخرت میرا کاروبار، اور میرا شوق تھیٹر، ٹیلی ویژن ڈراما

یہ موضوعات نہ تو —نہیں کرتے خروی حساب کتاب کے معاملات مجھے بالکل بھی متوجہا

خو ں کی فہرست میں ہیں اور نہ ہی میرے پیشہ ور علمی دل یمیر
 ٹ
سی
چ 

۔ تاہم، ہیں انہ شوق کا حصہ 

محض ضرورت مجھے ان معاملات میں مشغول ہونے پر مجبور کرتی ہے۔ لیکن سوال یہ ہے کہ 

 یہ ضرورت کیا ہے؟

میں کیوں ہوں؟ سب کچھ کیوں موجود ہے؟ کیا مجھے کسی نے خاص مقصد کے تحت جان 

فعال کا حادثاتی نتیجہ؟ کیا بے مقصد ا—یا میں محض اتفاق کی پیداوار ہوں  بوجھ کر پیدا کیا ہے

یا میری مادی موت میرا  موجود ہیں؟ کیا کوئی آخرت ہےایک سے زائد خدا خدا یا ایک کوئی 

دہ ہونا  ی زندگی کے لیے جوابجہاں مجھے اس دنیو ،دائمی خاتمہ ہے؟ کیا کوئی یوم حساب ہے

 یا یہ سب محض کہانیاں ہیں؟ پڑے گا

 ت ہی کیا ہے؟ ہم میں سے بہت سے لوگوں کے لیےان سوالات کو اہمیت دینے کی ضرور

وجودی سوالات اور ان کے ممکنہ جوابات کا فوری طور پر حقیقی دنیا پر کوئی اثر نہیں ہوتا۔ 



  ––––باب اول         ––––

  ––––36میری دریافت   ––––

 —جن میں ہمارا زیادہ تر وقت اور توانائی صرف ہوتی ہے—روزمرہ زندگی کی فوری ضروریات

۔ مختصر یہ کہ جب زندگی اپنی تمام معلوم ہوتے ہیں مقابلے میں یہ سوالات غیر متعلق کے

تو ان معاملات کی  موجود ہےاور کامیابیوں کے ساتھ جینے کے لیے  لذتوں اور آلام، محنتوں

 کیوں کریں؟ آخر کیوں زحمت کریں؟ پروا

اپنی جذباتی، “میں”اس امر کی اکثر پیش کی جانے والی اور سب سے سادہ دلیل یہ ہے:

لیاتی صلاحیتوں کے ساتھ اس حیرت انگیز وجود کا حصہ ہوں۔ اور جما ذہنی، جسمانی، اخلاقی

میرے وجود کی یہ حقیقت اس بات پر سنجیدگی سے غور کرنے کی کافی وجہ ہے کہ ہمارے اس 

آں، چونکہ انسان کی تشکیل بھی کا سوال اٹھایا جائے۔ مزید بر “کیوں”وجود کے بارے میں

ہی اپنی —انسان—اور صرف ہم  ہےجن سے باقی کائنات بنی ، عناصر سے ہوئی ہےانھی

س جستجو میں اصل اور مقصد پر غور کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں، اس لیے ہم حقیقت کی ا

گی کر رہے ہوتے ہیں۔ گویا ہماری شکل میں کائنات خود ہی اپنے مبدا یندپوری کائنات کی نما

ید بڑھ جاتی ہے اور مقصد کے بارے میں سوچ رہی ہے۔ اس جستجو کی فوری اہمیت اس لیے مز

کے سوال پر سوچنے  “میں کیوں ہوں”اور میرے پاس کہ موت کسی بھی لمحے واقع ہو سکتی ہے

 کے لیے وقت بہت محدود ہے۔

مجھے یہ منطق کبھی متاثر نہیں کرتی تھی۔ میں وجودی  لہذا ۔ لیکن اس سے کیا فرق پڑتا ہے

زیادہ اہمیت دینے کا قائل  مسائل کو کبھی کبھار رات گئے آنے والے عارضی خیالات سے

نہیں تھا۔ میں اسی پر مطمئن تھا کہ دوسرے اس غور و فکر میں لگے رہیں۔ میرا خیال تھا کہ 

اور فلسفیوں کا کام ہے۔  ، مفکرین، پروفیسروں  وجود کی گہرائیوں میں غوطہ زن ہونا صرف علما

 وجود پر غور و فکر کو چونکہ میں ان میں سے کسی بھی زمرے میں نہیں آتا، اس لیے میں نے



  ––––باب اول         ––––

  ––––37میری دریافت   ––––

چسپ پہلوؤں کے مقابلے میں کم اہم سمجھا۔ آخرکار، موجودہ دور میں  زندگی کے زیادہ دل

 چسپ ہو چکی ہے۔ زندگی ہر لحاظ سے بے مثال حد تک دل

کیا کہ تدریج، بالخصوص اپنی نوجوانی کے آخری سالوں میں، میں نے یہ محسوس  لیکن بہ

 وجوہات موجود ہیں۔ میں نے محسوس کیا کہ وجودی سوالات ثران سوالات کی کچھ نہایت مو

اور تجسس سے غفلت برتنا اور انجان بنے رہنا بدترین فیصلہ ہے۔ میری نظر میں ہر شخص کو 

ذیل میں دی گئی وجوہات ان وجودی سوالات کو اٹھانے اور ان کا جواب تلاش کرنے پر مجبور 

اس پر لگائیں  ، جتنا بھی وقت میسر ہےنھیںہے کہ ا ، ہر ایک کی یہ ذمہ داریکرتی ہیں۔ جی ہاں

تلاش اہم ہے۔ اس ،کریں۔ جوابات اہم نہیں ہیں ،اور جتنی محنت وہ اس پر صرف کر سکتے ہیں

 کھوج کے بعد چاہے وہ کسی بھی نتیجے پر پہنچیں، یہ عمل ان کے اپنے ذاتی مفاد میں ہے۔

 

 غیر متوقع سخت نتائج ۔1

 حساب ت کے بعد کسی نہ کسی شکل میں یوم مقام سے تعلق رکھتا ہو، موانسان، خواہ وہ کسی بھی

کے تصور سے واقف ہے۔ آج بھی اربوں لوگ اس عقیدے پر قائم ہیں۔ تحریری تاریخی 

ریکارڈ اور قدیم اقوام کی زبانی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ انسانی معاشروں کی اکثریت میں 

سے موجود رہا ہے۔ یوم حساب کا یہ تصور میرے سامنے بھی حساب بعد الموت کا یہ تصور ہمیشہ 

آیا اور اس کی ناقابلِ تصور گہرائیوں اور نتائج کو مدنظر رکھتے ہوئے، میں نے محسوس کیا کہ 

اپنی زندگی میں کم از کم ایک بار اس معاملے کی سنجیدہ تحقیق ضروری ہے تاکہ یہ معلوم ہو سکے 

حالی یا  اور خوش  خوشی، دائمی مسرت، اور مکمل اطمینانکہ اس میں کتنی صداقت ہے۔ مستقل

اور تکلیف کے امکانات کا تصور اتنا شدید ہے کہ اسے نظرانداز کرنا  دائمی پچھتاوے، بدبختی



  ––––باب اول         ––––

  ––––38میری دریافت   ––––

 اور مکمل تحقیق کے بغیر چھوڑ دینا کسی ذی شعور کے لیے ممکن نہیں۔

 

 ں زندگیادو ممکن ۔ 2

دہی کے سوال کا اطمینان بخش جواب ہی  پر جوابخدا کے وجود اور موت کے بعد اعمال  

میرے لیے اس بات کا تعین کرے گا کہ حقیقی کامیابی کا مطلب کیا ہے اور حقیقی ناکامی کیا معنی 

رکھتی ہے۔ ہماری زندگی کے اکثر فیصلے کسی نہ کسی صورت میں اس پر منحصر ہوتے ہیں کہ ہم 

 نے اپنی زندگی کے ابتدائی دور ہی میں یہ ان دونوں تصورات کی کیا تعریف کرتے ہیں۔ میں

بات محسوس کرلی تھی کہ میں زندگی میں دو مختلف راہوں پر چل سکتا ہوں۔ مجھے فیصلہ کرنا تھا 

ی زندگی کے اگر یہ امکان موجود ہے کہ اس دنیوکہ ان میں سے کون سی راہ اختیار کرنی ہے۔ 

تو بلاشبہ یہ عام فہم اور معقول ہے کہ انسان اپنی  ایا جائے گادہ ٹھیر لیے مجھے ابدی طور پر جواب

زندگی اس طرح گزارے جو اخروی زندگی میں اس کی زیادہ سے زیادہ کامیابی یا کم از کم سلامتی 

کہ دنیوی  جیساکو یقینی بنائے۔ اس طرزِ زندگی کے کچھ نہایت ہی ناگوار تقاضے ہو سکتے ہیں، 

ت اور جبلی تقاضوں پر ایک ناگوار حد تک قابو رکھنا۔ مفادات کی قربانی دینا اور اپنی خواہشا

تو  جیسے خیالات محض خیالی ثابت ہوں جواب دہی دوسری طرف، اگر خدا اور موت کے بعد 

ی زندگی گزارنے کا واحد طریقہ یہ ہوگا کہ ہر ممکن طریقے سے اور ہر پھر میرے لیے دنیو

 کی جستجو کروں۔قیمت پر زیادہ سے زیادہ کامیابی، لذت اور تکمیل 

ظاہر عمومی  یہ کہنا بجا ہے کہ بہت سے لوگ وجودی سوالات پر غور و خوض کیے بغیر بہ

حال اور مطمئن زندگی بسر کر رہے ہیں۔ لیکن میرے  انسانی اخلاقیات پر چلتے ہوئے خوش

 خیال میں یہ طرزِ فکر انتہائی خطرناک ہے۔ میں یہ پوچھتا ہوں کہ کیا ہم میں سے اکثر اپنی



  ––––باب اول         ––––

  ––––39میری دریافت   ––––

اندر   یہ فیصلہ کرنا پڑے کہ آیا اپنےزندگیوں میں ایسے مواقع سے بچ سکتے ہیں جہاں ہمیں

یا ایسے فیصلے  نقصان ہودنیوی تقاضوں کے مطابق چلیں، چاہے اس میں کچھ  موجود اخلاقی

لیکن ہماری اخلاقیات کے خلاف ہوں۔ جیسے جیسے میں  ،ظاہر فائدہ پہنچائیں جو ہمیں بہ، کریں

 گیا، مجھے بارہا ایسے ہی اخلاقی دو راہوں کا سامنا کرنا پڑا، کیونکہ زندگی میں بار بار ایسے بڑا ہوتا

جن میں وہ فیصلے جو میری فطری اخلاقیات کے مطابق غلط محسوس ہوتے  ،مواقع آتے رہے

 اور اس کے برعکس بھی ہوا۔ لحاظ سے سب سے زیادہ فائدہ مند نظر آتے تھےدنیوی تھے، 

دہی کی حقیقت کا فہم بہترین فیصلے کرنے کے لیے نہایت  میں اخروی جواب ایسے حالات

 ضروری ہے۔

 

 درمیانہ راستہ ۔3

 لے رہا ہوں یا میرا شاید کچھ لوگ محسوس کریں کہ میں زندگی کو حد سے زیادہ سنجیدگی سے

گی کا اور ہاں، یہ درست بھی ہے۔ میں چاہتا ہوں کہ آپ بھی اسی سنجید کو چھو رہا ہے رویہ انتہا

یہ زندگی صرف ایک ہی بار ملی ہے۔ جلد یا —یعنی مجھے اور آپ کو—مظاہرہ کریں کیونکہ ہمیں

دیر، موت آئے گی اور ہمیں ہمیشہ کے لیے اس دنیا سے ختم کر دے گی۔ یہ ایک ناقابل  بہ

واپسی عمل ہو گا۔ ہم چاہے جیسی بھی زندگی گزاریں، ہمارے پیارے ہمیں بالآخر بھول جائیں 

تو ممکن ہے کہ سال میں  گے، شاید کبھی کبھار ہماری یادیں تازہ کریں۔ اگر آپ مشہور ہیں

ایک دو بار آپ کا ذکر آپ کی سالگرہ یا تاریخ وفات پر کیا جائے، لیکن یہ یاد بھی وقت کے 

ساتھ دھندلا جائے گی۔ دنیا اپنی رفتار سے آگے بڑھ جائے گی اور ہمیں مکمل طور پر بھول 

اور ہمارے ہم عصر تمام لوگ  آپ، میں، ہمارے پیارے تقریباً سو سال کے اندر جائے گی۔



  ––––باب اول         ––––

  ––––40میری دریافت   ––––

ہمیشہ کے لیے اس دنیا سے رخصت ہو چکے ہوں گے۔ وسیع تر تناظر میں دیکھا جائے تو کائنات 

میرے لیے مکمل اور قطعی موت ایک لہٰذا کی موجودہ شکل بھی آخرکار اپنے اختتام کو پہنچے گی۔ 

تو درمیانی  زندگی کا صرف ایک ہی موقع ہےدنیوی جب میرے پاس اس  یقینی حقیقت ہے۔

 اور نہ ہی ہونی چاہیے۔ راہ میرے لیے قابل قبول نہیں ہو سکتی

ی تصور ہے، جس  

کُل

خلاصہ یہ ہے کہ مرنے کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے محاسبہ ایک 

کی حتمی بھلائی کے لیے یہ بہت  کے انتہائی سنگین نتائج ہو سکتے ہیں۔ میں سمجھتا ہوں کہ انسان

معاشی بقا کی مشقت، خاندان کی دیکھ بھال، —ضروری ہے کہ وہ اپنی روزمرہ کی ذمہ داریوں

سے وقت نکال کر اس معاملے پر سنجیدگی سے —وغیرہ  جذباتی و سماجی رشتوں کی پروااور دیگر

 ایک معقول نتیجے تک غور کرے۔ ہر ذی شعور فرد پر لازم ہے کہ وہ اس مسئلے پر جلد از جلد

پہنچنے کی بھرپور کوشش کرے۔ مزید برآں، یہ زندگی بھر کا ایک مشن ہونا چاہیے کہ اس 

کوشش کے نتیجے میں جو جوابات ملیں، ان کا بار بار جائزہ لیا جائے اور اپنے فیصلوں کو اس کے 

 مطابق ڈھالا جائے۔

سے لوگوں کو بجا طور پر ناگزیر  یہ کتاب لکھنے کی ایک آخری وجہ ایسی ہے، جو شاید بہت

بلکہ موضوعی ہے۔ تاہم، میرے لیے  ،محسوس نہ ہو، کیونکہ اس وجہ کی نوعیت معروضی نہیں

 یہ وجہ اپنی جذباتی اور اخلاقی اہمیت کی بنا پر بہت اہم ہے۔

 

 تعارف  کا“حقیقی والدین”۔ 4

مگر عمیق جستجو  ،دہے میں ایک شخصی خدا کے وجود کی گہرائی سے تحقیق ایک سامیری را

وہ ماں جو میری مادی ماں سے پہلے تھی ۔ہے۔ اس کا مقصد میرے حقیقی خالق کی شناخت ہے



  ––––باب اول         ––––

  ––––41میری دریافت   ––––

اور وہ باپ جو میرے زمینی باپ پر مقدم ہے۔ اس بات سے میرا مقصد والدین اور خاندانی 

یہ اجاگر کرنا  بلکہ میرا مقصد ، اور قربانی کو کم تر دکھانا نہیں ہے تعلقات کی جذباتی قدر، محبت

جس نے مجھے تخلیق کیا ہے اور جو میری زندگی کے  ، ہے کہ اگر میری اصل کوئی ایسا خدا ہے

تو میرا اولین اور بنیادی —ہےمجھے براہِ راست دیکھتا اور سنتا —تمام پہلوؤں کی نگرانی کرتا ہے

میری  ، ر کریںتعلق اسی ذات کے ساتھ ہے۔ دیگر تمام رشتے ثانوی حیثیت رکھتے ہیں۔ ذرا غو

 زندگی کا حصہ میرا خاندان اور میرے دوست میرے ساتھ نہ ہوتے اگر میرا جنم کسی اور زمان و

ا تو یہ میر عدم سے پیدا کیا ہے جس نے مجھے ،اگر کوئی خالق واقعی موجود ہے مکان پر ہوتا۔ لہٰذا

جس نے مجھے  ، ہیںواحد حقیقی اور غیر متبدل رشتہ ہوگا۔ باقی تمام رشتے اسی خالق کی تخلیق

ایک مخصوص وقت اور مقام پر پیدا کیاہے۔ اس حقیقت کا انکشاف گہرے جذباتی اور اخلاقی 

سب سے  مثلاً محبت، توقعات، وفاداری اور اخلاص مضمرات رکھتا ہے۔ تمام بنیادی جذبات

، جب
خ
خ
ی

 یاںکہ دیگر تمام محبتیں، توقعات، وفادار پہلے اسی ہستی کے لیے مختص ہونے چاہ

اخلاص کے تقاضے ثانوی ہیں۔ ہر اچھی چیز کے لیے حتمی شکر گزاری اسی ہستی کے لیے اور 

دوسروں کے لیے شکر گزاری کی حیثیت دوسرے درجے میں آتی جب کہ مخصوص ہے، 

 ہے۔

مشکل اور پریشانی کے وقت حتمی توقعات اور امیدیں صرف اسی ذات سے  اسی طرح

 ،
خ
خ
ی

 وں سے توقعات اور امیدیں ہمیشہ ثانوی رہیں گی۔دوسرجب کہ وابستہ ہونی چاہ

________ 



 

  ––––42میری دریافت   ––––

 باب دوم

 

 

 سفر کی تیاری

 

ب ا ت سے  ۔ 1
عص

 

ت
 پرہیز

ماحول جس میں ہم پرورش پاتے ہیں، تعلیم جس سے ہم مستفید ہوتے ہیں، وہ سماجی، 

کے گی سیاسی، فلسفیانہ، مذہبی اثرات جو ہم پر پڑتے ہیں، اور ہماری زندگی کے مثبت و منفی زند

تجربات ہماری خودی کے تصور اور حقیقت کے فہم کی تشکیل میں گہرا دخل رکھتے ہیں۔ جیسے 

جیسے ہمارے خیالات اور تجربات کا ذخیرہ جمع ہوتا جاتا ہے ہم کچھ نظریات کو قبول یا مسترد 

ب ا ت ہمیں کرنے کی طرف میلان پیدا کر لیتے ہیں۔ یہ ایک فطری عمل ہے۔ لیکن 
عص

 

ت
اگر یہ 

تو یہ ہمارے اندر موجود اخلاص  ے سننے یا سچائی کو تسلیم کرنے سے روکنے لگیںوں کی رادوسر

 ہیں۔  کی تلاش میں بنیادی اہمیت رکھتےاور دیانت داری کو متاثر کر سکتے ہیں، جو سچ

ب ا ت کئی ذرائع سے جنم لیتے ہیں، جیسے ذاتی عوامل، جن میں انا، غرور
عص

 

ت
اور ذاتی مفادات  

ب ا ت کو پروان  ۔ اسی طرح قومی، نسلی، سیاسیشامل ہوتے ہیں
عص

 

ت
اور مذہبی وابستگیاں بھی 

ب ا ت اکثر ہمیں عقلی اور ہم
عص

 

ت
دردانہ سوچ سے محروم کر دیتے ہیں، جس  چڑھاتی ہیں۔ یہی 

 کے نتیجے میں ہم مضحکہ خیز باتوں اور بُرائیوں کا جواز تلاش کرنے لگتے ہیں۔



 ––––باب دوم        ––––

  ––––43میری دریافت   ––––

ب ا  بہ
عص

 

ت
ت بھی انتہائی ذہین افراد کو سچائی کا انکار کرنے پر ظاہر معصوم نظر آنے والے 

خو  کے زمانے میں
خلٹ ب
گل
نے اس کے پیش  ور مذہبی علما نام مجبور کر سکتے ہیں۔ مثال کے طور پر، 

کردہ انقلابی حقائق کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ اسی طرح آئن سٹائن نے بھی کائنات کے 

کہ اس کی اپنی مساوات اس نظریے کی حمایت کر ں دیا، حالاپھیلاؤ کے تصور کو ابتدا میں رد کر 

 رہی تھیں، لیکن جامد کائنات کے بارے میں اس کے تعصب نے اسے روکے رکھا۔

دارانہ تجزیہ کرنا واقعی ایک مشکل کام ہے، لیکن یہ طرزِ عمل  کسی بھی معاملے کا غیر جانب

ب ا ت پر
عص

 

ت
قابو پاتے ہیں، اتنا ہی ہم درست نتائج  اختیار کرنا بے حد ضروری ہے۔ جتنا ہم اپنے 

کے قریب پہنچ سکتے ہیں۔ یہاں تک کہ اگر تعصب سے پاک خلوص نیت کے ساتھ کی گئی تحقیق 

 تو وہ غلطی مخلصانہ کوشش کی وجہ سے قابلِ معافی سمجھی جا سکتی ہے۔ کے نتیجے میں غلطی ہو جائے

اللہ نتیجہ ہوں ، منطقی طور پر انسانوں اور جو دیانت داری سے کی گئی تحقیق کا  مخلصانہ خطائیں

اور  دونوں کی جانب سے غیر مشروط معافی کی مستحق ہیں۔ اس لیے تحقیق میں دیانت داری ،تعالیٰ

 سچائی کو ہمیشہ نتیجے پر فوقیت دینی چاہیے۔

خدا اور مذہب کے معاملات میں ہمارا تعصب سب سے زیادہ شدت اختیار کر لیتا ہے، 

ے قائم کرتے ہیں۔ یہ تعصب ئد کا دفاع کرتے ہیں یا ان پر راجب ہم اپنے عقاخاص طور پر 

ہمیں اپنے عقائد کو، چاہے وہ درست ہوں یا نہ ہوں، تنقیدی یا منطقی جائزے کے بغیر قبول 

کرنے اور ان کی حمایت پر مجبور کرتا ہے۔ دوسری طرف، ایک اور انتہا بھی موجود ہے۔ ایسے 

 خلاف شدید مخالفت رکھتے ہیں، وہ کسی ایسی دلیل یا ثبوت کو تسلیم افراد جو منظم مذہب کے

کرنے سے انکار کر دیتے ہیں جو کسی مافوق الفطرت خالق کے وجود یا اس کے مقرر کردہ مذہب 

 یا زندگی کے اصولوں کے حق میں ہو۔



 ––––باب دوم        ––––

  ––––44میری دریافت   ––––

ب ا ت کی تباہ کن قوت کو اپنی فکری اور ذہنی تشکیل کے ابتدائی سالوں میں
عص

 

ت
 میں نے 

پوری طرح سمجھ لیا تھا۔ اسی لیے میں نے پختہ عزم کیا کہ اس رجحان کو ہر ممکن حد تک قابو میں 

رکھوں گا اور جہاں بھی دلائل اور معقول شواہد مجھے لے جائیں، وہاں دیانت داری اور خلوص 

، کے ساتھ جاؤں گا۔ میں نے طے کر لیا کہ اگر کسی نظریے یا موقف سے میری ذاتی وابستگی ہو

تو یہ تعلق مجھے اس موقف کو ترک کرنے  لیکن شواہد اور دلائل اس کے خلاف گواہی دیں

 سے نہ روکے۔میرا اصول یہ تھا کہ جب معقول اور مستند شواہد کسی خیال کی غلطی واضح کریں

میں نے اپنے آپ سے یہ  تو مجھے اسے چھوڑنے میں کوئی ہچکچاہٹ نہیں ہونی چاہیے۔ اسی طرح

تو وہ مجھے اس کے حق میں   کہ اگر کسی نظریے کے خلاف میری ذاتی ناپسندیدگی ہوعہد بھی کیا

 موجود شواہد کو قبول کرنے اور اسے اپنانے سے باز نہ رکھے۔

  

  تحقیق طریقسادہ راستہ: کا  پہنچنےسچائی تک ۔2

خدا کے وجود اور اخروی حساب و کتاب کی حقیقت کو سمجھنے کی کوشش میں، مختلف 

اور فلسفوں کی کھوج سچائی کے متلاشی کو شدید الجھن میں ڈال دیتی ہے۔ الحاد  نظریات

(atheism) لاادریت ،(agnosticism) خدا یا خداؤں پر اعتقاد ،(theism) ربوبیت ،

(deism)  اور مختلف مذاہب و فلسفوں کے بارے میں معلومات کی بھرمار، ساتھ ہی دلائل و

چسپی کھو  اکثر لوگ اس موضوع سے مکمل طور پر دل میںجوابی دلائل کے اس پیچیدہ جال 

بیٹھتے ہیں۔ خود میرا تجربہ بھی کچھ ایسا ہی رہا۔ جب میں نے مختلف نظریات، مکاتبِ فکر اور بے 

ے خود کو بے سمت اور کسی واضح راستے تک پہنچنے کے بجاتو  بحثوں میں غوطہ لگایاطویل شمار 

 الجھن میں مبتلا پایا۔



 ––––باب دوم        ––––

  ––––45میری دریافت   ––––

نے مجھے یہ  تو بہت سے علما مذہبی حلقوں میں سوالات اٹھانے شروع کیےجب میں نے 

اور مقصد کو سمجھنے کے لیے مجھے اپنی   مشورہ دیا کہ خدا اور آخرت کے حوالے سے اپنے مبدا

زندگی کا ایک بڑا حصہ وقف کرنا ہوگا اور مستقل محنت کے ساتھ علم حاصل کرنا ہوگا۔ اب 

جو محض بنیادی سوالات کے جوابات تلاش کرنا چاہتا  —  لیےمیرے جیسے ایک عام انسان کے

یہ ایک نہایت دشوار اور بھاری ذمہ داری  — ہو اور جس کا عالم یا محقق بننے کا کوئی ارادہ نہ ہو

 معلوم ہوتی تھی۔

 معلومات کی یلغار نے خدا اور یومخدا کے وجود کے حامیوں اور مخالفین کی جانب سے 

حق کی جستجو کو ایک پیچیدہ اور تھکا دینے والا عمل بنا دیا تھا۔ تاہم، ایک حساب کے بارے میں 

خوش قسمت لمحہ ایسا آیا جس نے مجھے حق کی تلاش کے طریقے پر نظر ثانی کرنے پر آمادہ کیا۔ 

میں نے یہ دریافت کیا کہ ایک سادہ اور غیر پیچیدہ طریقہ ہی وہ ذریعہ ہے جو حتمی سچائی  نتیجتاً

سکتا ہے۔ مجھے یہ ادراک ہوا کہ اگر خدا اور قیامت کے امکان کے حوالے سے کوئی  تک پہنچا

ایسی جو بنیادی سوالات کے واضح جوابات فراہم —تو وہ لازماً سادہ ہونی چاہیے سچائی موجود ہے

یہ امر قدرے تفصیل کا  —۔کرے اور ساتھ ہی علمی تحقیق کے لیے بھی مواقع مہیا کرے

اور یہ تمام انسانوں کی  آخرت کا معاملہ پوری انسانیت سے متعلق ہے متقاضی ہے۔ خدا اور

ابدی قسمت کا سوال ہے۔ زیادہ تر افراد اپنی زندگی کی بنیادی جدوجہد اور ذمہ داریوں میں 

اتنے مصروف ہوتے ہیں کہ وہ پیچیدہ لٹریچر اور دقیق بحثوں میں غوطہ زن ہونے کے نہ تو 

مگر بدیہی  ،اس کے لیے وقت نکال سکتے ہیں۔ اس لیے ایک سادہ متحمل ہو سکتے ہیں اور نہ ہی

اگر واقعی کوئی خدا ہے جو تمام انسانوں کے اعمال کا محاسبہ کرے گا اور  کہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے

اور مقصدِ حیات سے متعلق  مبداتو  اس نے اس دنیا کو اپنے خاص مقاصد کے تحت تخلیق کیا ہے



 ––––باب دوم        ––––

  ––––46میری دریافت   ––––

رسائی ہونے علم، دونوں کے لیے سہل اور قابلِ  ابات عام انسانوں اور اہلت کے جوبنیادی سوالا

۔
خ
خ
ی

 چاہ

اگرچہ انسانی علم کے مختلف شعبے اپنی فطری پیچیدگیوں کے باعث گہرے غور و فکر کا تقاضا 

تو  کرتے ہیں، لیکن اگر واقعی کوئی خدا موجود ہے اور وہ انسانیت سے حساب لینے کا ارادہ رکھتا ہے

 آنے والے ہونا چاہیے۔ یہ تصور خود اپنے اندر کو ہر انسان کے لیے آسانی سے سمجھ ی اموربنیاد

اتنا  ا کرے، مگر ان بنیادی حقائق کوایک تضاد رکھتا ہے کہ خدا انسان کو کسی مقصد کے تحت پید

 سمجھنا ایک دشوار اور بوجھل عمل بن جائے۔  لیے انھیںپیچیدہ بنا دے کہ عام لوگوں کے

تو اس معاملے سے متعلق  اگر خدا نے مجھے پیدا کیا ہے اور وہ میرا حساب لینا چاہتا ہے  لہٰذا

 
خ
خ
ی

لیے آسانی سے قابلِ دریافت،  جو ہر انسان کے ،تمام بنیادی حقائق ایسے ہونے چاہ

  مبہم، قابلِ فہم اور واضح طور پر بیان کیے جا سکیں۔ اس حقیقت کا ادراک ہونے کے بعدغیر

  : اور اس کے نتیجے میں مجھ پر ایک اہم انکشاف ہوا، جو یہ ہے  جستجو کو سادہ بنا لیا میں نے اپنی

 

 عاجزی کی اہمیت ۔3

ناک رجحان بہت سے  وجودی اور خدا سے متعلق معاملات کے حوالے سے ایک تشویش

دار  افراد میں پایا جاتا ہے، خصوصاً وہ لوگ جو اپنی زندگی کے نظریات اور عقائد میں غیر لچک

ہوتے ہیں۔ ایسے افراد اپنے نظریات، عقائد، خیالات اور فکری حاصلات کو ناقابلِ تردید 

اور ان سے اختلاف رکھنے والوں کو غلط یا اصلاح کے محتاج قرار دیتے ہیں۔ اس  سچائی سمجھتے ہیں

 بلکہ ، ختم ہو جاتی ہےیشنظر کو سمجھنے کی گنجا وں کے نقطۂرویے کے نتیجے میں نہ صرف دوسر

اور مکالمے کا مقصد محض اپنی بات منوانا  ایک دوسرے سے سیکھنے کا امکان بھی باقی نہیں رہتا



 ––––باب دوم        ––––

  ––––47میری دریافت   ––––

 بن کر رہ جاتا ہے۔

چاہے وہ ملحدوں اور لاادری افراد کا گروہ ہو یا خدا اور مذہب پر یقین رکھنے والوں کا، ہر 

علم، محققین اور  اہلکہ تمام مکاتبِ فکر میں ایسے ایک کے لیے یہ تسلیم کرنا ضروری ہے 

اور مدلل انداز میں پیش جو اپنے دلائل اور جوابی دلائل کو منطقی  ،سائنس دان موجود ہیں

علمی دیانت کا تقاضا یہ ہے کہ ہم عاجزی کو برقرار رکھیں، اپنی ممکنہ غلطی   اسی بنا پر۔ کرتے ہیں

سے قبول کریں۔ ہمیں اسُ کو تسلیم کرنے کے لیے تیار رہیں اور سیکھنے کے عمل کو کھلے دل 

ے ایسے اور اس کے بجا  جس کا مقصد محض جیتنا ہو ،مناظرانہ طرزِ گفتگو سے گریز کرنا چاہیے

 جو خیالات اور علم کے تبادلے پر مبنی ہو۔یہ حقیقت تسلیم کرنا کہ ،مکالمے کو فروغ دینا چاہیے

اور تعمیری مکالمے کو جاری  جو حق کی تلاش ،، وہ عاجزی پیدا کرتا ہے“میں غلط ہو سکتا ہوں”

 رکھنے کے لیے از حد ضروری ہے۔

 

 استنباط کے بارے میں اہم نوٹ ۔4

پہلا طریقہ براہِ راست مشاہدہ ہے، جیسے  :نتائج اخذ کرنے کے بنیادی طور پر دو طریقے ہیں

 کسی درخت کو اپنی آنکھوں کے سامنے دیکھ کر یہ نتیجہ اخذ کرنا کہ وہ موجود ہے۔تاہم، جو چیز

ہمیں دیگر مخلوقات سے ممتاز کرتی ہے، وہ ہماری غیر معمولی اور پیچیدہ استنباط کی صلاحیت ہے، 

 جو نتائج اخذ کرنے کا دوسرا اہم طریقہ ہے۔

مثال کے طور پر، نیوٹن نے ایک سیب کو درخت سے گرتے دیکھا اور اس سے ایک ایسی 

کھینچ رہی تھی۔ یہ سادہ سی مثال واضح  جو سیب کو زمین کی طرف ،قوت کے وجود کا استنباط کیا

یہ دستیاب شواہد اور منطقی استدلائل کی بنیاد پر اخذ کیا ۔کا مطلب کیا ہے ‘استنباط’کرتی ہے کہ



 ––––باب دوم        ––––

  ––––48میری دریافت   ––––

اور ہماری  کرتے ہیںذریعے سے گیا نتیجہ ہوتا ہے۔ عدالتوں میں جج اکثر فیصلے استنباط کے 

ے میں استنباط کرتے رہتے ہیں، مثلاً جب روزمرہ کی زندگی میں بھی ہم مختلف حالات کے بار

تو یہ  بغیر گزر گیا ہے اے سکول میں کسی دوست کو دیکھتے ہیں کہ وہ ہمارے پاس سے مسکراہم 

 نتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ شاید اسے کوئی پریشانی لاحق ہے۔

 ہمارے استنباطات درست بھی ہو سکتے ہیں اور غلط بھی، اور ان سے اخذ کیے گئے نتائج بعد

صحیح یا غلط ثابت ہو سکتے ہیں۔تاہم، چاہے وہ ہماری  راست مشاہدے یا جانچ کی بنیاد پرکے براہِ 

روزمرہ کے تجربات ہوں یا بڑے سائنسی انکشافات، حق کی جستجو میں استنباط کی صلاحیت ہی 

دی سب سے اہم اور قیمتی امر ہے۔ یہی صلاحیت ہمارے فہم اور علمی سطح کو بہتر بنانے میں بنیا

 کردار ادا کرتی ہے۔

 

 خدا کے وجود کو سمجھنے میں سائنس کا کردار۔5

جیسے  ،دار سائنسی ترقیوں سے لے کر مغربی سائنس دانوں اسلام کے سنہری دور کی شان

خو ، نیوٹن، شروڈنگر اور فرانسس کولنز کی خدمات تک، تاریخ ہمیں یہ واضح کرتی ہے کہ 
خلٹ ب
گل

میں غیرمعمولی کامیابیاں حاصل کی ہیں۔ تاریخی طور پر، متعدد مذہبی شخصیات نے سائنس 

سائنس کو خدا کے تصور کے بنیادی مخالف کے طور پر نہیں دیکھا گیا۔ تاہم، آج کے دور میں 

 د کریہ تصور عام ہو چکا ہے کہ سائنس نے ایک جدا اور شخصی خدا اور آخرت کے وجود کو مستر

 یک جدید فکری رجحان کا نتیجہ ہے۔نظر نسبتاً ا دیا ہے۔ درحقیقت، یہ نقطۂ

دونوں سے پیدا  (atheism)اور الحاد  (theism)بلاشبہ، سائنس نے خدا پر اعتقاد 

ہونے والے جامد اور بلا دلیل عقائد کو چیلنج کیا ہے۔ مثال کے طور پر، سائنس نے بعض مذہبی 



 ––––باب دوم        ––––

  ––––49میری دریافت   ––––

ت اس کے گرد گروہوں کے اس غلط تصور کی اصلاح کی کہ زمین چپٹی ہے اور پوری کائنا

سائنس نے ماضی میں بعض الحادی اور لادینی گروہوں کے اس   گردش کرتی ہے۔ اسی طرح

 عقیدے کو بھی غلط ثابت کیا کہ کائنات ساکن، ابدی اور غیر متغیر ہے۔

سائنس نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ خدا موجود ”اکثر میں لوگوں کو یہ کہتے سنتا ہوں کہ

۔ یہ دونوں بیانات غلط “ سائنس خدا کے وجود کو ثابت کرتی ہے”   یا اس کے برعکس “ نہیں ہے

حیثیت ایک شعبۂ علم، خدا کے وجود یا عدم وجود کے سوال سے براہِ راست  بہ  ہیں۔ سائنس

بحث نہیں کرتی۔ یہ محض ہماری مادی دنیا کے طریقۂ کار کے بارے میں حقائق فراہم کرتی 

کو پیش کرنا ہے، لیکن ان حقائق کی بنیاد پر خدا کے  ہے۔ ایک سائنس دان کا کردار ان حقائق

دونوں کے لیے، ان کے ذاتی  ،وجود یا عدم وجود کی تشریح کرنا، سائنس دانوں اور عام افراد

 فہم اور تفہیم پر منحصر ہوتا ہے۔

 

 میں سے ایک ذریعہعلم سائنس: ذرائع ۔6

 سائنس صرف ایک یہ جاننا ضروری ہے کہ وجودی سوالات کے جوابات کی تلاش میں

ذریعہ ہے، لیکن یہ واحد ذریعہ نہیں ہے۔ پیچیدہ وجودی سوالات کے جواب تک پہنچنے کے 

اور اخلاقی و منطقی دلائل جیسے دیگر اہم   لیے ہم فلسفیانہ تحقیق، تاریخی تجزیے، ذاتی تجربات

 ذرائع کا استعمال بھی کر سکتے ہیں۔

 

 ات کے مضمرکسی شے کے طریقہ عمل کو سمجھنے۔7

کار کو سمجھنے سے  ل کہ کسی شے کے کام کرنے کے طریقۂسائنسی میدان میں یہ عمومی خیا



 ––––باب دوم        ––––

  ––––50میری دریافت   ––––

راہ کن تصور ہے۔ یہ غلط فہمی اس  اسُ کے ذہین تخلیق کار کی ضرورت ختم ہو جاتی ہے، ایک گم

تو اس کے وجود کی  بنیاد پر پیدا ہوتی ہے کہ اگر ہم کسی چیز کے کام کرنے کا طریقہ جان لیں

کی ضرورت نہیں رہتی۔ یہ موقف اس طرف اشارہ کرتا ہے کہ اگر  ‘خدا’وضاحت کے لیے

فہم سے باہر،  ےتو اس کے افعال لازماً ہمار کوئی خدائی ہستی تخلیق کے اس عمل میں شامل ہے

۔ تاہم، یہ بات غلط ہے۔ کسی شے کے کام کرنے 
خ
خ
ی

ماورائی اور ناقابلِ فہم ہونے چاہ

کے دائرے میں ڈال کر اس کے پیچھے کسی  ‘قدرتی وضاحت’ اسےکو سمجھنا‘کیوں’یا‘کیسے’کے

ذہین مداخلت کی نفی نہیں کرتا۔ میں اس نظریے سے متفق نہیں ہوں۔ شاید کچھ مذہبی 

جس  ،حلقوں نے اس تاثر کو خدا کو ایک ایسے معجزہ گر کے طور پر پیش کر کے تقویت دی ہے

ہیں۔ بہر حال، یہ خیال کہ کسی شے کے کام  کے افعال فطری طور پر ہماری عقل سے بالاتر

کرنے کے طریقے کو جان لینے سے اس بات کی نفی ہو جاتی ہے کہ اس کے پیچھے ایک ذہین 

 خالق قوت ہے، ناقص اور غیر منطقی سوچ ہے۔

 

 نہیں کی تغلیط توجیہ کا معدوم ہونا توجیہ ۔8

 یہ نہیں کہ پہلی وضاحت کسی امر کی وضاحت اور توجیہ کی اپنی وضاحت نہ ہونے کا مطلب

تو ہم منطقی   غلط ہے۔ مثال کے طور پر، اگر ہم مریخ کی سطح پر ایک لکڑی کی کرسی اور میز پائیں

طور پر یہ نتیجہ اخذ کریں گے کہ ان کی تخلیق میں کسی ذہین قوت کا عمل دخل ہے۔ ہم یہ نتیجہ 

   قوت کون ہے یا اس نے یہ اشیااس کے باوجود اخذ کریں گے کہ ہمیں معلوم نہ ہو کہ وہ ذہین

کیسے بنائیں۔ اس ذہن کے بارے میں نہ جاننا یا اس کے ماخذ سے لاعلم ہونا، اس ذہین قوت کے 

   ۔ مفروضے کو مکمل طور پر رد کرنے کا جواز نہیں بن سکتا

________ 



 

  ––––51میری دریافت   ––––

 باب سوم

 

 

 دوریتشکیک اور دہریت سے 

 

کہ انسان ازل سے دہریت اور خدا پرستی  اس حقیقت کو اپنے ذہن میں تازہ کریں ،آئیے

شدت کے ساتھ جاری  اور یہ مباحثہ آج بھی اپنی پوری کے موضوع پر مباحثہ کرتا رہا ہے

اور علمی شخصیات ہمیشہ سے  نظر رکھنے والے فلسفی، مفکرین، سائنس دان ہے۔ مختلف نقطۂ

چاہے ہم  ر کرتا رہا ہے۔ لہٰذااس بحث کا حصہ رہے ہیں، اور یہ مباحثہ ہر دور میں نئی جہتیں اختیا

کسی بھی نتیجے پر پہنچیں، ہمیں ہمیشہ اس بات کے لیے تیار رہنا چاہیے کہ ہماری سوچ میں غلطی کا 

اعتقادات کے خلاف پیش کیے گئے کسی بھی چیلنج کو دیانت داری  اور ہمیں اپنے امکان ہو سکتا ہے

کہ ہر رہنا چاہیے۔ ہماری کوشش ہونی چاہیے سے اور معروضی بنیادوں پر پرکھنے کے لیے آمادہ 

 معاملے کا فیصلہ ممکنہ حد تک اس کے اپنے میرٹ کی بنیاد پر کریں۔

میں نے ایک مختصر عرصے کے لیے خود کو لاادریت  اپنی نوجوانی کے آخری سالوں میں

کے ایک قائل کی حیثیت سے دیکھا، جس کا دہریت کی جانب گہرا رجحان تھا۔ اس رجحان کی 

زوریاں تھیں،  اور سائنسی کم بنیادی وجہ میرے ماحول میں رائج مذہبی تعلیمات کی اخلاقی، عقلی

کے استبدادانہ  اس کے ساتھ ساتھ، ان مذہبی علماں نے میرے اندر سوالات پیدا کیے۔ جنھو

جن سے میرا واسطہ ہوا۔ میں اس مرحلے کے  ،رویے نے بھی میرے اس رجحان کو تقویت دی



  ––––باب سوم         ––––

  ––––52میری دریافت   ––––

کہتا ہوں، لیکن یہ میری زندگی کا ایک انتہائی مختصر  “لاادری دہریہ”د کو ایکحوالے سے خو

 اور عارضی دور تھا۔

 

سنجیدہ : ئدعقامذہبی مشابہ میں تہذیبوں مختلف زمان و مکان کی ۔1

   تحقیق کی وجہ

دنیا کا تقریباً ہر فرد اس تصور سے واقف ہے کہ ایک خدا نے پوری کائنات کو تخلیق کیا ہے 

ر وہی خدا موت کے بعد ہر انسان کے اعمال کا حساب لے گا، جس کے نتیجے میں اس کے او

دائمی انجام کا فیصلہ ہوگا۔ میں بھی اس تصور سے آگاہ تھا، مگر ابتدا میں اسے محض ایک ایسی 

 کی کہانی سمجھ کر مسترد کر دیا، جو انسانوں نے اپنی ناقص سمجھ بوجھ کی بنیاد پر گھڑ لی تھی تاکہ دنیا

پیچیدگیوں کو سمجھ سکیں اور معاشرتی نظم و ضبط کو برقرار رکھ سکیں۔ جیسا کہ میں پہلے ذکر کر چکا 

ہوں، خدا کی جانب سے بعد از موت جزا و سزا کے ممکنہ شدید نتائج ہر ذی شعور شخص کو مجبور 

 ہے یا نہیں۔ کرتے ہیں کہ وہ مستقل اس امر کا جائزہ لیتا رہے کہ آیا ان باتوں میں کوئی حقیقت

جو میری دہریت کو چیلنج کر سکیں۔  ،یہی وجہ ہے کہ میں ہمیشہ ایسی معلومات کی تلاش میں رہا

مجھے ان تصورات کی سنجیدہ تحقیق پر آمادہ کرنے والی ایک اہم وجہ یہ تھی کہ تقریباً ہر انسانی 

می طور پر خدا اور عمو—زون کے پیراہا لوگچند استثنائی مثالوں کے سوا، جیسے ایما—تہذیب

ت کی تفصیلات مختلف آخرت کے بارے میں یکساں خیالات رکھتی رہی ہے۔ اگرچہ ان تصورا

لیکن ان کے بنیادی موضوعات یکساں ہیں: ایک خالق خدا، مافوق الفطرت ہو سکتی ہیں،

ہستیوں سے تعلق اور ان سے معلومات کا تبادلہ، جسمانی موت کے بعد شعور کا تسلسل، اعمال 

 اور اس فیصلے کی بنیاد پر دائمی مثبت یا منفی نتیجہ۔  مطابق بعد از موت محاسبہ کے



  ––––باب سوم         ––––

  ––––53میری دریافت   ––––

نظر میں یہ بات شاید زیادہ اہم نظر نہ آئے، لیکن جب ہم اس پر گہرائی سے غور  پہلی

کرتے ہیں تو یہ کافی حیران کن معلوم ہوتی ہے۔ تصور کریں کہ مختلف ثقافتیں اور معاشرے، 

 ے
فٹ
ں نے کبھی ایک سے ایک دوسرے سے جدا ہیں اور جنھو کے لحاظ جو وقت اور جغرا

دوسرے سے معلومات کا تبادلہ نہیں کیا، سب عمومی طور پر وجود کے بارے میں یکساں 

 تصورات تک پہنچے ہیں۔

 وغیرہ ںروحو جن، فرشتے، بھوت، خدا، جیسے ہستیوں الفطرت مافوق میں جس—مذہب

 تہذیب انسانی پہچانی جانی ہر ہے۔ جاتا پایا میں ثقافت ہر ورا  میں بھر تاریخ—ہے شامل ماننا کو

 کے جن کے، لوگوں پیراہا کے زونایما ےسوا ہیں، موجود قصے اساطیری کے تخلیق پاس کے

تصور۔ کوئی کا بندی درجہ سماجی نہ اور الفاظ، کے رنگوں نہ ہیں، الفاظ کے گنتی تو نہ پاس

1

 

 ں کی تفصیلات 

 
ش

کہ  گاب میں آئیں گی جہاں میں یہ ذکر کروں باایک ہ یندآان مماث

قرآن دیگر مذاہب کو کیسے پیش کرتا ہے۔ یہاں میں اس امر پر زور دینا چاہتا ہوں کہ وہ کون 

تخلیق کیے جانے اور اسُ ہستی کے ذریعے سے سی چیز تھی جس نے مجھے ایک ذہین ہستی کے 

ر کرنے پر مجبور کیا۔ یہ وہ سوال تھا سامنے جواب دہ ہونے کے امکان پر زیادہ سنجیدگی سے غو

کہ تقریباً ہر انسانی ثقافت نے آزادانہ طور پر ہماری تخلیق اور مقصد کے بارے میں عمومی طور 

پر یکساں تصورات کیسے قائم کیے؟ یعنی ایک ذہین خالق اور اس خالق کے سامنے کسی نہ کسی 

ین کے حلقوں میں اس حوالے سے شکل میں جواب دہی کا تصور ہر جگہ کیوں موجود ہے۔ ماہر

                                                             

1

 : دیکھیے   

“Are We Wired to Believe in a Higher Power?,” BBC Teach, 

https://www.bbc.co.uk/teach/are-wewired-to-believe-in-a-higher-

power/z74xkmn. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––54میری دریافت   ––––

جس نے مجھے  ،مختلف قیاس آرائیاں پائی جاتی ہیں، لیکن میرے لیے یہ ایک بنیادی وجہ بن گئی

 خدا اور اخروی احتساب کے امکان کی تحقیق پر آمادہ کیا۔

ذہین خالق کا سوال بار بار میرے سامنے آتا رہا کیونکہ یہ صرف مذہب ہی نہیں ہے جو کسی 

 ہر چیز کا منبع سمجھنے کی طرف رجحان رکھتا ہے، بلکہ خود حقیقت کی نوعیت بھی انسان کو ذہانت کو

 اس امکان پر غور کرنے کی ترغیب دیتی ہے کہ شاید یہی فکر سچ ہو۔

کے قریب اس وقت پڑی ء 2005 –ء 2004میرے دہریت کے نظریے میں پہلی دراڑ  

نے عمر بھر کے اختیار کے بعد  (Antony Flew)جب مشہور اور بااثر دہریہ فلسفی انٹونی فلو 

ں نے ہر چیز کے پیچھے ایک ذہانت پر اپنے سال کی عمر میں ترک کر دیا۔ انھو81دہریت کو 

 There is a God - How the World's Most“یقین کا اعلان کیا اور اپنی کتاب 

Notorious Atheist Changed His Mind”  کی میں اپنے خیالات اور تصورات

 تفصیل بیان کی۔

2

ے ایک ایسی خدا کو مسترد کیا اور اس کے بجا فلو نے مذاہب اور مذہبی تصورِ  

مگر روزمرہ کے انسانی معاملات میں دخل اندازی  ،ذہانت پر یقین رکھا جو ہر چیز کی خالق تو ہے

 ر کر دیا۔نہیں کرتی۔ تاہم، ان کی اس تبدیلی نے مجھے اپنی دہریت پر دوبارہ غور کرنے پر مجبو

 زور ہونے لگی کیونکہ وہ ایک سنجیدہ جائزے کے بعد، میری دہریت سے مختصر وابستگی کم

حیات قائم کیا تھا، گرنے لگیں۔ میں سمجھتا تھا کہ میرے  بنیادیں جن پر میں نے اپنا نظریۂ

 نظریات سب کے سب درست ہیں، ان میں کوئی مسئلہ نہیں۔ میرا یہ ماننا تھا کہ ہم ایک وسیع

                                                             

2

 دیکھیے:  

Flew, Antony, and Roy Abraham Varghese. There is a  God: How the 

World’s Most Notorious Atheist Changed His Mind. HarperOne, 2007. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––55میری دریافت   ––––

وجود میں محض ایک ذرہ ہیں، جس کا مطلب ہے کہ ہم محض احتمالی حادثے کا نتیجہ ہیں۔ بنیادی 

حقیقت، یعنی ہر چیز کی غیر مسبوق علت، توانائی کے میدانوں اور قوانین کا ابتدائی مرکب 

 تبدیلیاں 

  

ہر  (random quantum fluctuations)ہے۔ میرا ماننا تھا کہ تصادفی کوان

 بنی ہیں۔ میں اپنے دماغ کو ہی اپنی کل ذات سمجھتا تھا اور میرے دماغ کے خاتمے کا چیز کی وجہ

ہر چیز کی تخلیق اور جسمانی ذریعے سے تمہ تھا۔ کسی ذہین ہستی کے مطلب میری ذات کا خا

موت کے بعد میرے شعور کے تسلسل کے تمام مباحثے میرے نزدیک محض مذہبی افسانے 

 نہ بنیاد۔ ،بات پر مبنی تھے اور جن کا سائنسی حقیقت میں کوئی ثبوت تھاتھے، جو انسانی ذاتی تجر

تاہم، یہ سب کچھ تبدیل ہو گیا۔ میرا یہ عقیدہ کہ سائنس اور عقل نے دہریت کو مکمل 

جن کی بنا پر میں دہریت سے  ،طور پر ثابت کر دیا ہے، غلط ثابت ہوا۔ یہ ہیں وہ اہم وجوہات

 سکا۔فکری طور پر مطمئن نہ رہ 

 

 دہریت پر شک کی وجوہات ۔2

 شعور اور ذہانت کی اہمیتالف۔ 

 ہمیشہ میرے لیے باعث حیرت رہی ہے۔ میں یشکائنات میں شعور کے وجود کی گنجا

 کا شکار ہو جاتے ہیں اور بے جا طور پر اپنے آپ کو زیادہ اہم سمجھتے 

 

خت سی
گ
سوچتا تھا کہ ہم انسان نر

 سب سے زیادہ ہمار

 

خت سی
گ
ے مذہبی عقائد میں ظاہر ہوتی ہے، جو اپنی اصل میں ہیں۔ یہ نر

ایک ایسی خود پسندی کا اظہار ہے جس کی بنیاد اس تصور پر ہے کہ ایک خاص خالق نے ہمیں 

کسی خاص مقصد کے لیے پیدا کیا ہے۔ اگر دیگر جانور اپنی موجودگی کے بارے میں سوال نہیں 

یا اس کی وجہ یہ   یادہ آئی کیو کی وجہ سے ہےکرتے تو ہم کیوں کرتے ہیں؟ کیا یہ صرف ہمارے ز



  ––––باب سوم         ––––

  ––––56میری دریافت   ––––

اور بے مقصدیت کو تسلیم کرنے سے گھبراتے  بھی ہے کہ ہم اپنی معمولی حیثیت، کم اہمیت

ہیں؟ ہم اس حقیقت کو قبول نہیں کر پاتے کہ ہم محض وقتی اور فانی ہیں اور ہماری تقدیر یہ ہے 

 کہ جلد ہی یادداشتوں سے محو ہو جائیں گے۔

خیال تھا کہ انسان کی غیر معمولی اہمیت کے وہ تمام تصورات جو مذہب نے سکھائے  میرا

تھے، جدید دریافتوں نے توڑ دیے ہیں۔ ان دریافتوں نے یہ ظاہر کیا کہ نہ تو انسان دنیا کا مرکز 

ہماری یہ دنیا کائنات کا مرکز ہے۔ ہم محض لاکھوں انواع میں سے ایک نوع ہیں، جو  ہے اور نہ 

چھوٹے سے سیارے پر رہتے ہیں۔ یہ سیارہ ایک درمیانے سائز کے ستارے کے گرد ایک 

ارب سے زائد ستارے ہیں۔ یہ  200گھومتا ہے، جو خود ایک کہکشاں کا حصہ ہے جس میں 

کہکشاں بھی کوئی غیر معمولی نہیں ہے، بلکہ ایک درمیانے سائز کی کہکشاں ہے، جو لاکھوں، 

 میں موجود ہے۔ شاید اربوں کہکشاؤں کے سمندر

جب ہم کائنات کی اس وسعت کو دیکھتے ہیں تو ہمیں اپنی موجودگی کے لیے کسی خاص 

خالق کی ضرورت محسوس نہیں ہونی چاہیے، کیونکہ ہم اس بے حد وسیع کائنات کا محض ایک 

 اور اس لحاظ سے ہماری اپنی کوئی معروضی اہمیت نہیں ہے۔  چھوٹا سا حصہ ہیں

 

 حجم اور قدر ۔1

ہم، جلد ہی مجھے یہ احساس ہوا کہ مادی حجم اور تناسب کسی شے کی اصل قدر کو جانچنے کے تا

 کا تعین کیا جا سکتا یشحجم اور تناسب سے صرف مادی پیما لیے مناسب معیار نہیں ہو سکتے، کیونکہ

کہ کسی شے کی اصل قدر اس کی معنوی اور جذباتی اہمیت میں پوشیدہ ہوتی ہے۔  ہے، جب

یابی اکثر کسی شے کی قدر کو کم کرنے کے بجاے بڑھا دیتی ہیں۔ مثال  نایابی اور کم میںحقیقت 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––57میری دریافت   ––––

یابی ان کی قدر کو بڑھا دیتی  کو دیکھیں، جن کی کم یاب اشیا کے طور پر، سونا، ہیرے جیسی کم

ہے۔ اسی طرح سینکڑوں میل پھیلے ویران صحرا کے بیچ ایک چھوٹے سے تازہ پانی کے چشمے کی 

 لیں۔ اس چشمے کی موجودگی ایک زندگی بخش معجزہ ہے اور اپنی نایابی اور اہمیت کی بنا مثال لے

 پر بے حد قیمتی سمجھا جاتا ہے۔ 

 

 شعور: اہمیت اور معنی کا منبع۔2

جو ہر معنی اور قدر کی بنیاد  ،سب سے اہم اور بنیادی نکتہ یہ ہے کہ شعور ہی وہ اصل منبع ہے

یا قدر دینے کے لیے ضروری ہے کہ وہ شعور کے   کو اہمیت، معنیفراہم کرتا ہے۔ کسی بھی شے

 پہچانی جائے۔ ذریعے سے حامل ذہن کے 

 

 ور قوتوں میں سے ایک ذہن: کائنات کی سب سے طاقت ۔3

ور قوتوں میں  عقل کی اہمیت اس لیے ہے کہ یہ معلوم کائنات میں موجود سب سے طاقت

کو اپنی مرضی کے مطابق قابو میں لانے اور ان کا سے ایک ہے۔ عقل ہمیں کائنات کی قوتوں 

ہم مفروضہ ذریعے سے باریک بینی سے استعمال کرنے کی صلاحیت دیتی ہے۔ اس عقل کے 

قدرتی حدود کو عبور کرتے ہوئے فطرت کی قوتوں کو اپنے مقاصد کے حصول کے لیے استعمال 

 کر سکتے ہیں۔ 

 

 بے جان مادے کا باشعور بن جانا ۔4

 بعض لوگ آزاد وجود کا حامل  مادی تصورات بھی موجود ہیں جنھیںآں، ایسے غیرمزید بر



  ––––باب سوم         ––––

  ––––58میری دریافت   ––––

اور تکلیف وغیرہ۔ بے جان مادہ  مانتے ہیں، مثلاً محبت، حسن، سچائی، قربانی، انصاف، ظلم، درد

زندگی پا لیتا ہے اور ان تمام تجربات کو محسوس کرنے یا دوسروں کے لیے ان کا باعث بننے کی 

کر لیتا ہے۔ بعض لوگوں کے نزدیک بے جان سے زندہ ہو جانے کا یہ عمل  صلاحیت حاصل

 اس عمل کے بغیر کائنات نکہ واقعے کی حیثیت رکھتا ہے، کیوکائنات میں سب سے اہم ترین

 صرف بے جان مواد کا ایک ڈھیر ہی رہتی ہے۔ 

غیر اہم ہیں خلاصہ یہ ہے کہ میری دہریت پر مبنی سوچ کی ایک بنیاد یہ تھی کہ ہم انسان 

 نظر ۔ تاہم، میرے اس نقطۂسے ہماری اہمیت کی تمام باتیں محض افسانے ہیں اور خدا کی نسبت

میں تبدیلی اسُ وقت آئی جب میں نے اہمیت کی اصل حقیقت کو سمجھا اور اس بات کا ادراک 

 کیا کہ ہماری حیثیت اور ہماری اہمیت کس قدر گہری اور وسیع ہے۔ 

 

 تصور خدا اور  معلول علت اولیغیر کی ملحدین  ب۔

ہماری کائنات کا وجود ان غیر معمولی طور پر باریکی سے ترتیب دی گئی قانونی اقدار کی وجہ 

جو مادے پر حاکم ہیں۔ ان اقدار میں معمولی تبدیلیاں بھی ہماری کائنات کو مکمل  ،سے قائم ہے

 کی قوت میں

ش 

 ذرا سا اضافہ ہو جائے تو ہر طور پر بدل دیں گی۔ مثال کے طور پر، اگر کشش ث

ایک دوسرے کے ساتھ جڑ  اور اگر اس میں کمی ہو جائے تو اشیا چیز اندر کی طرف گرنے لگے گی

نہ سکیں گی۔ اس طرح فزکس، کیمسٹری، حیاتیات، سیارے، ستارے اور کہکشائیں وجود میں نہ 

مگر عمومی طور پر آ پاتیں۔ اگرچہ سائنس دانوں کے ہاں یہ موضوع مسلسل زیر بحث ہے، 

اور ممکنہ طور پر  ہیں (constants)مستقلات  ( 26) جاتا ہے کہ ایسے تقریباً چھبیس  تسلیم کیا

 اس سے بھی زیادہ ہو سکتے ہیں۔



  ––––باب سوم         ––––

  ––––59میری دریافت   ––––

خداپر ایمان رکھنے والے اس کائناتی ترتیب کی باریکی کو اس کے پیچھے کارآمد ایک ذہین 

کہ دہریے متبادل نظریات پیش کرتے ہیں،  ڈیزائن کی دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں، جب

۔ اس نظرے کے مطابق لامحدود (multiverse theory)جیسے کہ کثیر کائناتی نظریہ 

تعداد میں کائناتیں وجود میں آتی اور ختم ہوتی رہتی ہیں۔ ان میں سےہر ایک کے مختلف 

جو زندگی اور شعور کے  ،مستقلات ہیں۔ اتفاقاً ہماری کائنات میں ہی وہ مستقلات پائے جاتے ہیں

  ،ور دہریےلیے ضروری ہیں۔ تاہم، خدا یا خداؤں کو ماننے والے ا

 

ب
ک

 

ن
 دونوں میں ایک 

 

اتفاق  ۂ

علت میرے  ہے: ہر چیز کے لیے ایک غیر معلول علت کا ہونا ضروری ہے۔ یہی غیر معلول

 ۔ غور و فکر کا موضوع بنی

ں کو یہ ماننا پڑتا ہے کہ ہر چیز کے کیونکہ ہر چیز موجود ہے، اس لیے دہریوں اورخداپرستو

پیچھے ایک غیر معلوم علت ہے۔ یہ ماننا اس لیے لازم ہے کیونکہ علتوں کی لامحدود رجعت کا 

مطلب ہے کہ کوئی چیز کبھی بھی وجود میں نہیں آ سکتی۔ میں اس کی وضاحت میں ایک مثال 

تو اس کا مطلب  پیرس پہنچ جائیںاگر آپ پیرس کی طرف سفر کریں اور بالاخٓر  ۔ پیش کرتا ہوں

تو آپ  ہے کہ سفر محدود تھا۔ اگر پیرس اور آپ کی ابتدائی جگہ کے درمیان فاصلہ لامحدود ہوتا

ذات خود پر  کبھی بھی پیرس نہ پہنچ پاتے کیونکہ آپ لامتناہی سفر میں ہوتے۔ یہ اصول وجود بہ

ہے کہ اس کے پیچھے علتوں کی بھی لاگو ہوتا ہے۔ ہماری حقیقت کے موجود ہونے کا مطلب 

ذات  اور یہ اس بات کا منطقی نتیجہ ہے کہ ایک بنیاد، حتمی حقیقت، جو بہ ایک محدود تعداد ہے

خود اضطراری وجود رکھتی ہے، موجود ہے، جس سے ہم اور ہمارے اردگرد کی حقیقت پیدا 

فرق ہے کہ  ہوئی۔ اس موضوع پر خدا کو ماننے والوں اور دہریوں کے درمیان صرف ایک

ارادے کے تحت  اپنے جو ،اول الذکر اس حتمی حقیقت کو ایک ابتدائی ذہن یا شعور مانتے ہیں

کہ دہریے اس حتمی حقیقت کو کسی ابتدائی مادے، توانائی اور  ہر چیز کو تشکیل دیتا ہے، جب



  ––––باب سوم         ––––

  ––––60میری دریافت   ––––

قوانین کی ایک مخلوط شکل سمجھتے ہیں جو سب کچھ محض بے مقصد، بے سمت عملیات کے 

 تخلیق کرتی ہے۔ سے ذریعے

میں ملحدانہ نظریے پر اس لیے یقین رکھتا تھا کہ یہ مجھے زیادہ سادہ محسوس ہوتا تھا اور اسی 

بنیاد پر عقلی لحاظ سے زیادہ پرکشش لگتا تھا۔ خدا کے وجود کا نظریہ اس کے مقابلے میں زیادہ 

 مذہبی تصور پر گہرائی سے غیرغیر معلول علت کے پیچیدہ دکھائی دیتا تھا۔ تاہم، جب میں نے 

تو یہ اتنا سادہ نہ رہا جتنا ابتدا میں نظر آتا تھا، بلکہ خدا کے نظریے کے مقابلے میں زیادہ  غور کیا

جو دہریے کے لیے حتمی حقیقت کی حیثیت رکھتی  “سادہ حقیقت”اس پیچیدہ معلوم ہونے لگا۔

بالآخر ارتقا کے ذریعے سے جن کے  ،چاہیےاور میکانزم کا حامل ہونا   ہے، کو لازماً ان تمام اجزا

ایک ایسا وجود جو جذبات، اخلاقیات —عمل سے گزر کر انسان جیسا زندہ، باشعور وجود بن سکے

مزید برآں، اس نظریے کے مطابق، ایک ایسی حقیقت یا ہستی بھی  —اور جمالیات رکھتا ہو

 حقائق جیسے کہ رنگ، جو اس زندہ وجود کی صفات کے ساتھ ساتھ دیگر مستقل ،ہونی چاہیے

صورتی و بدصورتی کی تمام کیفیات کو جنم دے  موسیقی، حسن، انصاف، ظلم، اور خوب

سے وجود  “سادہ شے”سکے۔ یہ تصور کہ یہ سب کچھ محض اتفاقیہ اور اضطراری طور پر اس

لت ظاہر کوئی سادہ مفروضہ نہیں لگتا۔ حقیقت یہ ہے کہ مادہ، اپنی ابتدائی حا میں آ گیا، بہ

معمولی امکانات کا حامل رہا ہے، جن کی وضاحت کیے بغیر اسے حتمی حقیقت میں بھی، غیر 

 تسلیم کر لینا کسی بھی طرح معقول نہیں۔

ذاتِ خود شعور اور ذہانت رکھتی ہے، محض اتفاقی اور  یہ تصور کہ ایک حتمی حقیقت، جو بہ

سے سادہ نہیں۔ اس کے برعکس،  وجود میں آئی ہے، کسی بھی لحاظذریعے سے تصادفی عمل کے 

یہ خیال زیادہ معقول معلوم ہوتا ہے کہ یہ حقیقت خود شعوری اور ذہنی صلاحیت کی حامل ہے، 

اور اسی شعوری ارادے کے تحت ہر چیز کو ایک سوچے سمجھے منصوبے کے مطابق وجود میں 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––61میری دریافت   ––––

اور میری  لاتی ہے۔ اس ادراک نے دہریت کی طرف میرے رجحان کو بہت حد تک کم کر دیا

نظر میں خدا یا خدائی شعور کے نظریے کو دہریت کے مقابلے میں کم پیچیدہ بنا دیا۔ یہی وہ نکتہ 

تھا جس نے میرے اس غلط یقین کو متزلزل، بلکہ ختم کر دیا کہ دہریت کا نظریہ خدا کے 

 نظریے کے مقابلے میں زیادہ معقول اور سائنسی طور پر زیادہ مضبوط ہے۔

جب میں نے زمان و مکان کے انسانی فہم کا گہرائی سے ۔ مزید تفصیل ہےلیکن اس میں 

تو مجھے احساس ہوا کہ سادگی اور پیچیدگی کا ہمارا تصور درحقیقت بہت محدود ہے۔ اسی  جائزہ لیا

ظاہر سادگی یا پیچیدگی کی بنا پر دوسرے سے زیادہ  بنیاد پر، کسی ایک نظریے کو محض اس کی بہ

یا جا سکتا، خاص طور پر جب معاملہ خدا پر ایمان اور دہریت کے درمیان ہو۔ ممکن قرار نہیں د

 اس نقطے کی مختصر وضاحت میں اگلے سیکشن میں پیش کرتا ہوں۔

 

 بحث سے تعلق کا اس فہم کے سادگی اور پیچیدگی ج۔ 

، کازل سیٹ (string theory)سٹرنگ تھیوری اجدید ابھرتے ہوئے نظریات، جیسے 

 گریوٹی   (causal set theory)تھیوری 

  

، (loop quantum gravity)اور لوپ کوان

، بگ بینگ کے مطابق زمان و مکان کو کائنات کی بنیادی حقیقت نہیں سمجھا جاتا۔ مزید برآں

ارب سال قبل   12کے مطابق، زمان و مکان خود تقریباً  (big bang theory)نظریے 

آرائی کے طور پر تصور کریں کہ اگر واقعی  ایک وحدت سے وجود میں آئے۔ اب محض قیاس

تو یہ صورتِ حال ایسی حقیقتوں کے ادراک کا دروازہ کھول سکتی   زمان و مکان بنیادی نہیں ہیں

جیسے  “کب”اور “کہاں”یعنی ایک ایسی حقیقت جو—ہے جو زمان و مکان سے ماورا ہوں

میں رہتے ہوئے حدود  کے حیثیت انسان، صرف زمان و مکان ہم، بہ —تصورات سے بالاتر ہو



  ––––باب سوم         ––––

  ––––62میری دریافت   ––––

ہی حقیقت کا تجربہ کرنے اور سمجھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ اگر کوئی حقیقت زمان و مکان کے بغیر 

تو ہماری عقل کسی بھی سطح پر اس کا براہِ راست ادراک نہیں کر سکتی۔ اسی  یا ان سے باہر موجود ہے

لاگو نہیں ہو سکتیں، کیونکہ ہماری تمام  لیے سادگی اور پیچیدگی کی ہماری تعریفیں اسُ حقیقت پر

 محدود ہیں۔تعریفیں، تصورات اور تجربات زمان و مکان کے دائرے میں 

جو کسی بھی  ،کیا آپ کسی ایسی شے کا تصور کر سکتے ہیں۔ ایک ذہنی تجربہ کرتے ہیں ،آئیے

سے مکمل طور پر  جو وقت کے اثرات ،جگہ پر موجود نہ ہو؟ یا کسی ایسی چیز کا تصور کر سکتے ہیں

آزاد ہو؟ شاید نہیں! یہ نکتہ سمجھنے کے لیے آئیے ایک انتہائی سادہ تمثیل پر غور کرتے ہیں۔ 

ہماری   میں (zero-gravity environment of space)زیرو گریویٹی کے ماحول 

وزن سے متعلق تمام تعریفیں اور تصورات بے معنی ہو جاتے ہیں۔ اسی طرح، اگر کوئی 

تو سادگی اور پیچیدگی کی ہماری تعریفیں بھی اسُ  ن و مکان سے ماورا موجود ہوحقیقت زما

خدا کے تصور کو محض اس بنیاد پر رد کرنا کہ وہ  حقیقت کے لیے غیر متعلقہ ہو جائیں گی۔ لہٰذا

ایک اولین علت کے طور پر پیچیدہ محسوس ہوتا ہے، درحقیقت ایک غلط استدلال ہے۔ اصل 

اسی  را تجربہ انتہائی محدود ہے، جو زمان و مکان کی قیود میں مقید ہے۔ چنانچہمسئلہ یہ ہے کہ ہما

محدود تجربے کی بنیاد پر خدا کے تصور کو رد کرنا حقیقت کے بارے میں ایک تنگ نظری کے 

 سوا کچھ نہیں۔

 

 خالق کو ماننا: ایک منصفانہ علمی رویہ اپنے جیسے  د۔

تو   بارے میں سوچنے کی صلاحیت رکھتی اپنی تخلیق کےکسی نے ایک بار کہا تھا کہ اگر ڈالفن

وہ اپنے خالق کو ایک عظیم ڈالفن تصور کرتیں۔میں ایسے مقولوں پر غور کرتا اور یہ سوچتا کہ 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––63میری دریافت   ––––

انسان نے کس قدر سادگی کا مظاہرہ کیا ہے۔ انسان نے یہ تصور سنجیدگی سے لیا کہ ایک ایسا 

یعنی ایک ایسا خدا جو شعور رکھتا ہے،   کر سکتا ہےشعور، جو ہمارے جیسا ہی ہے، سب کچھ تخلیق

سوچتا ہے، ارادہ کرتا ہے، بات کرتا ہے، خوش ہوتا ہے، رحم کرتا ہے، اور ناراض بھی ہوتا 

  کی 

 

ر

 

لفب
ہے۔ ہر چیز کی غیر معلول علت کو انسانی صفات سے متصف قرار دینا، درحقیقت، ان ڈا

 ں ذکر کیا ہے۔ سادگی سے کچھ مختلف نہیں جن کا ہم نے یہا

لفن مچھلیوں کا کوئی گروہ اتنا ذہین ہو جائے کہ وجود کے بنیادی سوالات پر غور اتاہم، اگر ڈ

تو وہ اس نتیجے پر  کس ہستی یا چیز نے پیدا کیانھیں  ر مختلف امکانات پر سوچ سکے کہ اکر سکے او

 کم کسی نہ کسی درجے میں انھیجو کم از  کہ ایک خالق کا وجود ہےگی جانب ہوں  پہنچنے میں حق بہ

لفن مچھلیاں اپنی حقیقت کو سمجھنے اور اس پر قابو اکی طرح شعور رکھتا ہے۔ مزید برآں، اگر وہ ڈ

 اس بات پر قصوروار نہیں نھیںتو میں ا پانے میں مہارت حاصل کر لیں، جیسا کہ ہم انسان ہیں

قوت کے درمیان کوئی نہ کوئی  ٹھہراؤں گا کہ وہ یہ تصور کریں کہ ان کے اور اس لامحدود

۔ آخرکار، ان کے لیے سب سے زیادہ فہم ہے جس نے ہر چیز کو وجود بخشا ،مشابہت ضرور ہے

میں آنے والی حقیقت وہ خود ہیں۔ مثال کے طور پر، اگر ہمیں مریخ پر ایک خالی خلائی جہاز 

تو ہم بجا طور پر یہ  ملے اور ہم اس کے کام کرنے کے طریقے کو سمجھنے میں کامیاب ہو جائیں

فرض کر سکتے ہیں کہ اس جہاز کے تخلیق کار ہم سے کئی لحاظ سے مختلف ہو سکتے ہیں، مگر ذہنی 

طور پر وہ ہم سے کچھ نہ کچھ مشابہت ضرور رکھتے ہیں، کیونکہ ہم ان کی بنائی ہوئی چیز کو سمجھنے کے 

تو بجا طور پر یہ  صلاحیت رکھتے ہیں اگر ہم حقیقت کو ایک خاص حد تک سمجھنے کیلہٰذا قابل ہیں۔ 

 شعور شےقیاس کیا جا سکتا ہے کہ اگر ہر چیز کی غیر معلوم علت کوئی ہستی ہے، نہ کہ محض کوئی بے 

تو وہ ہستی کم از کم اس درجے میں ہم سے مشابہ ہے کہ ہم اس کے کئی افعال کو سمجھنے کی 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––64میری دریافت   ––––

 صلاحیت رکھتے ہیں۔

 

 ایک باشعور ہستی کا تصور :ہر چیز کی غیر معلول علت ہ۔ 

 حقیقت کا بنیادی حصہ :شعور  ۔1

یہ مذہبی مفروضہ کہ ہر چیز کی غیر معلول علت ایک باشعور ہستی ہے، میرے لیے ابتدا 

ایک ایسی —میں سراسر ناقابلِ قبول تھا۔ میرا یقین تھا کہ شعور محض دماغ کا ایک فعل ہے

کے نتیجے میں پیدا  (electrochemical reactions)خاصیت جو الیکٹرو کیمیکل تعاملات 

تو پھر کیسے دماغ کا ایک فعل ہر چیز کی غیر معلول علت کا حصہ ہو سکتا ہے؟ یہ تصور —ہوتی ہے

مجھے ایک بے بنیاد اور خیالی مذہبی مفروضہ لگتا، جس کی غیر مذہبی تناظر میں کوئی ٹھوس بنیاد 

چند ایسے نظریات دریافت کیے،  ں میںجب میں نے غیر مذہبی حلقو نظر نہیں آتی تھی۔ لیکن

تو مجھے اندازہ ہوا کہ کچھ نظریے یہ بتاتے   مستند سائنس دان بھی سنجیدگی سے لیتے ہیںجنھیں

ہیں کہ شعور محض دماغ کی پیداوار نہیں ہو سکتا، بلکہ حقیقت کا ایک بنیادی جزو بھی ہو سکتا 

ثابت ہوتا ہے کہ ایک باشعور ہستی، یعنی  ہے۔ یہاں میں یہ دعوی  نہیں کر رہا کہ اس سے یہ

بلکہ میں صرف یہ کہہ رہا ہوں کہ غیر مذہبی تناظر میں بھی یہ ، نے سب کچھ تخلیق کیا خدا

بلکہ حقیقت کی ایک بنیادی ساخت ہو سکتا  ،امکان موجود ہے کہ شعور محض دماغ کا فعل نہیں

محض ایک مذہبی دعوے کے طور پر جو پہلے —ہے۔ یہی امکان باشعور علتِ اولیٰ کے تصور کو

اب —اور جس کی غیر مذہبی سیاق میں کوئی اہمیت نہیں سمجھی جاتی تھی مسترد کر دیا جاتا تھا

 ایک سنجیدہ علمی بحث کا موضوع بنا رہا ہے، جو غیر مذہبی ڈسکورس میں بھی قابلِ غور ہے۔

 م 

 

خ

 

ر مادے ہے، جس کے مطابق شعو (Panpsychism)ایسا ایک نظریہ پین سائ



  ––––باب سوم         ––––

  ––––65میری دریافت   ––––

 (field)کے پیچیدہ تعاملات سے پیدا ہونے والا کوئی وصف نہیں، بلکہ ایک بنیادی میدان 

نظریے کے مطابق کائنات میں ہر  اس  سرایت کیے ہوئے ہے۔جو پوری حقیقت میں ،ہے

 ۔ موجود چیز کسی نہ کسی درجے میں شعور رکھتی ہے

 

ُ
انسان سب سے زیادہ شعور رکھتے ہیں، کُ

، کیڑے مکوڑے اس سے بھی کم درجے میں، اور یہاں تک کہ ذیلی ایٹمی ذرات کم درجے میں

(subatomic particles)  بھی نہایت چھوٹے درجے پر شعور اور تجربہ رکھتے ہیں۔ چند

لیکن اب سائنسی دنیا اس تصور کو قبول کر  ،دہائیوں پہلے تک یہ نظریہ مضحکہ خیز معلوم ہوتا تھا

سائنٹفک ”اور (New Scientist) “نیو سائنٹسٹ”ائد، جیسےرہی ہے۔ مستند سائنسی جر

اور  میں اس نظریے پر سنجیدہ بحث ہو رہی ہے  (Scientific American) “امیریکن

 ماہرین اسے ایک اہم سائنسی امکان کے طور پر پیش کر رہے ہیں۔

 “سائنٹفک امیریکن”اور (New Scientist) “نیو سائنٹسٹ”میں نے اس معاملے پر 

(Scientific American)   چسپ مضامین پڑھے۔ جب ایسے مستند جرائد  چند دلمیں

تو اس کا مطلب ہے کہ اسے سائنسی کمیونٹی کی جانب سے  کسی نظریے کو زیر بحث لاتے ہیں

 لکھتے ہیں: (Michael Brooks)سنجیدہ توجہ مل رہی ہے۔ مائیکل بروکس 

سب  تک حد کی علم ےہمار ہے، دیتا جنم کو یہ سوال کہ مادہ کس طرح محسوس تجربے”

 بڑی پر اس نے ماڈل ریاضیاتی مکمل پہلے کے شعور یقیناً ہے۔ ایک سے میں مسائل پیچیدہ سے

 جیسے جیسے لیکن ہے۔ سکتا پہنچا تک نتیجے فہم قابل کسی ہمیں ماڈل یہ،  آیا کہ کی پیدا بحث

 وسعت اور بہتری میں ذرائع اور اوزار کے جھانکنے میں گہرائیباطن کی  ہمارے دان ریاضی

 رہے کر دریافت جو وہ پر،خاص طور  ہیں۔ رہے پہنچ تک نتائج انگیز حیرت وہ ہیں، رہے لا

 تو ہیں چاہتے پہنچنا تک تعریف درست کی شعور ہم اگر کہ ہے ہوتا معلوم یہ سے اس ہیں،

اور  ہے سکتا رکھ رشعو بھی مادہ جان بے کہ گا ہو ماننا یہ کے کر ترک کو سوچ بداہتی اپنی ہمیں



  ––––باب سوم         ––––

  ––––66میری دریافت   ––––

 بھی۔ کائنات پوریشاید 

  فار سینٹر میونخ جرمنی کے
ھ

 

ت

 

می

لے 
ک

 

خٹ
می

 Munich Centre for) فلاسفی 

Mathematical Philosohy) کلینر یوہانس دان ریاضی متعلق سے (Johannes 

)Kleiner۔“غاز ہو سکتا ہےآ کا انقلاب سائنسی ایک یہ”قول بہ کے“

3

 

کسی درجے میں شعور رکھتی ہے، مذہبی یا روحانی مضمرات بھی  یہ خیال کہ ہر چیز کسی نہ

رکھتا ہے۔ تاہم، یہ تصور مادیت پسند اور فطرت پرست حلقوں میں بھی مقبول ہو رہا ہے۔ 

شعور کو حقیقت کی ایک بنیادی خاصیت تسلیم کرنے سے شعور کی ایک ایسی تشریح ممکن ہوتی 

 جو مافوق الفطرت نہ ہو۔ ،ہے

  پینایک 
ک

 

ن
 سا

 

 ہے۔ فطرت داخلی کی مادے شعور کی نظر میں (Panpsychist) شت

 کو مادے لیکن نہیں۔ عنصر روحانی یا ماورائی کوئی ہے، موجود مادہ صرف مطابق کے یےنظر اس

 ،کو بیان کرتی ہے پہلو “خارجی”کے مادے سائنس طبیعی ہے۔ سکتا جا کیا بیان سے زاویوں دو

—پرطور “داخلی”مادہجب کہ  ،ہے لاتی بحث یرز اسے سے حوالے کے رویے کے اس یعنی

 ہے۔ مشتمل پر صورتوں مختلف کی شعور—سے لحاظ ت کےفطر اندرونی اپنی یعنی

ذریعے سے  کے جس ،ہے کرتا فراہم طریقہ صورت خوب اور سادہ ایک یہ نظریہ ہمیں

 بارے اپنے ہم طرح اس اور ہے سکتا جا کیا شامل میں کائنات نظریۂ سائنسی ےکو ہمار شعور

 ےوہ ماد جو ،ہیں کر سکتے آہنگ ہم ساتھ کے علم اس کے سائنس اسے ہیں، رکھتے علم جو میں

                                                             

3

 دیکھیے:  

Brooks, Michael. “Is the Universe Conscious? It Seems Impossible Until 

You Do the Maths.” New Scientist 29 (2020): 40-44. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––67میری دریافت   ––––

۔رکھتی ہے میں بارے کے پہلوؤں بیرونی کے

4

 

 م 

 

خ

 

ر یٹڈ  (Panpsychism)پین سائ
خگ ب

 

ی

 

ن

کے مقبول ہونے کی ایک اور وجہ ا

ہے، جسے  (Integrated Information Theory - IIT)انفارمیشن تھیوری 

 (Horgan)نے پیش کیا ہے۔ ہورگن  (Giulio Tononi)نیوروسائنٹسٹ جیولیو ٹونونی 

 لکھتے ہیں:

 م پین”

 
 

 غیر لیکن ہے، لگتا نظریہ خیز مضحکہ ظاہر مجھے بہ (Panpsychism) سائ

 اسے—Christof Koch اور نیوروسائنٹسٹ Chalmers خصوصاً—لوگ خیز مضحکہ

 نے میں کیا ہے؟ کیا سبب کا چسپی دل کی ان ہے؟ ممکن کیسے یہ ۔ہیں دیکھتے سے نظر سنجیدہ

Panpsychism میں یونیورسٹی یارک نیو مجھے سوالات یہ دیا؟ کر مسترد کو جلد بازی میں 

 Integrated جہاں گئے، لے میں ورکشاپ روزہ دو ایک منعقدہ ماہ شتہگذ

Information Theory ہوئی۔ گفتگو پر IITجو نیوروسائنٹسٹ ، Giulio Tononi 

بیت تر سے Gerald Edelman دان سائنس عظیم نے ںجنھو ،کی کاوش کا نتیجہ ہے

 محدود تک دماغوں صرف جو ،شعور کی ایک انتہائی جامع تھیوری ہے IITحاصل کی تھی۔ 

 Panpsychism کہ ہے بتاتی یہ اور ہے ہوتی لاگو پر اقسام تمام کی مادے بلکہ ،نہیں

 لے سے گیکو سنجید  Panpsychism دان سائنس اور دیگر Koch ۔درست ہو سکتا ہے

 “۔ہیں کو بھی سنجیدہ نظریہ سمجھتے IIT وہ کیونکہ ہیں رہے

5

 

                                                             

4

 دیکھیے:  

Gareth Cook, “Does Consciousness Pervade the Universe?” Scientific 

American,  https://www.scientificamerican.com/article/does-

consciousness-pervade-the-universe/. 

5

 دیکھیے:  



  ––––باب سوم         ––––

  ––––68میری دریافت   ––––

ہر چیز کے پیدا ہونے کا مذہبی ذریعے سے میں یہ تصور کرتا تھا کہ ایک باشعور ہستی کے 

یا ہے کہ تصور سائنسی لحاظ سے غلط ثابت ہو چکا ہے۔ میرا خیال تھا کہ سائنس نے ثابت کر د

شعور صرف مادی دماغ کی پیداوار ہے۔ تاہم، جب میں نے غیر مذہبی سوچ رکھنے والے سنجیدہ 

نہ کہ محض دماغ کا  ،ہو سکتا ہے وحقیقت کا بنیادی جز مفکرین کو یہ بحث کرتے دیکھا کہ شعور

 شعور تو مجھے یہ ماننے میں مشکل نہ رہی کہ سب کچھ پیدا کرنے والے غیر معلول سبب میں نتیجہ

 موجود ہو سکتا ہے۔

تاہم، شعور کا مطلب ذہانت نہیں ہوتا۔ کیا ہمارے پاس ایسی تحقیق اور شواہد ہیں جو یہ 

تجویز کریں کہ شعور، جو ممکنہ طور پر ہر چیز کا غیر معلول سبب ہو سکتا ہے، ذہانت بھی رکھتا 

نے والے عوامل کے ہے؟ ہاں، ہمارے پاس ایسے شواہد ہیں۔ ہم زندگی کے وجود کو ممکن بنا

اور ممکن ہے کہ حقیقت کے ڈھانچے میں بھی  عین بنیادی حصے میں ذہانت کی نشانیاں پاتے ہیں

 اس ذہانت کے آثار موجود ہوں۔

 

  ذہانت کی علامت: ڈی این اے ۔ 2

کو، حیاتیاتی بنیاد پر، اکثر اس  (Darwinian evolution) ارتقا یۂڈارون کے نظر

ار دیا جاتا ہے کہ خدا کا کوئی وجود نہیں۔ تاہم، ایک بڑی تعداد میں بات کا حتمی ثبوت قر

، یعنی یہ نظریہ کہ تمام انواع ایک ہی خلیہ سے Darwinian evolutionدان  سائنس

                                                             

John Horgan, “Can Integrated Information Theory Explain 

Consciousness?” Scientific American,  

https://www.scientificamerican.com/blog/cross-check/can-

integrated-information-theory-explainconsciousness/ 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––69میری دریافت   ––––

وجود میں آئیں، پر سوال اٹھاتے ہیں اور حیاتیاتی تنوع کی وضاحت کے لیے متبادل ارتقائی میکانزم 

ان متبادل نظریات کو سمجھنے کا ایک بہترین ذریعہ ہے “ ”The Third Way  پیش کرتے ہیں۔

۔

6

تو یہ خدا کے   سچ بھی ہو Darwinian evolutionلیکن یہاں میرا بنیادی نکتہ یہ ہے کہ اگر  

جو قدرتی انتخاب کے  ،بلکہ یہ اس خاص خدا کے تصور کو چیلنج کرتا ہے، وجود کو لازماً رد نہیں کرتا

ع زندگی پیدا کرنے کا ذریعہ نہیں بناتا۔ یہ بات کہ اتفاقی تغیرات ارتقا کو متنوذریعے سے 

(mutations)  اور قدرتی انتخاب(natural selection) ایک خلیہ ہمارے ذریعے سے کے

وقتی نظام کے مطابق نسبتاً کم دورانیے میں ارتقا کر کے میرے اور آپ جیسے وجود تک پہنچ گیا، یہ 

متنوع صورتیں پیدا کرنے کی ثر ہے۔ زندگی کی اتنی بہت ہی موکرتا ہے کہ ڈی این اے  ثابت

یہ صلاحیت، جو آخرکار ذہانت اور اس کے ساتھ جڑے تمام عناصر پر منتج ہوئی، ڈی این اے 

سے پیدا ہوتی ہے۔ اس طرح ڈی این اے تمام حیاتیاتی عملوں کی بنیاد ہے۔ اس ادراک نے 

 پر سوال اٹھانے پر آمادہ کیا۔ ے مجھے اسمیرے الحاد کو تقویت دینے کے بجا

Bill Gates  کی کتاب  ء1996اپنی“The Road Ahead”  :میں بجا طور پر کہتا ہے 

مگر اس کی کارکردگی آج تک بنائے  ،ڈی این اے ایک کمپیوٹر پروگرام کی مانند ہے”

“گئے کسی بھی سافٹ ویئر سے کہیں زیادہ جدید ہے ۔

7

 

 DNA ن میں لکھی گئی ہدایات پر مشتمل ہے کہ کس طرح بنیادی طور پر چار حرفی زبا

                                                             

6

 دیکھیے:  

“The Third Way of Evolution”   

https://www.thethirdwayofevolution.com/. 

7

 دیکھیے:  

Bill Gates, The Road Ahead, New York: Penguin Group,  1995, 188. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––70میری دریافت   ––––

   ایک جان

 

خ
 
 (nucleotide bases)دار کو پیدا اور منظم ہونا ہے۔ یہ حروف نیوکلیوٹائڈ ب

۔ Adenine, Guanine, Thymine, Cytosineگی کرتے ہیں، جو یہ ہیں:یندکی نما

دار کے ہر  جان آ جاتا ہے(۔ یہ ہدایات ہر Thymine کی جگہ Uracil)آر این اے میں 

 ،خلیے میں کوڈ کی شکل میں محفوظ ہوتی ہیں۔ اور ہر خلیے میں ایک پیچیدہ میکانزم موجود ہوتا ہے

 جو ان کوڈ شدہ ہدایات کو پڑھتا، سمجھتا، ترمیم کرتا، نقل کرتا اور عمل میں لاتا ہے۔ یہ ہدایات

۔ڈی این اے کی یہ حقیقت جو اعلیٰ ترین درجے کی معلومات ہیں، ایک زبان میں لکھی گئی ہیں

ذہانت کی علامت ہے۔ ہم انسان واحد دوسری مخلوق ہیں جو ایسی معلومات پیدا کرنے کی 

صلاحیت رکھتے ہیں۔ ہم نے حروف تہجی کا استعمال کرتے ہوئے ہدایات لکھنے کا سنگ میل نسبتاً 

ساتھ وہ مقام آیا کہ ہم حال ہی میں، تقریباً پانچ ہزار سال قبل، عبور کیا۔ تحریر کے اس آغاز کے 

جہاں زیادہ مہذب اور نفیس ہوئے۔ معلومات کو کوڈ کرنے کا تصور اس سے بھی زیادہ جدید ہے، 

 سے معلوماتی دور کا آغاز ہوتا ہے اور یہ انسانی ذہانت کے سفر کا سب سے بڑا سنگ میل ہے۔

صیت کے طور یہ بات نہایت حیران کن ہے کہ کچھ ایسی چیز، جسے ہم ذہانت کی ایک خصو

پر پہچانتے ہیں، زندگی کے آغاز اور اس کے نظم و نسق کے بنیادی عمل میں پہلے سے موجود 

  بلکہ،ہے۔تاہم، ضروری نہیں کہ کوڈ شدہ معلومات صرف زندگی کی بنیاد میں ہی پائی جائیں

اس بات کا قوی امکان موجود ہے کہ کوڈ شدہ معلومات خود حقیقت کے بنیادی ڈھانچے میں 

 ایت کیے ہوئے ہوں۔سر

 

 حقیقت کے ڈھانچے میں موجود کوڈ شدہ معلومات: ذہانت کی علامت۔3  

یہ تصور کہ ہر چیز کا سبب کوئی ذہانت ہے، اب محض مذہب تک محدود نہیں رہا۔یہ نظریہ 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––71میری دریافت   ––––

کے تحت تخلیق کردہ سیمولیشن ہو سکتی ہے، اب ذریعے سے کہ ہماری کائنات شاید ایک ذہین 

درمیان ایک سنجیدہ امکان کے طور پر زیرِ بحث ہے۔ہماری حقیقت کا یہ سائنس دانوں کے 

خاصہ کہ وہ حقائق کو ظاہر کر سکتی ہے، سائنس دانوں کو اس مفروضے پر سنجیدگی سے غور 

 مزید تقویت دی کہ ہر چیز کرنے پر آمادہ کرتا ہے۔اسی حقیقت نے میرے اس اندازے کو

 ما ہے۔پردہ کوئی نہ کوئی ذہانت کارفر کے پس

  گیٹس 

 

ز
خم
چ ت

 بھی ان کی نظریاتی دریافتیں (Dr. James Gates)مشہور طبیعیات دان 

کہ کوئی ذہن ہی ہر چیز کا منبع —ں نے میرے لیے اس خیال کوامور میں شامل ہیں، جنھو

کیا ہم ایک ”مزید قابلِ فہم اور معقول بنا دیا۔ مجھے یاد ہے کہ میں نے یوٹیوب پر—ہے

کے عنوان سے ایک گفتگو دیکھی تھی۔ یہ گفتگو نیل ڈگِراس “ ہیں؟سیمولیشن میں جی رہے

 American Museum ofکی میزبانی میں (Neil deGrasse Tyson)ٹائی سن 

Natural History  میں منعقد ہونے والیIsaac Asimov Memorial Debate 

 ن رہ گیا۔کے ایک حصے پر مشتمل تھی۔ شریک گفتگو، ڈاکٹر گیٹس، کے بیان پر میں حیرا

 جواب نے ںانھو “پہنچایا؟ تک کہاں کو آپ نے جستجو اس ”کہ گیا پوچھا سے گیٹس ڈاکٹر

 :دیا

 پہنچایا تک تصویروں غریب و عجیب ان پر طور جزوی مجھے نے جستجو اس اچھا،: گیٹس ڈاکٹر

 اتمساو یہ ۔(کیا اشارہ طرف کی اسکرین لگی پیچھے نے ںانھو) ہیں پیچھے کے آپ ابھی جو ،ہے

(equations) کی پانے جواب کے سوالات انُ میں سے برس پندرہ پچھلے ۔کی تصاویر ہیں 

 ان کہ ہوں پہنچا پر نتیجے اس میں ہیں۔ اٹھائے نے ساتھیوں میرے جو ،ںہو رہا کر کوشش

 مساوات میں بارے کے (String Theory) تھیوری سٹرنگا میں تصویروں یقین ناقابلِ



  ––––باب سوم         ––––

  ––––72میری دریافت   ––––

 ہے، عجیب زیادہ بھی سے اس یہ اور ہیں۔ موجود معلومات تر تمام متعلق سے مجموعے ایک کے

 ان کہ ہے پڑتا معلوم کو آپ تو ہیں کی کوشش کرتے سمجھنے کو تصویروں ان آپ جب کیونکہ

 تلاش کی چیز کسی میں براؤزر ویب آپ جو کوڈز کے قسم اسی بالکل۔ہیں مدفون کوڈز کمپیوٹر میں

 رہا جی میں Matrix واقعی میں آیا کہ ہوں گیا الجھ میں معمے اس میں لہٰذا ہیں۔ پاتے وقت کے

 نہیں۔ یا ہوں

 رہے فرما یہ آپ کیا تو ہے۔ دیا رکھ کر جھنجھوڑ کو دماغ ے میرتو نے آپ،رکیے ذرانیل: 

 مجموعے ایسے ایک کے مساوات کو آپ کوشش کی سمجھنے کو عملیات بنیادی کے فطرت کہ ہیں

 سے مساواتوں والی چلانے کو براؤزر اور انجن سرچ پر ٹرزکمپیو ہمارے جو ہے، جاتی لے تک

 سکتیں؟ ہو نہیں ممیز

 بالکل درست۔ جی،: گیٹس ڈاکٹر

 رہے کہہ یہ آپ تو گی۔ ہو کرنی اختیار خاموشی تک منٹ ایک یہاں مجھے، رکیں ذرانیل: 

 ہوا لکھا ڈکو کمپیوٹر میں بانے تانے کے کائنات آپ تو ہیں جاتے میں گہرائی آپ جب کہ ہیں

 ہیں؟ پاتے

 ہیں، چاہتےنا کر استعمال کا مساوات جن ہم لیے کے کرنے بیان کو کائنات یعنی: گیٹس ڈاکٹر

ہے۔ ہی ایسے ہاں، جی۔  میں ان

8

 

                                                             

8

 دیکھیے:  

American Museum of Natural History, “2016 Isaac Asimov Memorial 

Debate: Is the Universe a Simulation?”  

https://www.youtube.com/watch?v=wgSZA3NPpBs. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––73میری دریافت   ––––

جو ہم خلا  ،ڈاکٹر گیٹس کی نظریاتی دریافت کی تائید ہمارے ان مشاہدات سے بھی ہوتی ہے

تو کہیں  کی بات درست تھی (Einstein) سٹائناکے بارے میں خود کرتے ہیں۔ اگر آئن 

جیسی کوئی چیز موجود نہیں ہے۔ جو خلا ہمیں اپنے ارد گرد خالی دکھائی دیتا  “خالی مکان، خلا” بھی

ہے، جس کی اپنی مخصوص خصوصیات   (medium)ذریعہ ہے، وہ بھی درحقیقت ایک ایسا 

یا جسے  جس میں سب کچھ موجود ہے یعنی وہ خلا—ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ حقیقت کا تانا بانا

معلومات سے بھرا ہوا —کا نام دیا (Space-Time) “مکان-زمان”سٹائن نےاآئن 

ی

ش

ش

ش

ش
ک

یہ جان چکے ہیں کہ ذریعے سے کے  (Gravitational Lensing) عدسے ہے۔ ہم 

ے کو خلا مڑنے اور جھکنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ مادہ خلا کو مڑنے کا طریقہ بتاتا ہے اور خلا ماد

 subatomicحرکت کرنے کا طریقہ بتاتا ہے۔ اس تعامل سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ 

س کے گرد کس طرح گردش کرتے ہیں، سیارے سورج کے گرد ایک مدار میں 

 

بخی
کل

ذرات نیو

اور  کیسے گردش کرتے ہیں، ستارے کہکشاؤں کے اندر اپنے مدار میں کس طرح گھومتے ہیں

ر کے گرد گھومتی ہیں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کہکشائیں بھی کائنات میں کہکشائیں کیوں کر اپنے محو

 کسی یکساں اصول کے تحت حرکت میں ہوں۔

 Stringخالی مکان، خلا کوڈ شدہ معلومات سے بھرا ہوا ہے۔ یہ وہی موقف ہے جو جدید 

Theoristsں نے ہولوگرافک اصول ، جنھو(Holographic Principle)  کا مفروضہ

جو نچلی سطح کی  ،اختیار کرتے ہیں۔ اس اصول کے مطابق خلا ایک ہولوگرام ہے پیش کیا ہے،

 Stanford Institute forابعاد میں کوڈ شدہ معلومات سے پیدا ہوتا ہے۔ 

Theoretical Physics  ڈ سسکائنڈ 

 

خ
 (Leonard Susskind)کے بانی ڈائریکٹر، ل

 اس نظریے کی حمایت کرتے ہیں:



  ––––باب سوم         ––––

  ––––74میری دریافت   ––––

 کہکشاؤں، جو ،ہے کائنات ایک دنیا جہتی سہ موجود میں تجربے کے معمول ےہمار”

 ہولوگرام ایک یہ ۔بھری ہوئی ہے سے انسانوں اور چٹانوں گھروں، سیاروں، ستاروں،

 نیا یہ کا طبیعیات ہے۔ گئی کی کوڈ پر سطح جہتی دو دراز دور کسی جو تصویر ایک کی حقیقت: ہے

 کے حصے ایک کے خلا کہ ہے بتاتا یہ ہے، جاتا جانا سے نام کے اصول ہولوگرافک جو اصول،

 کی بیانذریعے سے  کے معلومات محدود موجود پر سرحد صرف تفصیل کی چیز ہر موجود اندر

“۔ہے سکتی جا

9

 

—یہ امکان کہ حقیقت کے تانے بانے میں کوڈ شدہ معلومات سرایت کیے ہوئے ہیں

ضروری ہیں اور جن کی وجہ سے  ایسی معلومات جو کائنات کو اس کی موجودہ شکل دینے کے لیے

 جس نے مجھے حقیقت کی وضاحت کے لیے ،ہی وہ امر ہے—زندگی اور شعور ممکن ہوا

کے مفروضے کی طرف مائل کیا۔ یہ مفروضہ اس بات کو تسلیم کرتا ہے کہ ہدایات “ذہانت”

 اور معلومات کو ایک کوڈ کی صورت میں رکھنا ذہانت کی ایک نمایاں علامت ہے۔

یعنی ایک —انسان ہیں ہدایات کی شکل میں معلومات کا واحد معلوم ذریعہ ہمکوڈ شدہ 

ذہانت! اگر ہم مدنظر رکھیں کہ )الف( ذہانت کوڈ شدہ ڈیجیٹل معلومات کا واحد معلوم ذریعہ 

ہے، )ب( اس نوع کی معلومات زندگی کو ممکن بنانے کے لیے ضروری ہیں، اور )ج( یہ ممکن 

تو یہ نتیجہ اخذ کرنا عقلی اور   کے تانے بانے میں سرایت شدہ ہوں ہے کہ ایسی معلومات حقیقت

یہی سوچ خود جانے  معقول ہوگا کہ شاید واقعی کوئی ذہانت اس پوری حقیقت کی ذمہ دار ہو۔

                                                             

9

 دیکھیے:  

Leonard Susskind, My Battle with Stephen Hawking to Make the  World 

Safe for Quantum Mechanics (Little Brown and Company,  2008). 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––75میری دریافت   ––––

اسے ڈاکٹر  ،نے بھی پیش کی تھی۔ آئیے (Charles Darwin)پہچانے چارلس ڈارون 

 میں سمجھتے ہیں:کے الفاظ  (Dr. Stephen Meyer)میئر سٹیون 

 نے ںانھو جہاں کیا، آغاز کا طریقے ایک کے استدلال سائنسی تاریخی نے ڈارون”

 کو آپ تو ہیں چاہتے کرنا وضاحت کی واقعے کسی والے ہونے میں ماضی آپ اگر کہ سمجھا

 روبۂ( میں حال) اب آپ جو ،چاہیے کرنی کوشش کی سمجھنے میں روشنی کی اسباب ان اسے

 Charles) لائل چارلز دان ارضیات عظیم اصول یہ نے ںانھو ہیں۔ پاتے عمل

Lyell) ء1980 مئی ہوں، رہتا میں جہاں میں، علاقے مشرقی کے واشنگٹن کیا۔ اخذ سے 

 سفید میں ٹکڑیوں چھوٹی چھوٹی پر زمین بھی اب وہاں بعد کے واقعے ایک والے ہونے میں

 استدلال آپ تو ہے کیا سبب کا پاؤڈر سفید اس کہ جانتے نہیں آپ اگر اور ہے۔ موجود پاؤڈر

 کا مفروضات مقابل متعدد’جسے ،گے ل کریںاستعما کا طریقے تاریخی معیاری ایک کے

 پآہیں۔ کہتے (method of multiple competing hypothesis) ‘طریقہ

 یہ سوال تھا۔ پھٹنا کا فشاں آتش یہ شاید یا  تھا زلزلہ یہ شاید تھا، سیلاب یہ شاید گے، کہیں

 ؟ین ہےبہتر مفروضہ سا کون سے میں ان مطابق کے اصول کے لائل اور ڈارون کہ ہوگا

 پاؤڈر سفید فشاں آتش کہ ہے دیکھا نے ہم کیونکہ تھا، پھٹنا کا فشاں آتش یہ کہ ہے یہ جواب

 استدلالی اسی آپ گرا لہٰذاکرتے۔ نہیں ایسا زلزلے اور سیلاب کہ جب ہیں، کرتے پیدا

تو  چاہیں کرنا معلوم اسباب کے معلومات ڈیجیٹل میں وقت موجودہ اور یںکر لاگو کو اصول

 “!ذہن ایک ہے وہ اور—گے پہنچیں تک سبب ایک ہی نوعیت کے آپ

10

 

                                                             

10

 دیکھیے:  

Hoover Institution, “By Design: Behe, Lennox, and Meyer on  the 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––76میری دریافت   ––––

 پر یقین کے غیر مذہبی وجوہموت روح اور حیات بعد از و۔ 

ذہین قوت   سائنسی حلقوں کی یہ دریافتیں اس مفروضے کو جواز دیتی ہیں کہ ایک شعوری

مانند تھا۔ اگر خدا ایک  میرے لیے یہ تصور خدا کے وجود کے ہر چیز کی علت اولیٰ ہو سکتی ہے۔

دہی بھی ممکن ہو سکتی ہے؟ یوم حساب  ممکنہ حقیقت ہے تو کیا اس کی طرف سے اخروی جواب

دماغ سے  کہتے ہیں،میرے “میں” اس ہستی کا کوئی حصہ جسے ہم  کے وقوع پذیر ہونے کے لیے

یک وجود کا حامل ہونا چاہیے۔ اور اسے جسمانی موت کے بعد بھی برقرار رہنا چاہیے۔ علیحدہ ا

حقیقت کی بنیاد پر کوئی ایسی وجہ  یش کیا غیر مذہبی ابحاث یا ہماری ٹھوس مشاہداتی اور قابل پیما

موجود ہے جو اس امکان کا ثبوت بہم پہنچائے کہ میرا ایک وجود ایسا بھی ہے جو میرے دماغ 

 ہ ہے اور دماغ کی موت کے بعد بھی قائم رہ سکے گا؟ جی ہاں، ایسا واقعی ہے۔سے علیحد

 

 دماغ سے علیحدہ شعور کے وجود کا امکان  ۔1

شعور ایک ایسی چیز ہے جسے ہم، انسان، سب سے زیادہ جانتے ہیں کیونکہ ہم سب باشعور 

کی کوئی سمجھ نہیں ہے کہ کیا ہیں۔ پھر بھی یہ ہمارے لیے بالکل اجنبی رہتا ہے کیونکہ ہمیں اس 

۔ کے مختلف حصوں میں تعامل ہوتا ہےچیز ہمیں باشعور بناتی ہے۔ مختلف حسی معلومات کا دماغ 

مثلاً، ایک شے کے رنگ کے بارے میں معلومات دماغ کے ایک حصے میں محفوظ ہوتی ہیں، 

تی ہیں۔ کہ اس کی شکل کے بارے میں معلومات اس کے کسی دوسرے حصے میں پائی جا جب

                                                             

Evidence for a Creator,”  

https://www.youtube.com/watch?v=rXexaVsvhCM. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––77میری دریافت   ––––

دماغ میں ایسی کوئی خاص جگہ نہیں ہے جہاں یہ معلومات ایک مربوط یکجا تصور اور  پھر بھی

بائنڈنگ ” ہے! نیورو سائنس کے حلقوں میں اسے شعور کا  “میں” جائیں جو  بدلتجربے میں 

کہا جاتا ہے۔ لیکن معاملہ صرف  (binding problem of consciousness) “مسئلہ

جگہ کے تعین نہ ہونے تک محدود نہیں ہے جہاں یہ مستقل، مسلسل، یکجا تجربہ دماغ میں اس 

ہوں۔ یہ مسئلہ اس سے بھی زیادہ پیچیدہ ہے۔ ایسے شواہد موجود ہیں جو “میں” پیدا ہوتا ہے جو 

  ، جو سوچتا اور فیصلہ کرتا ہے، میرے مادی دماغ سے علیحدہ“میں” یہ ظاہر کرتے ہیں کہ یہ 

 حامل ہو سکتا ہے۔مستقل وجود کا 

 

 پین فیلڈ تجربہ   ۔2

کینیڈین نیوروسرجن ہیں۔ -مریکیایک ا (Wilder Penfield)وائلڈر پین فیلڈ

پر لگایا اور  (motor cortex)کو موٹر کورٹیکس  (electrodes)نے الیکٹروڈز  ںانھو

نے پر مجبور مریضوں کو غیر ارادی طور پر ہاتھ اٹھانے یا کسی بات کو یاد کرنے جیسے اعمال کر

دماغ کا وہ حصہ ہے جسے کئی اعلیٰ سطحی اعمال کا  (cerebral cortex)کیا۔ سیریبرل کورٹیکس 

اور فیصلہ سازی  چنا، زبان، جذبات، ذہانت، شخصیتجن میں سیکھنا، سو ،ذمہ دار سمجھا جاتا ہے

مصروف شامل ہیں۔ یہ اس لیے معلوم ہے کیونکہ جب کوئی فرد مذکورہ بالا سرگرمیوں میں 

ہوتا ہے تو دماغ کے اس حصے میں ذہنی سرگرمی کا مشاہدہ کیا جا سکتا ہے۔ اگرچہ پین فیلڈ نے 

مگر وہ اس  ،ائیں غیر ارادی طور پر کچھ حرکات کراپنے تجربات میں افراد کو برقی محرکات سے

ری پر مجبور نہیں کر سکے۔ مادی دماغ سے اس کا ایک ضرو “چاہنے” عمل سے معمولوں کو کچھ 

 سبب غائب تھا۔ وائلڈر پین فیلڈ کے الفاظ میں:

 محرک برقی جہاں ہے نہیں جگہ کوئی ایسی میں (cerebral cortex)دماغی قشر ”



  ––––باب سوم         ––––

  ––––78میری دریافت   ––––

“سکے۔ بن باعث کا فیصلہ کسی کے مریض

11

 

  کے لیے   اس نے ںانھو) ارادہ کہ ہے یہ مطلب کا اس کہ کیا اخذ نتیجہ یہ نے فیلڈ پین

”mind “ میں حصے ایسے بھی کسی کے دماغ کم از کم یا تھا، نہیں کیا( دماغ میں کا لفظ استعمال 

 اس تھا، آزاد ارادہ نہیں۔ چیز مادی ایک ارادہ کہ یہ اور تھے، سکتے ےتحریک د وہ جسے تھا نہیں

تھا۔ سکتا جا ابُھارا نہیں سے ذرائع مادی اسے کہ میں معنی

12

 

جسم پر اثر  سے عی محرکات کے ذریعےاس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ اگرچہ ہم دماغ کو مصنو

ہم کسی شخص کو کوئی فیصلہ کرنے پر مجبور ذریعے سے انداز ہونے پر مجبور کر سکتے ہیں، لیکن اس 

 جو فیصلے کرتا ہے، دماغ کے محرکات سے متاثر ہوتا نظر نہیں آتا۔ “میں” نہیں کر سکتے۔ یہ 

 

 ناارادی سوچ سے دماغ میں تبدیلی لا ۔3

ایک امریکی ماہر نفسیات اور نیورو  (Jeffery M. Schwartz)یم شوارٹزجیفری ا

ی 

 

خشت
ی

 

ب
س

نے ثابت کیا انھوں کے میدان میں سرکردہ محقق ہیں۔  (neuroplasticity)پلا

                                                             

11

 دیکھیے:  

Wilder Penfield, Mystery of the Mind: A Critical Study of Consciousness  

and the Human Brain, Princeton University Press eBooks,  

https://doi.org/10.1515/9781400868735. 

12

 دیکھیے:  

“Neurosurgeon Wilder Penfield on Free Will”, 

 https://evolutionnews.org/2018/07/neurosurgeon-wilder-penfield-

on-free-will/ 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––79میری دریافت   ––––

 لائی جا سکتی تبدیلیمیں بغیر کسی بیرونی مداخلت کے دماغ اور ذریعے سے کہ باشعور سوچ کے 

محسوس مریضوں نے اپنی علامات میں اس وقت کمی  کے (OCD)ہے۔ شوارٹز کے او سی ڈی 

سانچے کو کامیابی  نے اپنی سوچ اور رویوں میں ارادی ترمیم کر کے اپنے دماغی انھوں جب کی 

 حصوں پر نھیادماغ کے سے دوبارہ منظم کیا اور اس میں تبدیلی لے آئے ۔ مزید برآں، جب 

اس تو  تھیآئی یقے سے علامات میں بہتری جن میں پہلے طر ،مصنوعی محرکات کا اطلاق کیا گیا

 ثر نتائج نہیں نکلے۔تجربے کے مو

کہہ سکتے ہیں کہ میں ارادی طور پر سوچ سکتا ہوں اور اپنے دماغ کے ہم سادہ الفاظ میں 

دماغ کے اسُ حصے  شعور کے بغیر ےمخصوص حصوں میں تبدیلی لا سکتا ہوں۔ تاہم، جب میر

۔ شوارٹز اس عمل کو یوں بیان آتی نہیں یلیتبد وہیتو  ہے تیجا ید یکطور پر تحر کو مصنوعی

 کرتے ہیں:

 متحرک کو تبدیلیوں پلاسٹک دماغ میںمتوجہ  ایک جو محرکات جب اسی طرح کے”

کی کوئی  cortical plasticity اس میںتو  ہیں جاتے دماغ کو دیےمتوجہ  غیر ہیں، کرتے

“۔ضروری ہےہونا جہ متو کا غدما میں، الفاظ دوسرے ہوتی۔ نہیں پیداترغیب 

13

 

 بلکہ دماغ میں ،اس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ یہ صرف اشارے یا محرک کا مسئلہ نہیں ہے

 کی “میں” اور عمل کرنے والے  سوچنے والے، ارادہ کرنے والے لانے کے لیے یلیتبد

 جو دماغ سے الگ معلوم ہوتا ہے، میرے مادی وجود کو بہت“میں” ضروری ہے۔ یہ شمولیت 

                                                             

13

 دیکھیے:   

Jeffrey M. Schwartz and Sharon Begley, The Mind and the Brain 

(Springer Science & Business Media, 2009), 338. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––80میری دریافت   ––––

 واضح طریقے سے اور فعال طور پر متاثر کر سکتا ہے۔

نظر بنتا جا رہا ہے کہ دماغ مکمل طور پر ذہن کی  یک سنجیدہ نقطۂیہ سائنسی دنیا کے اندر ا

کیا ایسا تو نہیں ہے کہ دماغ کے  کہ  وضاحت نہیں کر سکتا۔ اس سے یہ سوال پیدا ہوتا ہے

سے بھی غائب وہی چیز ہمارے کائنات کے فہم بارے میں ہمارے فہم سے جو چیز غائب ہے، 

ہے؟ ایسا لگتا ہے کہ دماغ اور ذہن مکمل طور پر الگ نہیں ہیں، پھر بھی وہ ایک نہیں ہیں۔ اس 

قسم کا مستقل وجود رکھتا ہے۔ اگر شعور محض دماغ سے ایک سے یہ امکان کھلتا ہے کہ شعور 

ذات خود  ی چیز سے کی جا سکتی ہے؟ یا شعور بہپیدا نہیں ہوتا تو کیا اس کی وضاحت کسی اور بنیاد

 حقیقت کی بنیادی چیزوں میں سے ایک ہے؟

 

 بقا ماغی موت کے بعد د  ۔4

 کہ نی سے سوچتا رہتا حیراتے ہوئے میں اکثر صبح پانچ بجے کے قریب اپنے لیے چائے بنا

—جس کے وجود کو میرے دماغ کے کسی خاص حصے میں متعین نہیں کیا جا سکتا—“میں”

سکتا ہے۔ حقیقت یلی لا تبدکیسے میں میرے دماغ ذریعے سے ارادی سوچوں کے  محض مسلسل

میں ذہن کا مادے پر غالب ہونا سچ معلوم ہوتا ہے۔ تاہم، یہ بھی ہو سکتا ہے کہ دماغ اور ذہن 

 دنیا کی کوئی چال بازی ہو

  

۔ ممکن اور اس کا کوئی لازمی ثبوت موجود نہ ہو کی یہ علیحدگی شاید کوان

ظاہر دماغ سے الگ ہے اور ممکنہ طور پر جسمانی موت کے بعد بھی جاری  جو بہ “میں” ہے کہ یہ 

 دنیا تھا کہ سائنسیلگتا مشاہداتی حقیقت نہیں۔ کوئی کی جس  ہےی امر رہتا ہے، صرف اعتقاد

سامنے  تحقیق کوئی کا امکان ثابت کرنے کے لیے زندگی موت کے بعد شعور کی جسمانیسے 

 Sam)میں اسی بے یقینی کی کیفیت میں تھا یہاں تک کہ ڈاکٹر سیم پارنیا  ۔گیآئے  نہیں



  ––––باب سوم         ––––

  ––––81میری دریافت   ––––

Parnia)  سائنسی قوی کہ یہ ایک عرض کیا ہے کی تحقیق میرے سامنے آئی۔ میں نے پہلے

امکان ہے کہ میرے وجود کا کوئی حصہ میرے دماغ سے علیحدہ ہو سکتا ہے۔ ڈاکٹر پارنیا کی 

دماغ کے کام چھوڑ  “میں” مزید آگے بڑھاتی ہے۔ وہ تجویز کرتے ہیں کہ  تحقیق اس معاملے کو

 رہ سکتا ہے۔باقی دینے کے بعد بھی 

 NYU)ڈاکٹر سیم پارنیا، ایم ڈی، پی ایچ ڈی، این وائی یو گراس مین اسکول آف میڈیسن 

Grossman School of Medicine)  میں انتہائی نگہداشت(Critical Care) 

ی

شش
خ ت

نے  انھوں کے ڈائریکٹر ہیں۔  (Resuscitation Research) ریسرچ ٹیشن اور ر

جنھیں ڈاکٹروں اور سائنس دانوں کی ایک ٹیم کی قیادت کرتے ہوئے ایسے افراد پر تحقیق کی 

دوبارہ انھیں دل کا دورہ پڑا تھا اور طبی اصطلاح میں وہ موت کی دہلیز کو عبور کر چکے تھے، لیکن 

 یکہاور امر  یاآسٹر ،میں مکمل ہوا برطانیہ ء2012جو   یا گیا۔ یہ مطالعہزندگی کی طرف واپس لا

میں شائع  ء2014محققین نے کیا تھا ۔ اس تحقیق کے نتائج اکتوبر  33طبی مراکز کے  15میں 

 ہوئے۔

 نیوروسائنس، میں جن تھا، سے ںتعلق متعدد طبی شعبو کا محققین شامل میں اس مطالعے

ل
خک ٹ

 

نخی

 معتبر چند کے دنیا محققین یہ اور تھے۔ شامل ادب و علم اور علوم، سماجی نفسیات، کیئر، کر

ر  یونیورسٹی، ہارورڈ جن میںتھے،  کرتے گینمایند کی اداروں تعلیمی
خل  ب
ن

 یونیورسٹی یونیورسٹی، 

 کالج میڈیکل یونیورسٹی، ویلتھ کامن ورجینیا ورجینیا، آف رسٹییونیو سائیڈ، ریور کیلیفورنیا آف

  آف

 

 

 ۔لندن شامل ہیں اینڈ ساؤتھمپٹن آف یونیورسٹی اور وسکون

 :شامل ہیںامور  یہ میں نتائج ان کی تحقیق کے

ی

شش
خ ت

ل اور ٹیشن ر
خک ٹ

 

نخی

 یا موت لوگ سے بہت سے وجہ کی رفت پیش میں میڈیسن کیئر کر



  ––––باب سوم         ––––

  ––––82میری دریافت   ––––

افراد  یسےا میں بھر دنیا پر بنیاد کی مطالعات آبادیاتی سابقہ گئے۔ بچ سے حالت کی موت قریبِ

 تجربات بیان کیےیکساں  کے وقت موت کےہے۔ ان افرادنے  سکتی جا تک ںتعداد لاکھو کی

 ۔موضوعات شامل ہیں گیر عالم میں جس ہیں مجموعہ کا یادداشتوں ذہنی منفرد تجربات یہ ہیں۔

 کے  وقت موت کے
ِم
ہی

 پیدا سے ادویات نفسیاتی یا مغالطے (hallucinations)ے وا

 جات سےمطالعہ  شدہ شائع سابقہ کئی کہ جیسا ہیں، نہیں آہنگ ہم سے تجربات والے ہونے

 ذیل درج میں جن ہیں، ہوتے ظاہر میں صورت کی بیانیہ مخصوص ایک یہ بلکہ ہے۔ ہوتا ثابت

 شدید اور وسیع کا شعور ساتھ جس کے احساس، کا علیحدگی : )الف( جسم سےہیں شامل امور

 ایک کے گی)ج( زند، مقام کی جانب سفر )ب( کسی، بھی ہوتا ہےشعور  کا موت اور احساس

 کے ںاور دوسرو ،تمام اعمال، نیتانسان کے  میں جس احساس، کا جائزے مقصد با اور بامعنی

 “گھر”  کا احساس جو )د( ایک ایسی جگہہے۔  ہوتا شامل تجزیہ تنقیدی کا خیالات میں بارے

 واپسی۔ جانب کی گیاور ہ( زند  ہے ہوتی محسوس جیسی

 ہے ہوتا پر موضوعات ذیلی الگ اور شدہ شناخت غیر سے پہلے اختتام کا بےتجر موت کے

 ہے۔ ہوتا منسلک اختتام ایک مثبت طویل نفسیاتی تبدیلی اور نشوونما سے یہ اور

 موضوعات، ایسے پربات عام طور تجر دہ تکلیف یا ناک خوف میں بارے موت کے

رکھتے۔ نہیں اثرات کے تبدیلی مثبت ورا کیفیات بیان ناقابلِ خصوصیات، ماورائی بیانیے،

14

 

                                                             

14

 دیکھیے:  

NYU Langone Health, “Recalled Experiences Surrounding Death: More 

Than Hallucinations?”, 

https://www.prnewswire.com/news-releases/recalled-experiences-

surrounding-death-more-than-hallucinations-301519733.html. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––83میری دریافت   ––––

 اس وسیع مطالعے کا ایک اہم نتیجہ یہ ہے:

 شعوری کے اقسام مختلف پر طور عام کو افراد والے جانے بچ سے دورے دل کے

 حالیہ دیگر نکتہ یہ ہیں۔ صد افراد مکمل شعور کا تجربہ کرتے ۔ دو فیہے ہوتا تجربہ کا موضوعات

اس وقت بھی موجود ہو  “شعور” مذکورہ  کہ ہے ہوا ظاہر  سےجن ،ہے کرتا تائید کی مطالعات

ہو۔نہ شناخت قابل  پرطور  طبی یہ جب سکتا ہے

15

 

میں ڈاکٹر پارنیا کے انٹرویو سے ان کا اپنا بیان یہاں  اس بات کو مزید آسان بنانے کے لیے

 Robert Lawrence)نے یہ انٹرویو رابرٹ لارنس کوہن  انھوں نقل کرتا ہوں۔ 

Kuhn) کلوزر ٹو ٹروتھ” کے ساتھ معروف ویڈیو سیریز“ (Closer to Truth)   میں دیا

 :Is Life After Death Possible – Sam Parnia“” جس کا عنوان تھا   تھا،

 قریب لوگ کچھ جسے—نوعیت کی شعورمیں  دوران کے پڑنے دورہ کا دل سیم،: ٹرابر

 گے کہیں لوگ کچھ میں بارے کےکی تحقیق  آپ میں مطالعے کے —ہیں کہتے تجربہ الموت

 لگتا کو آپ کیا ۔ہےکرتا  مشکوک کو سائنسی مفروضےبعد زندہ نہ ہو سکنے کے  کے موت یہ کہ

 ہے؟ درست یہ کہ ہے

 ہے کا جواب نہیں تسوالاابھی تک ایسے تمام  پاس ہمارے سے لحاظ سائنسی بلاشبہسیم: 

 بہت سے حوالے اس نے ہم کہ ہوں سمجھتا میں لیکن ،کیا ہوتا ہےہمارے مرنے کے بعد  کہ

 محض اور ہے عمل ایک موت کہ چاہیے رکھنی میں ذہن بات یہ ہمیں ہے۔ کی رفت پیش بڑی

                                                             

15

 :دیکھیے  

Sam Parnia et al., “AWARE-AWAreness during REsuscitation-a 

Prospective Study,” Resuscitation 85, no. 12 (December 2014): 1799–

1805, https://doi.org/10.1016/j.resuscitation.2014.09.004. 

https://doi.org/10.1016/j.resuscitation.2014.09.004


  ––––باب سوم         ––––

  ––––84میری دریافت   ––––

 قرار مردہ اسے اور ہے گیا دیا دے وقت ایک کا موت اسے ہے، چکا مر شخص ایک کہ لیے اس

 ہو ناممکن بحالی کی ان کہ پہنچتے نہیں کو حالت اس فورا   خلیات کے جسم کے اس ہے، گیا دیا دے

 ان مراحل میں تک گھنٹوں کئی بعد کے موت آج ہم دولت بہ کی ترقی کی سائنس جائے۔

 اسمیں  دوران اس اور ہیں سکتے لا پسوازندگی میں  کو انسان پورے اور ہیں مداخلت کر سکتے

تو اس  ایک ہمیں حطر اسی تھا۔ نہ ممکن یہ تک پہلے عرصہ کچھ ہیں۔ سکتے کر مطالعہ کا شعور کے

 لے طرف کی زندگی دوبارہ ہم کسی کو بحال کر کے کہ ناقابلِ یقین حقیقت کا سامنا ہوتا ہے

 دوسرا کا اس ۔ایک سائنسی معجزہ ہے واقعتاًہیں۔ یہ  دیتے بھیج گھر واپس اسے پھر اور ہیں آتے

 پار سے حالت کی موت انسان کہ ہیں جاتے ہو قابل کے دیکھنے یہ ہم کہ ہے یہ پہلو انگیز حیرت

 جسے کہ ہیں کرتے تصدیق کی بات اس شواہد کے تک اب ہے۔ کرتا محسوس کیا بعد کے جانے

کا ترجمہ روح   اس اور بعد میں تھے کہتے‘ ’The Psyche یونانی  ذہن، شعور یا جسےانسانی ہم

((soul کا موت اسے ہم چاہے ہوتا، نہیں فنا فورا   بعد کے مرنے سیم یعنی، “میں”  وہ گیا،کیا 

 

 

خت ٹ
خک ب
خف ٹ

 

ن

 اس کہ تک یہاں ،ہے باقی رہتا “میں”  وہ ہستی، وہ دیں۔ دے قرار مردہ کر دے سر

 کہ ہے ہوتا پیدا سوال یہ سے اس آتی۔ ظاہر کوئی فعالیت نظر نہیں دماغ کی بہ جب بھی وقت

 ہونے نہ دریافت ابھی بلکہ نہیں، جادو کوئی یہ ہے۔ رکھتا وجود ایک الگ سے دماغ شعور شاید

 دس یا چار تین، کے موت کہ سکتا کہہ نہیں یہ میں ہوتا۔اب نہیں فنا یہ مگر ہے، حقیقت والی

یا —ہے خیال کا لوگوں کچھ جیسے—ہے جاتا ہو ختم آہستہ آہستہ شعور آیا ۔تا ہےہو کیا بعد گھنٹے

 افعال جسمانی ہوں۔ قاصر سے کہنے کچھ میں متعلق کے اس ہے؟ رہتا قائم تک طویل عرصے

 ؟ جیسا کہ میں ہےکیا بنتاکا شعور ہمارے  لیکن گے، جائیں ہو ختم ساتھ کے وقت یقیناً خلیے اور

—کریں اخذ نتیجہسے  اس ہی خود آپ اب ہے۔ رہتا جاری تک عرصہ ر کچھشعو کیا، بیان نے



  ––––باب سوم         ––––

  ––––85میری دریافت   ––––

 کے وقت کہ شعور کچھکہیں گے یہ یا تو  آپ ہیں۔ نہیں ثبوت کے آگے سے اس پاس میرے

 سکتے کہہ یہ آپ یا ہے۔ جاتا ہو ختم آہستہ آہستہ پھر اور ہے رہتا باقی میں شکل کسی نہ کسی لیے

 بعد گھنٹے چند پھرتو  ہے سکتا رہ جاری باوجود کے فعال ہونے غیر کے دماغ شعور اگر کہ ہیں

—بھی بعد سیکنڈ تیس کہ تک یہاں یا بعد، منٹ دس رکھیں، یاد گا؟ جائے ہو ختم کیوں اچانک

 کرتے “آر پی سی”ہم جب کہ تک یہاں کرتا۔ نہیں کام دماغ کا اس—ہو چکا مر انسان جب

 نہیں خون اتنا میں دماغ بھیمیں  دوران اس ،ہیں کرتے کوشش کی کرنے بحال کو کسی اور ہیں

 ہوتی ثابت بات یہ سے اس تو ہے۔ رہتا حالت میں مردہ دستور بہ دماغ سکے، کر کام وہ کہ پہنچتا

 رہتی جاری ہمیشہ یہ کیا لیکن ہے، موجود لیے کے وقت کچھ یقیناً “زندگی بعد کے موت”  کہ ہے

۔ور باقی رہتا ہےضر شعور تک وقت کچھ مگر جانتا، نہیں میں یہ ہے؟

16

 

وہ جو میری —سائنس دانوں اور طبی ماہرین کے یہ مشاہدات اور نتائج ہیں کہ میرا شعور

ت کے بعد بھی کسی نہ کسی شکل جسمانی مو—شناخت اور میرے تجربات کی وضاحت کرتا ہے

سرگرمی دماغ کی کوئی اس وقت جب کہ  ،میں اس صورت میں بھی برقرار رہ سکتا ہے

۔ ان نتائج نے میری پرانی سوچ کو بالکل بدل دیا کہ موت کے ے میں نہیں آ رہی ہوتی مشاہد

 بعد زندگی محض ایک مذہبی کہانی ہے جس کا کوئی سائنسی یا طبی ثبوت نہیں ہے۔

، ہر چیز کی علت اولیٰ کے طور پر ایک ذہین شعور کا تصور، یہ خیال کہ میرا نزدیک میرے 

ایک وجود میرے دماغ سے آزاد ہے، اور یہ تصور کہ میرا شعور میرے دماغ کے مر جانے کے 

                                                             

16

 دیکھیے:  

“Is Life After Death Possible? - Sam Parnia,” Closer To Truth (blog),  

https://closertotruth.com/video/parsa-003/. 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––86میری دریافت   ––––

بغیر کسی غیر مذہبی علمی اور سائنسی  ہے، صرف مذہبی عقائد نہیں ہیں جنھیںبعد بھی باقی رہ سکتا 

د کے، محض عقیدے کی بنا پر قبول کیا جائے۔ غیر مذہبی مباحث میں کئی مستند دلائل ہیں جو بنیا

ان تصورات کو ایک سنجیدہ امکان بناتے ہیں۔ اس ادراک نے مجھے خدا اور جسمانی موت کے 

دہی کے بارے میں دوبارہ غور کرنے پر آمادہ کیا اور قائل کیا کہ یہ  بعد خدا کے سامنے جواب

 سنجیدہ امکانات ہیں جن کی مزید تحقیق ضروری ہے۔ایسے 

 

 ایک منطقی مغالطہ ز۔ 

یہ ایک مغالطہ ہے کہ ہم اس لیے موجود ہیں کیونکہ بہت طویل عرصے میں کچھ بھی اور ہر 

اسے کہنا بہت خوش گوار چیز ممکن ہو سکتی ہے۔ اگر کوئی دہریت کی وکالت کرنا چاہے تو 

ظاہر معجزاتی واقعات  بہمیں ن حد تک طویل مدت کے دوران ایک ناقابل بیاکہ محسوس ہو گا 

 اتفاقاً وقوع پذیر ہو سکتے ہیں ۔

اول، یہ کہنا غلط ہے کہ کائنات اور ہم اس لیے وجود میں آئے کیونکہ انتہائی طویل مدت 

سکتی ہے۔ درست بات یہ ہے کہ مناسب وقت ملنے پر ہر چیز پیدا ہو میں ہر چیز اور کوئی بھی چیز 

قوع پذیر ہو سکتی ہے، مگر صرف اسُ وقت جب وہ امکان کے دائرے میں ہو۔ کسی شے میں و

کسی دیگر شے میں تبدیل ہونے کی صلاحیت ہونی چاہیے تاکہ وقت گزرنے کے ساتھ وہ 

تبدیل ہو سکے۔ مثال کے طور پر، ہمیں معلوم ہے کہ پانی برف یا بھاپ بن سکتا ہے، لیکن جتنا 

نہیں بن سکتا۔ ایندھن خود  نی اپنی اصل حالت میں رہتے ہوئے خود بہبھی وقت دیا جائے، پا

میں تبدیل ہو سکتا ہے، غیر منطقی بات ہے۔ پانی کو ایندھن یہ کہنا کہ مناسب وقت ملنے پر پانی 

یعنی پانی ، ہوں مخصوص اجزاکچھ اس میں ضروری ہے کہ میں تبدیل ہونے کے لیے ایندھن 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––87میری دریافت   ––––

میں اس حالت موجود ہونی چاہیے تاکہ وقت کے ساتھ وہ  بننے کی صلاحیتایندھن میں 

 تبدیل ہو سکے۔

کائنات اور انسان محض اس لیے وجود میں نہیں آئے کہ مناسب وقت ملنے پر کچھ   لہٰذا

یر ہو سکتی ہے۔ ہم اس لیے موجود ہیں کیونکہ جو بنیادی  ہو سکتا ہے اور ہر چیز وجود پذبھی

ہے اور جس سے دیگر تمام حقیقتیں ظہور پذیر ہوتی د جو واجب وجووہ حقیقت —حقیقت ہے

شکل ہماری ایک طویل مدت میں تبدیل ہو کر موجود تھے جو بالآخر لازماً   اسُ میں وہ اجزا—ہیں

جو ہمیں اور ہماری کائنات  ،موجود نہ ہوتے سکیں۔ اگر اس بنیادی حقیقت میں وہ اجزااختیار کر 

  کوئی بھی حد ہوتی، ہم وجود میں نہیں آ سکتے تھے۔وقت کی طوالت کیتو  کو پیدا کر سکیں

نہ رہی کہ میرا باقی مجھے اس بات میں کوئی تسلی تو  ہواہٹنا شروع جب میں دہریت سے دور 

وجود محض ایک طویل عرصے تک جاری رہنے والے بے معنی، غیر ارادی واقعات کا نتیجہ 

، مجھے غیر معقول ہو سکتی ہےیر وجود پذچیز ہے۔ یہ خیال کہ مناسب وقت ملنے پر کچھ بھی اور ہر 

کیا کائنات کی  کہ ے میں اس بنیادی سوال پر توجہ مرکوز کرنے پر مجبور ہوالگا۔ اس کے بجا

بنیادی حقیقت میں وہ تمام ضروری عناصر موجود تھے جو محض اتفاقاً مجھے اور میرے اردگرد کی 

 ذہین شعور ہے جس نے جان بوجھ کر ہر چیز کو یا یہ بنیادی حقیقت ایک  ہر چیز کو پیدا کر سکیں

اس طرح تشکیل دیا جیسا کہ وہ ہے؟ جیسا کہ پہلے ذکر کیا جا چکا ہے، مجھے دوسرا خیال زیادہ 

 معقول اور قرین قیاس محسوس ہوا۔

دوسرے،مجھے وقت کے ایک شرمندہ کرنے والے پہلو کا احساس بھی ہوا۔ یہ احساس 

وقت کا یہ پہلو بالکل واضح ہے، لیکن ہم میں سے اکثر اسے  باعث شرمندگی اس لیے ہے کہ

جانتے ہیں کہ کی بدولت اس طرح دیکھنے کی کوشش نہیں کرتے۔ آج ہم روزمرہ سائنس 



  ––––باب سوم         ––––

  ––––88میری دریافت   ––––

۔ کو وقت کا مختلف تجربہ ہوتا ہے  وقت یکساں نہیں ہے۔ مختلف رفتار پر چلنے والی مختلف اشیا

قریب پہنچتے ہیں تو وقت بہت زیادہ سست ہو  ہمیں معلوم ہے کہ جب ہم روشنی کی رفتار کے

نہیں  ہے کہ ایک فوٹون کو وقت کا تجربہ بالکل بھیمعلوم ہو چکا جاتا ہے۔ آج کے دور میں یہ 

ہوتا۔ فوٹون کے لیے اربوں کھربوں سال کچھ معنی نہیں رکھتے۔ اگر میں روشنی کی رفتار کے 

 مانند محسوس ہو گا، وہ زمین پر اربوں جو وقت مجھے صرف چند دہائیوں کیتو  قریب سفر کروں

کا ذکر کرتے ہیں “اربوں سال”اور“طویل یا مختصر وقت”سال کے برابر ہو سکتا ہے۔ جب ہم

تو ہم اپنی محدود وقت کی تشریح کو پوری کائنات پر مسلط کرنے کی کوشش کر رہے ہوتے ہیں 

ا تصور زمین کی اپنے محور پر تاکہ ہم اسے فہم کی گرفت میں لا سکیں۔ وقت کے بارے میں ہمار

اور زمین کا سورج کے گرد چکر  گھنٹے کا دن بنتا ہے 24گردش سے وابستہ ہے، جس سے ہمارے 

 دن لگتے ہیں، جسے ہم ایک سال کہتے ہیں۔ 365مکمل کرنے میں 

فکری تجربے کے طور پر تصور کریں کہ اگر ہماری زمین کو سورج کے گرد ایک چکر مکمل 

ارب سال لگتے، اور ہماری زمین کی گردش اور وقت کا ہمارا ادراک اسی کے کرنے میں ایک 

سال پہلے وجود میں 13.8تو آج ہم یہ کہہ رہے ہوتے کہ کائنات صرف  ہو جاتاتبدیل مطابق 

ملکی وے  آئی ہے۔ یہ وقت ہمیں اتنا طویل نہ معلوم ہوتا! اسی طرح اگر ہم انسان حجم میں

(Milky Way) ہی قبل شاید ہم یہ سمجھتے کہ کائنات کچھ مہینے تو   ہوتےکہکشاں کے برابر

کا سوال ہی بے معنی ہو  “کب” وجود میں آئی ہے۔ اور اگر ہم فوٹونز پر مشتمل ہستیاں ہوتے تو 

 جاتا۔

اپنے مخصوص اور تو  دار شے ہے جب مجھے اس بات کا احساس ہوا کہ وقت ایک اتنی لچک

ت پر مسلط کر کے اپنی فکر کے مطابق اس کے وجود کو محدود وقت کے ادراک کو پوری کائنا



  ––––باب سوم         ––––

  ––––89میری دریافت   ––––

 ثابت کرنا مجھے بچگانہ لگا۔

ایک بار پھر یاد دہانی کے طور پر عرض ہے کہ سائنس نے خدا کے وجود یا عدم وجود کو 

ثابت نہیں کیا۔ مذکورہ بالا تحقیق اور دریافتوں کے مخالف دلائل اور وضاحتیں بھی موجود 

کرنے کا مقصد صرف یہ واضح کرنا تھا کہ ایسے سائنسی نظریات، کو پیش  دریافتوںمذکورہ ہیں۔ 

قرار دینے کی جو ایک شعوری ذہانت کو ہر چیز کی وجہِ اول  ،تحقیقات اور حاصلات موجود ہیں

والے موقف کے مقابلے میں  “خدا نہیں ہے” ایک معقول بنیاد فراہم کرتے ہیں۔ یہ نظریہ 

 ۔کسی طرح بھی کم معقول نہیں ہے

________ 

 



 

  ––––90میری دریافت   ––––

 باب چہارم

 

 

 

 اسلام کی دریافت 

 جاوید احمد غامدی کا کردار جناب 

 

یہ جانتے ہوئے کہ موت کے بعد کوئی زندگی نہیں ہے اور نہ ہی کوئی اخروی احتساب ہو 

گا، میں نے دہریت میں ایک حد تک سکون محسوس کیا۔ اس عقیدے نے مجھے اپنی مرضی کے 

زت دی، اور صرف فوری دنیوی فائدوں پر توجہ مرکوز کرنے کا مطابق زندگی جینے کی اجا

اداکار ایک طرف تو میں ، میں  موقع فراہم کیا۔ اپنی پچیس سے تیس سال کی عمر کے دوران

مگر کے طور پر اپنی شہرت کا لطف اٹھا رہا تھا اور اس کے ساتھ آنے والی چکاچوند میں مگن تھا، 

چینی کا شکار بھی تھا۔ مجھے محسوس ہو رہا تھا کہ میری اندرونی طور پر شدید بےدوسری طرف 

دہریت ختم ہو رہی ہے اور خدا کا وجود اور موت کے بعد کے احتساب کے امکانات زیادہ 

 حقیقت پسندانہ ہوتے جا رہے ہیں۔ 

میرا شعور ” اور  “ایک شعور جو ہر چیز کا خالق ہے” اپنی زندگی کے اس مرحلے پر میں نے 

جیسے خیالات کو بہت حقیقت پسندانہ  “موت کے بعد بھی جاری رہے گا میرے جسمانی



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––91میری دریافت   ––––

امکانات کے طور پر دیکھنا شروع کر دیا تھا۔ جیسا کہ پچھلے باب میں تفصیل پیش کی گئی ہے، میں 

پیچیدہ خیالات میں غوطہ لگایا۔ اب میں مزید تحقیق کرنا  نے اس نقطے تک پہنچنے کے لیے نسبتاً

جان سکوں کہ کیا کوئی ایسا نظریہ موجود ہے جو مجھے اس ممکنہ شعور کی شناخت  چاہتا تھا تاکہ یہ

فراہم کر سکے اور یہ کہ یہ شعور مجھ سے کیا توقعات رکھتا ہے۔ میری توقع تھی کہ ان سوالات 

 کے جوابات مجھے علمی، عقلی اور اخلاقی طور پر مطمئن کر دیں گے۔

کہ خدا اور یوم حساب کے تصور میں کوئی حقیقت ائی دہانی کرخود کو ایک بار پھر یادمیں نے 

 ہے تو اس تصور کے بنیادی اصول عام انسان کی رسائی میں اور قابل
خ
خ
ی

  ا۔ لہٰذ  فہم ہونے چاہ

 میں نے یہ فیصلہ کیا کہ اس نکتے سے آگے اپنی تلاش کو جتنا ممکن ہو سکے سادہ اور آسان

 رکھوں۔

 

 مذاہب فلسفہ، روحانی مذاہب اور الہامی۔1

اور لاک جیسے  جس میں ارسطو، افلاطون، کانٹ، نطشے—کے میدان “فلسفے” میں نے 

یا اوشو اور سادھ گُرو جیسے حکیموں کی تعلیمات کے —عظیم مفکرین کے علمی کام شامل ہیں

مرکز بنایا۔ اس ترجیح کی بنیادی وجہ یہ تھی ابتدائی کو اپنی تحقیق کا  “الہامی مذاہب” مقابلے میں 

الہامی مذاہب کا دعوی  ہے کہ کائنات کے خالق نے انسانوں سے رابطہ قائم کیا ہے اور  کہ

ہماری اصل، ہمارے مقصد اور حیات بعد الموت کے بارے میں حقائق کا علم دیا ہے۔ اس 

 کہ اگر مجھے اور یہ طے کیا میں نے سب سے پہلے الہامی مذاہب کا مطالعہ کرنے کا فیصلہ کیا طرح

میں یقیناً فلسفے اور دیگر تو  کار میں اپنے سوالات کے جوابات نہیں ملتے ۂ دائران مذاہب کے

 نظریات کا مطالعہ بھی کروں گا۔



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––92میری دریافت   ––––

 اسلام: الہامی مذاہب میں میری تحقیق کی پہلی ترجیح۔2

۔ جو سے ہوتی ہے تقریباً پانچ سے چھ ہزار سال قبل کی ابتدا آج سے ہماری تحریری تاریخ 

 آیا، اس کے بارے میں جو کچھ کہا جاتا ہے، وہ صرف چند ہڈیوں اور کچھ اس سے پہلے پیش

نوادرات کی بنیاد پر قیاس آرائی ہے۔ میرے لیے یہ بات حیران کن ہے کہ قدیم متمدن دنیا 

بھر میں لوگوں نے ماورائی روحانی دنیا اور خدائی ہستیوں سے رابطے کا دعوی  کیا۔ اگرچہ شمانیت 

(shamanism) ں میں مختلف چیزوں کا ملغوبہ بن چکی ہے، لیکن قدیم یورپ، کئی ثقافتو

  اور امریکہ میں شمنوں کو خدا کے پیغمبر تصور کیا جاتا تھا۔ قدیم ہندوستان میں سائبیریا، چین

اور ویدوں کو وحی  نے ویدیں الہام سے پائی ہیں انھوں رشیوں کے بارے میں یہ تصور تھا کہ 

زرتشت خدا کے پیغامبر کی حیثیت سے نمودار ہوئے۔  ایران میں ل مانا جاتا تھا۔ قدیممنزّ

اور اسلام میں پائی جاتی ہے۔  سب سے مضبوط روایت یہودیت، عیسائیتکی   ہدایتالہامی

تاہم، میرے سامنے سوال یہ تھا کہ مختلف مذاہب میں پھیلے ہوئے الہامی علم کے دائرے میں 

 کیوں؟ مجھے کس مذہب کا مطالعہ کرنا چاہیے اور 

وہ مذہب جسے میں نے ابتدا —چسپ بات یہ ہے کہ دستیاب مذاہب میں سے اسلام دل

میری تحقیق میں سب سے زیادہ موزوں انتخاب بننے لگا۔ میرے اس —میں مسترد کر دیا تھا

 انتخاب کی وجوہات تکنیکی تھیں۔

 

  حضرت محمد۔3

 

خ

 

خ

 اور قرآن کی تاری

تاریخ کے قریبی ساتھیوں کے واقعات کی مستند  اور انمحمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––93میری دریافت   ––––

۔ یہ واقعات نسبتاً ماضی قریب میں پیش آئے ہیں اور ان کے عالمی اثرات بھی بہت ہےموجود 

زیادہ ہیں۔ اس بات کی تصدیق کرنا نسبتاً آسان ہے کہ قرآن مجید، جو اسلام کی بنیادی کتاب 

محمد صلی اللہ جسے حضرت ہی کتاب ہے اصلی شکل میں موجود ہے۔ ہمارے پاس وہے، آج بھی 

 نے اپنے پیروکاروں کو خدا کا لفظی کلام کہہ کر دیا تھا۔علیہ وسلم 

 

 قرآن کا اپنی اصل زبان میں محفوظ رہنا ۔4

قرآن کا دعوی  ہے کہ یہ خدا کا کلام ہے، جو لفظ بہ لفظ اسی زبان میں محفوظ ہے جس میں 

 امت کو دیا تھا۔  نے اسےمحمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

اس کے برخلاف دیگر مذاہب کی کتب اس معیار پر پوری نہیں اترتیں۔ عہدنامہ قدیم 

(Old Testament)  اور ویدوں(Vedas)  کی تاریخ اتنی قدیم ہے کہ ان کتابوں کے

کے بارے میں ہمیں یقینی علم نہیں ہے۔ نہ ہی ان کتابوں ان کے حالات  اور اصل مصنفین

  ممکنہ تبدیلیوں کے بارے میں یقین سے کچھ کہنا ممکن ہے۔اصل متون میںکے 

کے بارے میں عمومی طور پر مسلّم ہے کہ یہ ایسی  (New Testament)عہدنامہ جدید 

ں کو دی ہو، بلکہ یہ نے اپنے پیروکاروعلیہ السلام دستاویز نہیں جو براہ راست حضرت عیسیٰ 

ل کے واقعات پر مشتمل روایات ہیں، جو حواریوں کے الفاظ اور افعا علیہ السلام  حضرت عیسیٰ

۔ کے پیروکار نسبتاً ایک چھوٹا سا گروہ تھاعلیہ السلام مشاہدے پر مبنی ہیں۔ حضرت عیسیٰ کے 

منتقل انفرادی طور پر آگے معلومات  لوگوں میں سے چند افراد نے یہ انھیتک  ںچند دہائیو اگلی

محمد صلی اللہ علیہ وسلم نہیں تھی جیسا کہ حضرت  کیں۔ یہ بڑے پیمانے پر معلومات کی ترسیل

صلی اللہ علیہ  اور قرآن کے معاملے میں دیکھا گیا ہے۔ اس کے برخلاف، قرآن کو حضرت محمد



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––94میری دریافت   ––––

نے اسے اپنی اگلی نسل تک بڑے پیمانے  انھوں سے ہزاروں پیروکاروں نے سیکھا اور پھر وسلم 

امکان ترسیل کے طریقے میں ممکنہ تبدیلیوں کا  عہدنامہ جدید کی ،پر منتقل کیا۔ اس کے برعکس

 ہے۔ باقی رہتا 

کی زبان آرامی تھی، لیکن عہدنامہ  علیہ السلام ایک اور اہم نکتہ یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ

رامی میں۔ یہ نسخے اس بات کی جدید کے اولین تحریری نسخے یونانی زبان میں ہیں، نہ کہ آ

نے جو تعلیم اصل میں آرامی میں دی ہو گی،   السلامعلیہ کہ حضرت عیسیٰ  گی کرتے ہیںیندنما

اس کا یونانی ترجمہ کیا گیا ہے۔ ہم سب جانتے ہیں کہ ترجمے کے عمل میں کتنی چیزیں ضائع ہو 

محمد صلی اللہ حضرت یہ سکتی ہیں۔ اس لیے قرآن کو ایک فیصلہ کن برتری حاصل ہے، کیونکہ 

 کی زبان میں محفوظ ہے۔علیہ وسلم 

 

 مگر مکمل طور پر نہیں  ،م قابل فہم تھااسلا۔5

کے لگ بھگ، میں نے اپنی اصل اور اپنے مقصد کے متعلق سوالات کے  ء2008

جوابات کی تلاش میں اسلام کا مطالعہ شروع کیا۔ میں نے ابتدا میں قرآن کو خدا کی طرف سے 

گئے خطبات،  ان کے پیروکاروں کے لیے پیش کیےذریعے سے کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

کی زندگی کے بارے محمد صلی اللہ علیہ وسلم قصوں اور وعظوں کے مجموعے کے طور پر دیکھا۔ 

 میں نے قرآن کے ایک سادہ ترجمے کا مطالعہ کیا۔ کے ساتھفہم میں ایک ابتدائی 

۔ خوش کن محسوس ہوئیاس عمل میں جو دریافت میرے سامنے آرہی تھی، وہ مجھے بہت 

 اہم باتیں آئیں جو مجھے اس وقت سمجھ نہ آ سکی تھیں جب میں نے نوعمری میرے علم میں ایسی

 حقیقت کے مقابلے میں یاب نوعمر کہ میں تھی یہوجہ  اس کی یدمیں اسلام کو رد کر دیا تھا ۔ شا



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––95میری دریافت   ––––

کا رویہ  چکا تھا۔ اس کے علاوہ، اب معاشرے میں مذہبی علما سیکھ یکھنانظر سے د وسیع یادہکو ز

رکھتے تھے۔ کا رجحان تحقیق پر آمادہ اور تھا۔ اب وہ بھی سوالات کا سامنا کرنے  چکابھی بدل 

دونوں  ،اور معاصر اور تاریخی کی زندگی کے واقعاتمحمد صلی اللہ علیہ وسلم مجھے قرآن مجید، 

سوالات کے زیادہ سے  یتحریری اور آن لائن ویڈیو مواد میں اپنے وجود کے طرح کے علما

 تدریج خود کو زیادہ سے زیادہ بہ میں نے دیکھا کہ میں بہ ابخش جوابات ملے۔ لہٰذزیادہ اطمینان 

کو علما طور مسلمان شناخت کرنا شروع ہو گیا ۔ یہاں میں ماضی اور حال دونوں کے مسلم 

کے لیے وجودی سوالات کے جوابات کو ں نے مجھ جیسے عامیو جنھوں کریڈٹ دینا چاہوں گا 

 آسان بنایا۔

صد اسلام میری  فی 70کہ تقریباً ں بھی سب کچھ ٹھیک نہیں ہو گیا تھا۔ حالا لیکن ابھی

صد میرے لیے قابل فہم نہیں بنا تھا۔ یہ حصہ یا تو اندرونی تضاد کا  فی 30، باقی چکا تھا سمجھ میں آ 

 شکار محسوس ہوا یا اس پر عقلی، اخلاقی یا سائنسی بنیادوں پر سوال قائم تھے۔ تاہم، میں نے امید

صد حصہ مجھے قائل کر سکتا ہے تو باقی بھی بالآخر  فی 70کا دامن نہیں چھوڑا۔ میں نے سوچا اگر 

اور میں اپنے سوالات کے تسلی  گزر گیا کا عرصہسمجھ میں آ جائے گا۔ لیکن تین سے چار سال 

کے غلطی بخش جوابات نہ پا سکا۔ میں دوبارہ شک میں پڑ گیا کہ کہیں میں نے اسلام کا انتخاب کر 

تو نہیں کی۔ مجھے خیال آیا کہ شاید میں نے اسے ذاتی وجوہات کی وجہ سے ترجیح دی ہے۔ اس کی 

اور اس  پیدا ہوا تھاپر وجہ یہ ہو سکتی تھی کہ اسلام ایک مانوس نظریہ تھا۔ میں اسی مذہبی روایت 

جو   خود سے کہتا کہحقیقت نے ترجیح دینے کے عمل میں میرے فیصلے پر اثر ڈالا ہو گا۔ میں اکثر 

شخص پہلے نوعمری میں اسلام کو ٹھکرا چکا تھا، شاید بہت عجلت میں دوبارہ مسلمان ہونے کا اعلان 

کر رہا ہے۔ مجھے معلوم تھا کہ مجھے جلد فیصلہ کرنا ہو گا: یا تو میں جلد ہی اپنے سوالات کے معقول 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––96میری دریافت   ––––

صد حصے کا کوئی اطمینان  فی 30 سجوابات پا لوں یا اس امکان کا سامنا کروں کہ اسلام کے اُ 

بخش جواب ہے ہی نہیں ۔ اس کا مطلب یہ ہو سکتا تھا کہ اسلام حقیقت میں الہامی مذہب نہیں 

ہو تو اسے الہامی  ہے۔ جب اس مذہب کی تعلیمات کے اتنے بڑے حصے کی وضاحت موجود نہ

 ،لہامی سچ کیسے مان سکتا تھا۔ میں کسی ایسی چیز کو خدا کی طرف سے اہو گی غلطی  یسمجھنا ایک بڑ

 جب کہ اس کا ایک اہم حصہ یا تو اخلاقی، عقلی یا سائنسی لحاظ سے ناقابل فہم ہو؟

میں نے اسلام کے جن پہلوؤں کو انتہائی مشکل پایا تھا، ان سب کی تفصیلات سوال و 

 جواب کے حصے میں پیش کروں گا۔

 تھک چکا تھا۔ میں ایک بار پھر اسلام کا سال تھا جب میں اپنی تلاش سےء 2015  یہ تقریباً

لیکن  ،کو ترک کرنے کے قریب تھا۔ میں نے اس دور میں باقاعدگی سے نماز پڑھنا چھوڑ دیا تھا

سے ایک درخواست کی  “کائنات” ایک دن میں فجر کی نماز کے لیے بیٹھ گیا۔ بعد میں، میں نے 

 مجھے اپنے الفاظ اب تک یاد ہیں: —

 سے سچائی پوری میں کہ ہو جانتے تم — ہو بھی کچھ ہو، بھی جو تم — ہے رہا سن کوئی گرا

 کرو واضح اور بتاؤ مجھےتو   ہو موجود تم اگر ،کرم براہ ہوں۔ میں تلاش کی جوابات کے سوالات اپنے

ھ زندگی اپنی کہ ہوں کرتا وعدہ میں ہو۔ کیا یا کون تم کہ

م

 

ت

 ،کرم براہ گا۔ ںدو کر وقف لیے ا رے

جانب ہوں  یہ سمجھنے میں حق بہ میں تو ہوئے نہ دور تک حد معقول کسی جلد تشبہا میرے اگر

 دینا۔ کر معاف مجھے کرم براہ تو پہنچوں تک نتیجے غلط میں گر۔ اہو تم موجود نہیں کہ گا

، کیونکہ اگر میں غلطی اخلاص کا دامن نہیں چھوڑنا کہ مجھے دلایا میں نے اپنے آپ کو یاد 

میری غلطی معاف ہو بھی تو  کہ وہ موجود ہو جب ، لوں کہ کوئی خدا نہیں ہےسے یہ نتیجہ اخذ کر

جائے گی۔ معافی کا امکان اسی صورت میں قائم ہے کہ میری کوششیں خلوص اور سنجیدگی پر 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––97میری دریافت   ––––

 ۔ںمبنی ہو

مجھے لگا کہ کچھ معجزہ  —ایک لمحے کے لیے، میں نے یقین کیا کہ کسی نے میری بات سن لی

  ایسا کچھ نہیں ہوا۔لیکن—ہونے والا ہے

ابتدا میں، میں نے اپنی اس دعا کو ایک بچگانہ عمل کے طور پر رد کر دیا اور یہ محسوس کیا کہ 

، اور اپنے سوالات کے جوابات کے لیے مجھے نے والا ہوںمیں جلد ہی دوبارہ اسلام ترک کر

دعا سن لی تھی۔ کچھ  کہیں اور دیکھنا ہو گا۔ تاہم، اب میرا یقین ہے کہ اس دن کسی نے میری

 فی 30وضاحت طلب میں ایک ایسے شخص سے ملا جس نے نہ صرف اسلام کے   عرصے بعد

جو میری  ،صد حصے کو بھی زیادہ واضح کر دیا فی 70 سبلکہ اُ  ،واضح کر دیامیرے لیے کو  صد حصے

رف کرایا مجھے اسلام کے ایک ایسے پہلو سے متعانے  انھوں ۔ مزید برآں، سمجھ میں آ چکے تھا

کی جاتی ہے۔ اسلام کے اسی پہلو کی دریافت میری نظر میں ایک بڑی گفتگو جس پر عموماً بہت کم 

کا تفصیل سے دین ے قائم کرنے سے پہلے، اس اسلام کی الہامی اصل پر حتمی را وجہ ہے کہ

 مطالعہ کرنا ضروری ہے۔

 

 جاوید احمد غامدی ۔6

 ،روایتی موقف جو میرے لیے ناقابل فہم تھامیں سے ایک  صد حصے فی 30س  اسلام کے ا

یہ  ۔۔ یہ تصور میرے لیے تکلیف دہ تھاجائیں گےکہ صرف مسلمان ہی جنت میں تھا وہ یہ 

اسلام پر کے ہونے والے افراد فطری طور پر غیر منصفانہ لگتا تھا۔ مسلم خاندانوں میں پیدا 

ن لوگوں کے جو مسلمان والدین کے مرنے کا امکان نمایاں طور پر زیادہ ہوتا ہے، بہ نسبت ا

 ابدی تقدیر بڑی حد تک اس کیہاں پیدا نہیں ہوتے۔ اس کا مطلب ہے کہ ایک فرد کی 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––98میری دریافت   ––––

پر منحصر ہے۔ قیامت کے دن، کوئی بھی غیر مسلم یہ معقول دلیل دے سکتا   یشے پیداجا

مرنا اور اہل  مسلمانحالت  بہہے کہ اگر وہ مسلمان خاندان میں پیدا ہوا ہوتا تو ان کے لیے 

سے واقف غیر مسلموں ایسے جنت میں شمار ہونا بہت آسان ہوتا۔ مزید برآں، میں بہت سے 

سے عمل کرتے ہیں۔ یہ محنتی افراد دل  مذہب پر خلوص یشیاور اپنے پیدا ہوں جو نیک ہیں

دن بھر مشقت کرتے ہیں۔ ان کے پاس وجودی سوالات لیے اپنے خاندانوں کی کفالت کے 

کا وقت نہیں ہوتا۔ اگر یہ غیر مسلم کسی مسلمان خاندان میں پیدا ہوئے ہوتے تو میں خوض 

خدا انھیں بہت ہی نیک مسلمان ہوتے۔ یہ بات بہت ہی غیر منصفانہ محسوس ہوتی تھی کہ 

دے گا کہ وہ ایک مخصوص مذہب سے تعلق نہیں پھینک محض اس لیے ابدی جہنم میں 

 رکھتے۔

ی نظر جاوید احمد غامدی صاحب کی ایک یوٹیوب ویڈیو ، میردناور پھر ایک خوش قسمت 

اور تمام غیر مسلم جہنم خاص ہے کیا جنت صرف مسلمانوں کے لیے ” پر پڑی جس کا عنوان تھا: 

 “میں جائیں گے؟

17

 غیر مسلموں اور جنت کے اس موضوع پر مزید تفصیل سے بحث میں 

ذکر اس لیے کر رہا ہوں کہ یہ سوال  کے حصے میں کروں گا، لیکن یہاں اس کا “سوال و جواب”

جاوید احمد غامدی صاحب سے میرے اولین تعارف کا ذریعہ بنا۔ ویڈیو میں غامدی صاحب کی 

اور میں ان کے بارے میں مزید جاننے کا مشتاق  باتیں نہایت منطقی اور معقول معلوم ہوئیں

 ہوا۔

                                                             

17

 جائیں مسلم جہنم میں اور تمام غیرہے  جنت صرف مسلمانوں کے لیے کیا”،یاحمد غامد یدجاو  

  ،یوٹیوب ،آف اسلامک لرننگ سینٹر یغامد “گے؟

https://www.youtube.com/watch?v=XS9DyjzNR8o   

https://www.youtube.com/watch?v=XS9DyjzNR8o


  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––99میری دریافت   ––––

تو معلوم ہوا کہ  جب میں نے غامدی صاحب کے بارے میں مزید جاننے کی کوشش کی

کہ ان کی تحقیق کا ں ، حالازیادہ پسند نہیں کرتے تھےانھیں   مذہبی علماماحول میں اکثر میرے 

کو روایتی علمی حوالوں سے  مواقف طریقہ کار روایتی مذہبی معیار کے مطابق ہی ہے۔ وہ اپنے

قرار دیا جاتا ہے۔  اکثر روایتی مذہبی حلقوں میں بدعتیانھیں  ثابت کرتے ہیں۔ اس کے باوجود

مجھے یہ الزامات سراسر بے بنیاد معلوم ہوئے۔ مثال کے طور پر حدیث پر غامدی صاحب کے 

موقف کو لیجیے۔ ان پر احادیث کو رد کرنے کا الزام لگایا جاتا ہے، جو بالکل غلط ہے۔ اس نکتے کی 

گا۔ مجھے معلوم  ہے، بیان کروں “اسلام کے مآخذ” تفصیل میں اگلے باب میں، جس کا عنوان 

ہوا کہ غامدی صاحب کے خلاف بہت سے بے بنیاد الزامات اس وجہ سے لگائے جاتے ہیں کہ 

کے نزدیک ایسے مقدس بن چکے  وہ بہت سے ایسے تصورات کو چیلنج کرتے ہیں جو روایتی علما

کہ ان پر سوال نہیں اٹھایا جا سکتا۔ اس بارے میں مزید وضاحت بھی سوال و جواب کے  ہیں

 حصے میں پیش کی جائے گی۔

جن کے متعلق پہلے مجھے کوئی اطمینان بخش جواب نہیں مل رہا تھا، غامدی  اسلام کے وہ پہلو

اطمینان بخش سننے کے بعد مجھے مکمل طور پر ان کا صاحب کے جوابات اور ان کے دلائل 

 بجا طور پر چیلنج ۔ اب تک مجھے کوئی ایسی مخالف دلیل نہیں ملی جو ان کے دلائل کوجواب مل گیا

 کر سکے۔

 

 میں انقلابمیرے فہم اسلام اور غامدی صاحب  ۔7

 میں تین امور نہایت اہم ہیں۔ انھی اس ،جو کچھ میں نے جناب جاوید احمد غامدی سے سیکھا

امور نے میرے فہم اسلام کی بنیاد کو مکمل طور پر بدل دیا۔ ان تصورات نے مجھے نہ صرف 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––100میری دریافت   ––––

صلی اللہ علیہ وسلم  بلکہ یہ بھی دکھایا کہ حضرت محمد ، کر سمجھنے میں مدد دیاسلام کو گہرائی میں جا

کی باتیں واقعی سچائی پر مبنی ہو سکتی ہیں۔ مجھے یقین ہے کہ تھوڑی سی محنت سے ایک عام آدمی 

بھی ان تین باتوں کو سمجھ کر اسلامی تعلیمات کے بنیادی حقائق سے خود کو آراستہ کر سکتا ہے۔ 

  امور یہ ہیں:یہ تین

 ۔ اسلام کے مآخذ1

یہ اسلام کو پرکھنے کی سب سے مضبوط دلیل ۔ ۔ اللہ تعالیٰ کے رسولوں کا حقیقی مقام2 

 ہے۔ 

 ۔ قرآن کیا ہے اور اسے سمجھنے کا درست طریقہ کیا ہے۔3

 اس باب کا اگلا حصہ ان نکات کی مختصر وضاحت پر مبنی ہے۔

________ 

  



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––101میری دریافت   ––––

 الف :چہارمباب 

 

 

 م کے مآخذاسلا 

 

محمد صلی اللہ علیہ جو اللہ نے حضرت  ،چاہتا ہوںکا فہم پیغام اور دین کے اس اگر میں اسلام 

مجھے کن مآخذ کی طرف رجوع کرنا ہو گا ؟ اس سوال کے تو  ہمیں دیا ہےذریعے سے کے وسلم 

مجھے   نےعلما ۔ میرے ماحول میں موجود مذہبی میرے سامنے آئیں  متعدد آراکے طور پر جواب 

قرآن میں مکمل دین —بتایا کہ دین کا بڑا حصہ قرآن میں موجود ہے، لیکن یہ کافی نہیں ہے

اور قرآن کا حصہ نہیں ہیں۔ مجھے یہ جان  موجود نہیں ہے۔ اللہ کے کئی احکام حدیث میں ہیں

بلکہ اس میں کچھ ایسے مستقل  ،کر سخت حیرت ہوئی کہ حدیث نہ صرف قرآن کی تشریح ہے

جو قرآن میں نہیں پائے جاتے۔ ایک عام سی مثال دوں  ،لذات اسلامی احکام بھی شامل ہیںبا

تو قرآن براہِ راست یا اصولی طور پر زندہ مخلوق کی تصویر بنانے کی ممانعت نہیں کرتا، لیکن یہ 

ممانعت احادیث میں وارد ہوئی ہے۔ خاص طور پر، زندہ چیز کی تصویر بنانا قیامت کے دن 

سزا کا باعث بتایا گیا ہے ۔ سخت

18

اس حدیث کے مطابق اگر میں اپنی والدہ کی تصویر بناؤں،  

 اور اسے گھر میں سجا دوں تو مجھے قیامت کے دن سزا دی جائے گی۔

                                                             

18

 ۔ 5361 سنن نسائی،رقم   



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––102میری دریافت   ––––

یہ خیال میرے لیے شدید اضطراب کا باعث بنا۔ یہ میرے لیے بہت پریشان کن تھا کہ 

جو قرآن میں نہیں پائے جاتے۔ اس سے یہ  ،حدیث میں اللہ تعالیٰ کے وہ احکام موجود ہیں

ذرا تصور کریں کہ اللہ کی وہ آخری کتاب، جو قیامت تک  ۔ نتیجہ نکلا کہ قرآن مکمل نہیں ہے

تمام انسانوں کی ہدایت کے لیے نازل کی گئی، نامکمل ہو اور دین کے کچھ حصے حدیث کی ضخیم 

کی حیاتِ طیبہ کے صلی اللہ علیہ وسلم  رسولِ کریمجنھیں کتب میں بکھرے ہوں۔ وہ احادیث، 

میرے لیے یہ تصور ناقابل قبول تھا۔ اللہ  ، کئی دہائیوں اور صدیوں بعد تحریر اور مرتب کیا گیا

 تعالیٰ کیسے ایک ایسی کتاب کو آخری قرار دے سکتے ہیں جو ہدایت کے اعتبار سے ناقص ہو؟

 اسلام کے مآخذ کا ایک واضح تعارف البتہ، جاوید احمد غامدی صاحب کی تحقیقات میں مجھے

ملا اور یہ سیکھنے کا موقع حاصل ہوا کہ ان ماخذوں کو کیسے سمجھنا چاہیے۔ میں نے جانا کہ قرآن 

باہم متعلق کر کے بہتر طور پر سمجھا جا سکتا انھیں اور حدیث کی حقیقت کیا ہے اور کس طرح 

 ہے۔

ف سے دین کے مآخذ کی تعیین اور یہاں میں اپنے فہم کے مطابق غامدی صاحب کی طر

تفہیم کا خلاصہ بیان کرتا ہوں۔ بعد ازاں، میں یہ وضاحت کرنے کی کوشش کروں گا کہ 

ے میں  اور کیوں میری راعمومی تشریح سے کس طرح مختلف ہے نقطۂ نظرغامدی صاحب کا 

 ہے، اس خذ کو صحیح طور پر سمجھ لیتادیک جو کوئی بھی اسلام کے اصل مآصائب ہے۔ میرے نز

 کے لیے دین کا جامع فہم اور اس کی حقیقت کا ادراک حاصل کرنا بہت آسان ہو جاتا ہے۔

 

 دین کا تنہا ماخذ، صلی اللہ علیہ وسلم محمد ۔1

پر دین کا واحد ذریعہ ہیں۔ دین  اور اسی بنا  اللہ کے آخری رسول ہیںمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––103میری دریافت   ––––

صلی اللہ  ف اسی وقت ممکن ہے جب اس کی واضح منظوری محمدمیں کسی بھی چیز کا اضافہ یا کمی صر

نے اللہ کی جانب سے جو دین پہنچایا، وہ تین صلی اللہ علیہ وسلم  سے ثابت ہو۔ محمدعلیہ وسلم 

 ان تینوں کا جائزہ لیتے ہیں۔،اور حدیث۔ آئیے   بنیادی علمی ذرائع پر مشتمل ہے: قرآن، سنت

 

 قرآن کیا ہے؟ ۔2

صلی اللہ علیہ  ہے، وہ کتاب ہے جسے محمد “تلاوت کرنا” یا  “پڑھنا”  لفظی معنی جس کا، قرآن 

نے اپنے پیروکاروں کے سامنے اللہ کے کلام اور انسانیت کے لیے آخری ہدایت کے و سلم 

صلی اللہ  میں تفصیل سے بیان کروں گا کہ محمداسی باب کے آیندہ مباحث طور پر پیش کیا۔ میں 

نے کس طرح بڑی محنت کے ساتھ قرآن کو جمع،    کرام ن کے قریبی صحابۂاور اعلیہ وسلم 

 اسلام کے ہزاروں پیروکاروں تک پہنچایا۔ہی اور اپنی زندگی میں  کیا  محفوظ

 اتا ہے: قرآن اپنا تعارف اس طرح کر

 ” ۔ دیگر الہامی کتب پر 1

 

ن

خم
یت مہ

 (48:  5ئدہالما)۔ یعنی کسوٹی اور معیار  “

  (17: 42ری  الشو)۔معیار کا حق و باطل کو الگ الگ کرنے یعنی  “میزان” ۔ 2

، 1:  25قانالفر) ۔ہدایت کا نہایت واضح پیغام اور حق و باطل کا فیصل “فرقان” ۔ 3

  (185: 2 ہالبقر

 ( 2:  26 اءالشعر)۔  “واضح کتاب” ۔ 4

  (89: 16 النحل)۔  “ہر چیز کی وضاحت کرتی ہے” ۔ ایسی کتاب جو 5

 (40: 54 القمر) ۔“یاد رکھنے اور سمجھنے میں آسان ہے” ب جو ایسی کتا  ۔ 6

  (2:  18 الکہف)۔  “سیدھی اور صاف کتاب” ۔ 7



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––104میری دریافت   ––––

ایسی کتاب جس کی آیتیں پہلے محکم کی گئیں، پھر خداے حکیم و خبیر کی طرف سے ” ۔ 8

 (1: 11 ہود) ۔ “انُ کی تفصیل کی گئی

ا ہے کہ الہامی کتابوں کے نزول کا میں بیان ہو 213( کی آیت  2)بقرہ  ۂقرآن کی سور

مقصد ہی یہ ہے کہ جب بھی دین کے متعلق کوئی اختلاف ہو تو کتاب اللہ اس اختلاف میں 

 بن سکے۔ اس کا معنی ہے کہ دینی معاملات میں قرآن ہی کو حتمی معیار مانا جائے

َ
َ
 حَک

 
ُ
  فیصلہ ک

 تاکہ حق اور باطل کا صحیح تعین ہو سکے۔

یہ کتاب دینی ہدایت کے لیے حتمی معیار ہے۔  اپنی تعریف کے مطابققرآن کی لہٰذا 

اسلام اور عمومی طور پر دین کے متعلق تمام دیگر مواد کو قرآن کی روشنی میں پرکھا جانا چاہیے، 

 نہ کہ اس کے برعکس۔

 

 سنت کیا ہے؟ ۔3

متعلق  سنت کا معنی کسی عمل کو انجام دینے کا طریقہ ہے۔ سنت دین کے عملی پہلو سے

ہیں۔ دین   ہے۔ نماز، طہارت کے احکام، روزہ، حج اور نکاح جیسی چیزیں سب سنت کے اجزا

کی حیاتِ مبارکہ ہی میں جمہور امت کو منتقل کر صلی اللہ علیہ وسلم  کے اس عملی حصے کو نبی کریم

روزہ کیسے  ہر کوئی جانتا تھا کہ نماز کیسے پڑھنی ہے، طہارت کیسے حاصل کرنی ہے،۔ دیا گیا تھا

 ہیں وغیرہ۔ بجا لانے کیسے رسوم  کےرکھنا ہے، حج کیسے ادا کرنا ہے اور نکاح 

 

 سنت کی نوعیت الف۔ 

اور اس کا تعلق عملی امور سے  کے معنی میں استعمال ہوتا ہے “طریقے” کا لفظ  “سنت” 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––105میری دریافت   ––––

کا   “سنت” میں  کہ عملی طور پر کوئی کام کیسے انجام دینا ہے۔ قرآنسنت یہ بتاتی ہے یعنی ۔ ہے

میں سورۂ  استعمال ہوا ہے۔ مثلاً قرآن بھی بیان کے لیے کے اعمال کے کچھ لفظ اللہ تعالیٰ 

میں اللہ تعالیٰ نے مدینہ کے منافقین اور بہتان تراشنے   62-60( کی آیات  33) احزاب

لیا جائے گا اور  پکڑانھیں والوں کو خبردار کیا ہے کہ اگر وہ اپنی بداعمالیاں جاری رکھیں گے تو 

)اللہ کی سنت( کہا گیا ہے۔  “سنت اللہ” قتل کر دیا جائے گا۔ اس سیاق میں اللہ کے اس حکم کو 

بلکہ دین کے عملی  ،نہ صرف کسی امر پر عمل کرنے کا طریقہ بیان کرتی ہے “سنت” اس طرح 

 پہلو کو بھی واضح کرتی ہے۔

 

 د تھیسے پہلے موجوصلی اللہ علیہ وسلم  سنت محمدب۔ 

تعالیٰ  نہیں ہے۔قرآن اسے اللہخاص کے ساتھ محمد صلی اللہ علیہ وسلم صرف  سنت کا تصور

سے منسوب ایک روایت کے طور پر بیان کرتا ہے۔ قرآن کا فرمان ہے کہ  کے تمام رسولوں

اہیم، حضرت موسیٰ اور کو وہی دین دیا گیا جو حضرت نوح، حضرت ابرصلی اللہ علیہ وسلم  محمد

۔ اسی دین کی پیروی کا حکم دیا گیاانھیں کو دیا گیا تھا، اور   السلام علیہم عیسیٰحضرت 

19

کی   انبیا  الہٰذ 

محمد سے پہلے بھی موجود تھی۔ مثال کے طور پر نماز کو لیجیے۔ نماز صلی اللہ علیہ وسلم  یہ سنت محمد

 ہے، بلکہ اس بات کا کے دور سے پہلے بھی موجود تھی۔ یہ محض دعوی  نہیںصلی اللہ علیہ وسلم 

محمد صلی اللہ علیہ وسلم تاریخی ثبوت موجود ہے۔ مدینہ کے یہودی نماز ادا کرتے تھے، جیسا کہ 

نے اپنے پیروکاروں کو ہدایت کی تھی کہ وہ اپنی نماز کے دوران یہودیوں سے مختلف لباس 

                                                             

19

 ۔13: 43 ری  الشو  



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––106میری دریافت   ––––

پہنیں ۔

20

متعدد آیات میں وارد ہوا  مزید یہ کہ نماز کا ذکر عہد نامہ قدیم اور عہد نامہ جدید کی 

 یش ہے۔ کتاب پیدا

21

کے نماز پڑھنے کا ذکر ہے۔ کتاب   علیہ السلام میں حضرت ابراہیم

خروج 

22

میں مذکور ہے کہ بنی اسرائیل اپنے سروں کو نماز میں جھکاتے تھے۔ زبورمیں حضرت 

ہیں۔لوگوں کو نماز میں جھکنے اور سجدہ کرنے کی تلقین کر رہے  علیہ السلام  داؤد

23

 

اسی طرح صحیح مسلم 

24

کی نبوت سے پہلے محمد صلی اللہ علیہ وسلم میں مذکور ہے کہ عرب 

محمد صلی اللہ وہ نے بیان کیا کہ    اللہ کے لیے نماز ادا کرتے تھے، جیسا کہ ایک صحابیخاص بھی 

پڑھتے عبادت طور  بہصبح اور شام کی نمازیں ہی سے ملاقات سے تین سال پہلے علیہ وسلم 

 ۔تھے

کی آمد سے پہلے رائج تھی۔ قرآن میں فرمایا محمد صلی اللہ علیہ وسلم روزے کی عبادت بھی 

ایمان والو، تم پر روزہ فرض کیا گیا ہے، جس طرح تم سے پہلوں پر فرض کیا گیا  ” گیا ہے: 

۔ “تھا...

25

، یہ تمام عبادات ابراہیمی روایت کا حصہ تھیں۔ زکوٰۃ اور حج کا بھی یہی معاملہ ہے 

نے اللہ کے نئے احکامات کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ جو عربوں کے لیے پہلے سے مانوس تھی

 درست کیا۔ انھیں مطابق سنت میں ترامیم کیں اور اس میں جو انحرافات کیے جا چکے تھے، 

                                                             

20

 ۔ 235  ابوداؤد، رقم   

21

 ۔5: 22   

22

 ۔31: 4   

23

 ۔6: 95    

24

 ۔6359  رقم   

25

 ۔2:183 ہالبقر   



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––107میری دریافت   ––––

 سنت صرف دین سے متعلق ہےج۔ 

زندگی کے تمام پہلو سنت ہیں۔  کیصلی اللہ علیہ وسلم  مسلمان یہ سمجھتے ہیں کہ نبی کریماکثر 

صلی  کی دلیل کے طور پر پیش کیا جاتا ہے کہ نبیموقف نجم کی تیسری آیت کو عموماً اس  ۂسور

اللہ کی طرف سے ہے۔ اس —چاہے وہ دنیوی ہو یا دینی—کی ہر بات یا ہر عملاللہ علیہ وسلم 

 آیت میں فرمایا گیا ہے:

 جاتی کی اُسے جو یہ )قرآن( تو ایک وحی ہے بولتا، نہیں سے خواہش اپنی (محمد)وہ ”

  “۔ ہے دی تعلیم نے والے قوتوں زبردست ایک کو اسُ ہے۔

کے سر کا لباس، پگڑی، صلی اللہ علیہ وسلم  نبی کریم  سنت کے اس عمومی تصور کے مطابق

 بال رکھنے کا انداز، ان کی پسندیدہ غذا، ان کی تجویز کردہ ادویات، ان کے سونے جاگنے کا

طریقہ، یہاں تک کہ وہ لکڑی کی مسواک بھی جو وہ استعمال کرتے تھے، سب ہی الہامی قرار 

درست نہیں موقف پاتے ہیں، اور سنت کے زمرے میں شامل کیے جاتے ہیں۔ تاہم، یہ 

 ہے۔

صلی اللہ علیہ  تو یہ بتاتی ہیں کہ اللہ اور دین کے معاملے میں نبی 4 -3 نجم کی آیات  ۂسور

بلکہ اس دائرے میں ان کی ہر بات وحی پر مبنی ہوتی  ،خواہش سے بات نہیں کرتےاپنی وسلم 

نے دین کے صلی اللہ علیہ وسلم  ہے۔ سنت ان اعمال و احکامات پر مشتمل ہے جو نبی کریم

کی ہر بات یا ہر عمل سنت نہیں صلی اللہ علیہ وسلم  حوالے سے مقرر فرمائے ہیں۔ لیکن نبی کریم

اولاً، قرآن میں بیان ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ   انتہائی ضروری ہے کیونکہہے۔ اس فرق کو سمجھنا

 کا واحد مقصد اللہ کا پیغام لوگوں تک پہنچانا تھا۔صلی اللہ علیہ وسلم  کے رسول کی حیثیت سے نبی

نے اپنی ایک حدیث میں اس بات کی وضاحت صلی اللہ علیہ وسلم  مزید برآں، خود نبی



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––108میری دریافت   ––––

 ینی احکامات اور اعمال ہی دین کا حصہ ہیں:فرمائی کہ ان کے د

ھا رے میں ،جب ہوں ہی انسان ایک بھی میں”

م

 

ت

 حکم کوئی تمھیں متعلق کے دین 

 زیادہ سے اسِ بھی حیثیت میری تو کہوں کچھ سے راے اپنی میں جب اور لو لے اُسے تو دوں

 “۔ہو نتےت کو بہتر جامعاملا دنیوی اپنے تم... ہوں انسان ایک میں کہ نہیں کچھ

 ( 6126-6128،رقم مسلم) 

کی زندگی صلی اللہ علیہ وسلم  اس لیے اگر کوئی شخص محبت اور عقیدت کی وجہ سے نبی کریم

عمل ہو گا۔  یش یہ بالکل درست اور قابل ستاتو  کے تمام پہلوؤں میں ان کی پیروی کرنا چاہے

طور دین اور دینی  نے بہوسلم  صلی اللہ علیہ نبیجنھیں لیکن سنت صرف ان اعمال کو شامل ہے، 

 معاملات میں مقرر فرمایا ہے۔ 

 

 حدیث کیا ہے؟ ۔4

صلی اللہ علیہ  روایت، حکایت یا بیان ہے۔ یہ علم کا وہ حصہ ہے جو نبی کریم معنیٰحدیث کا 

کی زندگی، اقوال اور اعمال  کے وصال کے بعد اس وقت تشکیل پایا جب لوگوں نے آپوسلم 

کرنا شروع کیا۔ ایک آگے بیان انھیں اور  ظ کرنا، ان پر بحث تمحیص کرناکو یادداشت میں محفو

ذریعے کے   اور ان کے صحابہ کرامصلی اللہ علیہ وسلم  جو نبی کریم،سنت ہیں طرف قرآن اور

براہ راست ایک پوری نسل نے حاصل کیے اور بعد کی نسلوں تک منتقل کیے۔ نسل در  سے 

 چلا آ رہا ہے۔ دوسری طرف حدیث ہے جو افراد کے ذاتی نسل انتقال کا یہ سلسلہ آج تک

کی کوئی  کو کوئی کام کرتے دیکھا یا آپصلی اللہ علیہ وسلم  نے نبی انھوں تجربات کی حکایت ہے۔ 

 گوں میں زبانی طور پر منتقل ہوتےبات سنی تو اسے آگے بیان کر دیا۔ یہ اخبار آحاد پہلے تو لو



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––109میری دریافت   ––––

کے وصال کے کئی دہائیوں بعد ان کو جمع اور  اللہ علیہ وسلم صلی ، یہاں تک کہ نبی کریمرہے

محفوظ کرنے کی کوششیں کی گئیں۔ حدیث کی ان روایات کی تصدیق اور درستی کو جانچنے کے 

کہتے ہیں۔ “علم الحدیث ”جسے ،لیے ابتدائی محققین اور محدثین نے ایک مکمل علم کی بنیاد رکھی

ور یہیں سے علم الحدیث کے عظیم ا قبول یا رد کیا جاتا تھا ان روایات کوذریعے سے اس علم کے 

صلی اللہ  شعبے کا آغاز ہوا، جس پر مسلمان بجا طور پر فخر کر سکتے ہیں، کیونکہ اس علم نے نبی کریم

 کے بارے میں تاریخی معلومات کو محفوظ رکھنے میں اہم کردار ادا کیا ہے۔علیہ وسلم 

کی زندگی کے واقعات کے ساتھ ساتھ صلی اللہ علیہ وسلم  حدیث کے مضامین میں نبی کریم

 کی طرف سے قرآن اور سنت کے دینی احکام کی تشریحات اور اطلاقات بھی شامل ہیں۔ آپ

انتباہ: حدیث سے کوئی حوالہ پیش کرتے وقت ضروری ہے کہ پیش کردہ روایت کی صحت 

اور ماہرین حدیث علما  جائے جو طور حوالہ پیش کیا کی تصدیق کی جائے۔ صرف ان احادیث کو بہ

تسلیم کی جاتی ہیں۔ میں اس بات پر اس لیے زور دیتا ہوں کہ “صحیح” کی اکثریت کے نزدیک 

دینے کا عمل عام ہے۔ ضعیف  بعض مسلم معاشروں میں ضعیف یا غیر مستند احادیث کا حوالہ

کی طرف کی گئی وسلم صلی اللہ علیہ  احادیث سے مراد وہ روایات ہیں جن کی نسبت نبی کریم

 ۔دیانہیں قرار ے حدیث نے مختلف وجوہات کی بنا پر اس انتساب کو تسلی بخش ہے، مگر علما

 

 طریقےقرآن، سنت اور حدیث کی حفاظت اور منتقلی کے مختلف  ۔5

تاریخ کی دو اقسام ہیں۔ ایک مستند تاریخ ہے، جو کسی واقعے کے اجتماعی مشاہدے، 

  26اور اجماعی منتقلی پر مبنی ہوتی ہے۔ مثلاً، ہندوستانی آئین کو  معاشرے کی سطح پر حفاظت

ء کو ہندوستان کی دستور ساز اسمبلی نے پاس کیا تھا۔ یہ ایک مستند تاریخی حقیقت  1949نومبر 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––110میری دریافت   ––––

نے اسے محفوظ کیا۔ مستند  جنھوں ہے، کیونکہ یہ واقعہ لاکھوں لوگوں کے مشاہدے میں آیا ، 

شک و شبہے سے بالاتر ہوتی ہے اور اسے لوگوں نے تسلسل سے ایک نسل  تاریخ عام طور پر کسی

کا افراد کے 
ُ
سے دوسری نسل تک منتقل کیا ہوتا ہے۔ تاریخ کی دوسری قسم وہ ہے جو ہمیں اکا د

کے ء 1949ملی ہے۔ اس کی مثال یہ ہو گی کہ دستور ساز اسمبلی کے ذریعے سے بیانات کے 

اور اس بحث میں کس رکن اسمبلی نے کس سے کیا   تھےاجلاس میں ہونے والے مباحثے کیا

نے  جنھوں یعنی یہ ان افراد کے بیانات پر منحصر ہے ۔ بات کہی۔ یہ تاریخ اخبار آحاد پر مبنی ہے

اور ہمیشہ ماہرین کے تنقیدی  کچھ دیکھا یا سنا۔ اس کا مواد مکمل طور پر غیر متنازع نہیں ہوتا

 تاریخ کی اسی دوسری قسم میں آتی ہے۔ جائزے کا موضوع ہوتا ہے۔ حدیث

کئی مسلمان سنت اور حدیث کے الفاظ کو ایک دوسرے کے متبادل کے طور پر استعمال 

 نبی کریمجنھیں کرتے ہیں، مگر دونوں میں فرق کرنا ضروری ہے۔ سنت ان اعمال کا نام ہے 

نے اپنی وفات سے قبل صلی اللہ علیہ وسلم  نے دین کا حصہ قرار دیا۔ آپصلی اللہ علیہ وسلم 

عملی پہلوؤں سے واقف ہو۔ دوسری طرف، ان اس بات کو یقینی بنایا کہ ہر شخص دین کے 

کی زندگی کے بارے میں ان افراد کی صلی اللہ علیہ وسلم  جو نبی کریم ،احادیث وہ بیانات ہیں

 والی پہلی یا کے بعد آنے یا آپ براہ راست جانتے تھےکو  یادداشتوں پر مبنی ہیں، جو یا تو آپ

کو جانتے تھے۔  دوسری نسل سے تعلق رکھتے تھے، اور یہ وہ لوگ تھے، جن کے پیش رو آپ

 حدیث کے ذخیرے کا معنی اور اہمیت ہم عنقریب زیر بحث لائیں گے۔

کے صلی اللہ علیہ وسلم  اسلام کی تمام تعلیمات قرآن اور سنت میں محصور ہیں۔ نبی کریم

سے حاصل کیا اور اسے ایک نسل  قرآن اور سنت کو براہ راست آپ نے   کرام لاکھوں صحابۂ

سے دوسری نسل تک مجموعی طور پر منتقل کیا، اور یہ سلسلہ آج تک جاری ہے۔ روایاتِ 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––111میری دریافت   ––––

کے اعمال اور اقوال کے بارے میں حکایات ہیں، جو قرآن صلی اللہ علیہ وسلم  حدیث نبی کریم

 منتقل نہیں ہوئیں، بلکہ کچھ افراد کی ذاتی یادداشتوں اور سنت کی طرح عوامی اور اجماعی سطح پر

کی زندگی کے صلی اللہ علیہ وسلم  منتقل ہوئی ہیں۔ اس طرح حدیث نبی کریمذریعے سے کے 

اس کو قرآن اور سنت کی روشنی میں سمجھنا ضروری ہے۔ یہ  ،حالات کی تاریخ ہے۔ البتہ

ضاحت اور اس کے اطلاقات جاننے کا تاریخی روایات قرآن اور سنت میں موجود دین کی و

جو قرآن اور سنت میں  ،ذریعہ ہیں، مگر دین میں کوئی ایسا نیا حکم یا اصول شامل نہیں کرتیں

 موجود نہ ہو۔

 انھوں کہ  حب کے اصولِ فہم سنت و حدیث، جیسامیں یہاں مختصرا  جاوید احمد غامدی صا

کرنا چاہوں گا۔ یہ اصول اسلام کے ایسے  میں بیان کیے ہیں، کا ذکر “میزان” نے اپنی کتاب 

طالب علموں کے لیے لکھے گئے ہیں، جو اعلیٰ علمی سطح پر دین کا مطالعہ کرتے ہیں۔ تاہم چونکہ 

عام مسلمانوں میں سنت اور حدیث کے فرق کے بارے میں کافی اشتباہ پایا جاتا ہے، اس لیے 

 ان اصولوں نے ہی مجھے اسلام کا بہتر یہاں ان اصولوں کا مختصر ذکر کرنا ضروری ہے، کیونکہ

 فہم حاصل کرنے میں مدد دی ہے۔

 

 سنت کے درست فہم کے سات اصول ۔6

کے لباس کی نوعیت، صلی اللہ علیہ وسلم  ۔ سنت دینی معاملات تک محدود ہے۔ نبی کریم1

 کی پسندیدہ خوراک سنت کا حصہ نہیں کی سواری کے لیے استعمال ہونے والا جانور، یا آپ آپ

 پر مشتمل ہے۔ امور ہے۔ سنت صرف دینی

 ۔ سنت دین کے عملی پہلو یا دین کی عملی تطبیق سے متعلق ہے۔2



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––112میری دریافت   ––––

کا ثابت عمل ہو۔ قرآن کا   ۔ کسی چیز کو سنت تب ہی کہا جا سکتا ہے جب اس کا ماخذ انبیا3

موں کو کوڑوں کی نے زنا کے مجرصلی اللہ علیہ وسلم  کوئی حکم سنت نہیں کہلا سکتا۔ مثلاً نبی کریم

کا عمل۔ البتہ نماز،  کا ماخذ قرآن ہے، نہ کہ انبیاسزا دی، لیکن یہ سنت نہیں ہے، کیونکہ اس 

کہ یہ مذہبی رسوم  کیونکہ قرآن یہ گواہی دیتا ہے ،اور حج کو سنت کہا جا سکتا ہے روزہ، زکوٰۃ

نے ان اعمال کو  وسلم صلی اللہ علیہ کے اعمال تھے۔ نبی کریم حضرت ابراہیم سمیت تمام انبیا

کی سنت کے طور پر اپنی تصویب اور ضروری تصحیح کے بعد جاری فرمایا۔ چنانچہ  حضرت ابراہیم

ہے ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن اور سابقہ الہامی صحیفوں اور کتب میں اس بات کی وضاحت موجود 

ۃ اور حج جیسے نازل ہونے سے پہلے ہی نماز، روزہ، زکوٰ کہ پچھلی قوموں کے لوگ قرآن کے

کے عمل سے ہوئی، جسے قرآن نے بھی ان اعمال کی ابتدا حضرت ابراہیم اعمال کرتے تھے۔ 

صلی اللہ علیہ  اور نبی کریم اگر کوئی چیز ایسی ہے جس کی اصل قرآن کا حکم ہےلہٰذا سند دی۔ 

یں چیزوہ سنت نہیں کہلائے گی۔ صرف وہ تو  نے اس پر عمل کیا یا اس کی وضاحت کیوسلم 

 کا عمل ہے اور جن کی تصویب قرآن میں بھی موجود ہے۔ سنت ہیں جن کی ابتدا انبیا

مگر اس کو دین کا لازمی  ،نے خود تو کیا کا ایسا عمل جو آپصلی اللہ علیہ وسلم  ۔ نبی کریم4

، اور نبی فرض ہیں دو رکعت کی حصہ نہیں بنایا، وہ سنت نہیں ہے۔ مثال کے طور پر، نماز فجر 

فرض نہیں انھیں نے اضافی دو رکعتیں نفل کے طور پر ادا کیں، مگر صلی اللہ علیہ وسلم  کریم

 یعنی نفل ہیں۔، بلکہ تطوع ،کیا، اس لیے وہ سنت نہیں

۔ قرآن کے مطابق دین کی بنیادی ہدایت انسان کی فطرت میں موجود ہے۔ اگرچہ 5

 نبی ت میں پیوست ہے۔ لہٰذاانسان اس سے انحراف کر سکتا ہے، لیکن یہ ہدایت اس کی فطر

سے آنے والی جو چیز فطرت کی وضاحت کرتی ہو، اسے بھی سنت نہیں کہا جا صلی اللہ علیہ وسلم 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––113میری دریافت   ––––

بخاری، )نے پالتو گدھے کا گوشت کھانے سے منع فرمایا صلی اللہ علیہ وسلم  سکتا۔ مثلاً نبی کریم

(436رقم

 

ِ اور اس کی وجہ یہ بیان فرمائی کہ انسان کی فطرت ا اور اسے  با کرتی ہےس سے ا

 نے اس ممانعت کو سنت کے طور پر مقرر نہیں کیا۔ انھوں ناپاک سمجھتی ہے۔ 

لیکن ان کی نوعیت  ،طور رہنمائی سکھائے نے بہصلی اللہ علیہ وسلم  ۔ وہ اعمال جو نبی کریم6

صلی اللہ علیہ  سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ لازم نہیں ہیں، وہ سنت نہیں کہلائیں گے۔ مثلاً نبی کریم

کا یہ ارادہ نہیں تھا کہ  نے صحابہ کو کچھ نفلی دعائیں اور اذکار بتائے، مگر واضح تھا کہ آپوسلم 

 دین کا لازمی حصہ بنایا جائے۔انھیں 

ہم تک پہنچی ہے۔ جیسے قرآن ذریعے سے ۔ سنت قرآن کی طرح اجماع اور تواتر کے 7

نفرادی روایتوں پر چھوڑنے اور اسے ا  کیاآگے منتقلنے اپنے اجماع اور تواتر سے    کرام صحابۂ

سے منتقل ہوئی ذریعے سے ے اجماعی طور پر اس کا ابلاغ کیا، اسی طرح سنت بھی اسی کے بجا

سے منسوب جو چیز اس تواتر کے ساتھ ہم تک پہنچی ہے، وہی سنت صلی اللہ علیہ وسلم  ہے۔ نبی

، وہ قرآن و سنت کی ہیں  ہم تک پہنچےر آحاد کی صورت میںکہ وہ امور جو اخبا جب، ہے

 ۔مگر خود سنت کا درجہ نہیں رکھتے ،ہیں وضاحت کر سکتے

 

 فہم حدیث کے سات اصول ۔7

جن سے احتجاج کیا جائے احادیث انھی ۔ حدیث کی سند کا صحیح ہونا ضروری ہے۔ صرف 1

 کی سند کو ماہرین حدیث نے قابلِ اعتبار قرار دیا ہو۔

قرآن، سنت اور علم و عقل کے بنیادی اصولوں سے متصادم نہیں ۔ حدیث کا مضمون 2

 ہونا چاہیے۔ امام خطیب بغدادی کے الفاظ میں:



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––114میری دریافت   ––––

 سنا خلاف کے اسُ فیصلہ اپنا عقل جب جاتی کی نہیں قبول خبر واحد اُس صورت میں”

 عمل کسی ایسے یا معلومہ سنت ہو، خلاف کے حکم محکم اور ثابت کسی کے قرآن دے؛وہ

 واضح بالکل منافات کی اسُ سے قطعی دلیل کسی ہو؛ بہ معمول طرح کی سنت جو ہو خلاف کے

“جائے۔ ہو

26

 

۔ حدیث پر غور و فکر کرنے والے ہر شخص کے لیے ضروری ہے کہ وہ چھٹی صدی 3

کی زبان صلی اللہ علیہ وسلم  عیسوی میں قریش کی زبان پر پوری دسترس حاصل کرے۔ یہی نبی

 تھی۔

کی روشنی میں سمجھنا ضروری ہے تاکہ اس کے صحیح معنی تک پہنچا جا حدیث کو قرآن ۔ 4

 ۔سکے

۔ حدیث کے صحیح معنی تک پہنچنے کے لیے اس کے مکمل سیاق و سباق کو سمجھنا ضروری 5

ہے۔ یہ جاننا چاہیے کہ کیا کہا جا رہا ہے، کب کہا جا رہا ہے، کیوں کہا جا رہا ہے، اور کس سے کہا جا 

عوامل کو درست طور پر جاننا ضروری ہے، ورنہ بہت سی غلط فہمیاں پیدا ہو سکتی ان تمام ، رہا ہے

ہیں۔ مثال کے طور پر، ایک حدیث میں کہا گیا ہے کہ مسلمانوں کا خلیفہ قریش میں سے ہونا 

صلی اللہ علیہ  چاہیے۔ اس بیان کو سیاق و سباق سے کاٹ کر دیکھیں تو ایسا لگتا ہے کہ نبی کریم

حکم دیا ہے کہ ہر دور میں مسلمانوں کا سربراہ کوئی قریشی ہی ہونا چاہیے۔نے یہ وسلم 

27

لیکن  

کے اس فرمان کو مکمل سیاق و سباق میں رکھ کر دیکھا جائے تو معلوم صلی اللہ علیہ وسلم  جب نبی

وفات کے بعد کے فوری حالات کے تناظر میں ایک  اپنی صلی اللہ علیہ وسلم  ہوتا ہے کہ آپ

                                                             

26

 ۔ 63ء، 2015المورد،  ، لاہور ،انمیز ،یاحمد غامد یدجاو  

27

 ۔64ء، 2015المورد،  ، لاہور ،انمیز ،یاحمد غامد یدجاو  



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––115میری دریافت   ––––

نہیں تھا جو ہمیشہ کے لیے ہو۔ رہے تھے، اور یہ فرمان کوئی مستقل مذہبی حکم مشورہ دے 

کے  38آیتکی شوری   ۂایک قرآنی حکم کا اطلاق فرما رہے تھے۔ قرآن کی سور اصل آپدر

مطابق مسلمانوں کو اپنے اجتماعی معاملات مشورے اور اکثریت کی مرضی سے طے کرنے 

اپنے دور کے مسلمانوں کو یہ مشورہ دیا کہ چونکہ نے علیہ وسلم  صلی اللہ چاہئیں۔ چنانچہ نبی کریم

صلی اللہ علیہ  ، اس لیے آپتھی اسُ وقت قریش ہی کو مسلمانوں کی اکثریت کی حمایت حاصل 

کے بعد قریش میں سے امیر منتخب کیا جائے۔ اس طرح جب اس حدیث کو اس کے مکمل سلم  و

نے اپنے دور صلی اللہ علیہ وسلم   ہو جاتا ہے کہ نبی کریمسیاق و سباق میں دیکھا جائے تو یہ واضح

نہ یہ تمام زمانوں  ،میں قرآن کے ایک اصول کا اطلاق کیا تھا، اور یہ کوئی مستقل دینی حکم تھا

 کے مسلمانوں کے لیے مستقل پالیسی وضع کرتا تھا۔

م احادیث ۔ کسی موضوع پر حدیث کا صحیح مفہوم جاننے کے لیے اس باب سے متعلق تما6

داروں کی تصویریں بنانے کی ممانعت پر مبنی احادیث کو  کا جائزہ لینا ضروری ہے۔ مثلاً، جان

نے ہر قسم کی تصویر بنانے صلی اللہ علیہ وسلم  انفرادی طور پر دیکھیں تو ایسا لگتا ہے کہ نبی کریم

کا تجزیہ کیا جائے لیکن جب اس موضوع سے متعلق تمام احادیث ، پر مکمل پابندی عائد کی ہے

نے خاص طور پر بت پرستی کے لیے بنائی جانے صلی اللہ علیہ وسلم  تو معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم

 والی تصاویر پر پابندی لگائی تھی۔

۔ اللہ تعالیٰ کا دین علم و عقل کے مسلمات پر قائم ہے۔ ان مسلمات کا فہم اللہ تعالیٰ نے 7

ان مسلمات سے متصادم نظر  بہ ظاہر ۔ اگر کوئی حدیث انسان کی فطرت میں ودیعت کیا ہے

آئے تو اسے اس متضاد معنی کے ساتھ قبول نہیں کیا جانا چاہیے اور نہ ہی فورا  رد کیا جانا چاہیے، 

بلکہ اس حدیث کے اس مفہوم کو سمجھنے کی کوشش کرنی چاہیے جو ان مسلمات سے ہم آہنگ 

  تو اسے ہی حدیث کا اصل مفہوم سمجھنا چاہیے۔ہو۔ اگر ایسا کوئی معنی اخذ کیا جا سکے



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––116میری دریافت   ––––

  بۂ کرام کی تاریخ پر مختصر نوٹ صحا  ۔8

کی تاریخ بھی دین اسلام کو سمجھنے کے لیے ایک قیمتی ماخذ ہے۔  رضی اللہ عنہم    کرام صحابۂ

 نے دین کو کیسے سمجھا اور انھوں یہ تاریخ ہمیں یہ موقع فراہم کرتی ہے کہ ہم دیکھ سکیں کہ 

سے بہتر اسلام کو کون سمجھ سکتا ہے؟ تاہم، یہ تاریخی    کرام اسے کیسے آگے پہنچایا۔ آخر صحابۂ

ہم تک پہنچا ہے، لہٰذا اسے ذریعے سے کے   مواد بھی مختلف افراد کی روایات، یعنی اخبار آحاد

 کار میں رہ کر پرکھنے اور سمجھنے کی ضرورت ہے۔ ۂو سنت کے دائر قرآن

 

   جماع کے متعلق مختصر نوٹکے اعلما  ۔9

کی اکثریت کسی خیال یا کسی علما وہ یہ ہے کہ اگر  ،ایک اور عقیدہ جو مسلمانوں میں رائج ہے

 کیا جا سکتا ہے، نہ مقدس بن جاتا ہے اور اس کو چیلنجوہ  دینی امر کی تشریح پر متفق ہو جائے تو 

یت کو اسلام اور اسلامی احکام کے مآخذ پر کی اکثرعلما ثانی کی جا سکتی ہے۔ یہ مفروضہ  اس پر نظر

 بنا دیتا ہے، جسے چیلنج نہیں کیا جا سکتا۔ اس مسئلے پر جاوید احمد غامدی 

َ
َ
ویٹی کن کی طرح کا حَک

صلی  مسلمانوں کے لیے صرف نبی کریم کہ انتہائی مناسب معلوم ہوتا ہے نقطۂ نظرصاحب کا 

حد ماخذ اور ایمان کے معاملات پر حتمی فیصلہ کرنے تمام دینی اتھارٹی کے واہی اللہ علیہ وسلم 

ہی دین میں اتھارٹی ہیں، صلی اللہ علیہ وسلم      والے ہیں۔ قرآن کے مطابق صرف اللہ کے رسول

کے صلی اللہ علیہ وسلم  راست اللہ تعالیٰ سے ہدایت حاصل کرتے ہیں۔ نبی کریمکیونکہ وہ براہِ 

 کو معصوم یا تنقید سے مستثنیٰ نہیں سمجھا جا سکتا۔ جماعتکسی کی علما بعد کسی فرد یا 

کی اکثریت کے اجماع کو ہمیشہ درست ماننے کے عقیدے کی بنیاد درج ذیل حدیث پر علما 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––117میری دریافت   ––––

 رکھی گئی ہے: 

  (2167  )ترمذی، رقم “۔ گا کرے نہ جمع پر راہی گماللہ میری امت کو کسی ”

کو ماہرین حدیث نے ضعیف قرار دیا مذکورہ حدیث کیونکہ  یہ استدلال درست نہیں ہے۔

اور اسے کسی دلیل کی تائید کے لیے استعمال نہیں کیا جانا چاہیے۔ تاہم، اگر بر سبیل تنزل  ہے

کی اکثریت علما فرض کریں کہ اسے قبول کر بھی لیا جائے تو یہ حدیث یہ مفہوم نہیں دیتی کہ 

م صرف اتنا ہے کہ قرآن و سنت کبھی اخلاص کے ساتھ غلطی نہیں کر سکتی۔ بلکہ اس کا مفہو

راہی پر متفق نہیں ہوں  میں دین کی بنیادی باتیں اتنی واضح ہیں کہ تمام مسلمان کسی کھلی گم

گے۔ مثلاً یہ ممکن نہیں کہ مسلمانوں کی اکثریت اس بات پر متفق ہو جائے کہ خدا دو یا تین 

۔ اس روایت کا ہرگز یہ مطلب صرف دو فرض نمازیں ہیں وغیرہبجاے یا پانچ نمازوں کے  ہیں

کی اکثریت دینی معاملات کی تشریح میں اخلاص کے ساتھ کوئی غلطی نہیں کر علما نہیں کہ 

 سکتی۔

مزید برآں، کچھ قرآنی آیات بھی اس مفروضے کے حق میں پیش کی جاتی ہیں، لیکن وہ 

ر آیت جو اجماع کو زبردستی کی توجیہات معلوم ہوتی ہیں۔ مثال کے طور پر، ایک مشہو ظاہر بہ

دینی رہنمائی کے ایک ماخذ کے طور پر جائز ثابت کرنے کے لیے استعمال کی جاتی ہے، وہ یہ 

 ہے: 

 گے کریں مخالفت کی رسول بعد کے جانے ہو واضح طرح پوری اور جو راہ ہدایت کے”

 سے دل سچے( پر تم) جو گے کریں اختیار راستہ اور کوئی کر چھوڑ کو راستے کے لوگوں اُن اور

 میں دوزخ اور ہیں گئے خود وہ پر جس گے دیں ڈال پر راستے اسُی ہم اُنھیں ہیں، لائے ایمان

  (115: 4 ءالنسا) “۔ہے ٹھکاناا بر نہایت وہ ۔ گے جھونکیں

کے پیغام کی حقانیت کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ آیت یہ بیان کرتی ہے کہ اگر کوئی شخص 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––118میری دریافت   ––––

 رسول تسلیم کر لے، پھر بھی کسی وجہ سے ان کی مخالفت کرے تو اللہ کاانھیں جان لے اور 

اسے قیامت کے دن اللہ کے عذاب کا سامنا کرنا پڑے گا۔ اس آیت کی یہ تشریح کہ اس میں 

ایک منطقی  کی اکثریت ہے، اور اس سے انحراف کو قابلِ سزا قرار دیناعلما مومنین سے مراد 

ص کے ساتھ بھی غلطی کی اکثریت اخلاعلما  کرنا کہ اس آیت کی یہ تشریح مغالطہ ہے۔ یعنی

ہیں، بہت ہی مبالغہ آمیز بات ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ء الخطا، وہ معصوم عن نہیں کر سکتی

کی اکثریت کسی دینی تشریح پر متفق ہو جائے تو عقلی دلائل کی بنیاد پر اس اجماع کو چیلنج علما اگر 

 ہو سکتا ہے۔ یہ موقف بھی درست معلوم نہیں ہوتا۔کرنا اللہ کے نزدیک قابلِ سزا 

 

  ت فہم اسلام کے تین غلط تصورا ۔10

اور سنت کی حقیقت کسی حد تک وضاحت کے ساتھ بیان ہو  امید ہے کہ قرآن، حدیث

اب میں ان تین وجوہات کا ذکر کروں گا جن کی وجہ سے مجھے اسلام کی عمومی تعبیر ۔  چکی ہے

پر باعث اشکال نظر آتی ہے۔ یہی وہ امور ہیں جو غامدی صاحب اور اسلام اخلاقی یا عقلی طور 

کے عمومی روایتی شارحین کے درمیان وجہ اختلاف ہیں۔ ذیل میں فہم اسلام کے تین غلط 

 تصورات پیش کیے جاتے ہیں:

 قرآنی آیات یا احادیث مبارکہ کو سیاق و سباق سے کاٹ کر سمجھنا۔ ۔1

دیث کو قرآن مجید اس کے کہ احابجاے یث کی روشنی میں سمجھنا، قرآن مجید کو احاد ۔2

 سمجھا جائے۔ کی روشنی میں

 ۔دین کا ایک مستقل ماخذ ماننابجاے احادیث کو قرآن اور سنت کی شرح و وضاحت کے  ۔3

 اب ہم ان تینوں نکات کا الگ الگ تجزیہ کرتے ہیں:



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––119میری دریافت   ––––

 نسیاق و سباق کے بغیر قرآن کو سمجھنے کا رجحاالف۔ 

جب ہم کوئی کتاب یا معلومات پڑھتے ہیں تو ضروری ہوتا ہے کہ یہ سمجھا جائے کہ یہ کس 

نے کہا ہے، کیا کہا گیا ہے، کیوں کہا گیا ہے، اور اس کا مخاطب کون ہے۔ تاہم، بدقسمتی سے 

بعض مسلمان حلقوں میں ایک رجحان یہ پایا جاتا ہے کہ قرآن کی آیات کو سیاق و سباق کے بغیر 

ر الگ تھلگ انداز میں سمجھا جاتا ہے۔ اس مسئلے کی وضاحت کے لیے ایک مثال پیش کی جا او

 سکتی ہے۔

جو لوگ قرآن کو محض اللہ تعالی کے منفرد اقوال کا مجموعہ سمجھتے ہیں اور اس کی آیات کو 

 ہوئے کا حوالہ دیتے   51  آیتکی  ان کے سیاق و سباق سےکاٹ کر دیکھتے ہیں، وہ اکثر سورۂ مائدہ 

دعوی  کرتے ہیں کہ اللہ نے مسلمانوں کو یہودیوں اور عیسائیوں سے دوستی کرنے سے منع کیا 

 :ہے۔ آیت یوں ہے۔ اگر اس آیت کو سیاق سے علیحدہ دیکھا جائے تو یہی تاثر پیدا ہوتا ہے

 ہیں، دوست کے ےایمان والو، تم انِ یہود و نصاری  کو دوست نہ بناؤ، یہ ایک دوسر”

 تو ہے بناتا دوست اپنا انِھیں( باوجود کے تنبیہ اسِ) کوئی اگر سے میں تم( کہ رکھو یاد) اور

 نہیں راہ کبھی کو ظالموں کے طرح اسِ اللہ کہ ہے یہ ہے۔حقیت میں انِھی پھر شمار کا اسُ

   ‘‘۔دکھاتا

کہ سیاق و سباق دیکھتے ہیں تو یہ واضح ہو جاتا ہے تک مکمل  59تا  51لیکن جب ہم آیات 

قرآن ان یہودیوں اور عیسائیوں کی بات کر رہا ہے جو مسلمانوں کو ایمان مذکورہ آیت میں 

 لانے کی وجہ سے اذیتیں دے رہے تھے۔ 

کے دیگر مقامات  بلکہ کتاب اللہ ،قرآن سے کاٹ کر نہیں علاوہ ازیں، جب ان آیات کو

یہ حقیقت بھی عیاں ہو جاتی ہے خاص طور پر مندرجہ ذیل دو آیات کے ساتھ ملا کر دیکھا جائے تو 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––120میری دریافت   ––––

 بلکہ ایک مخصوص گروہ کے متعلق تھا۔  ،یہ حکم تمام یہودیوں اور عیسائیوں کے لیے نہیں کہ

اور انصاف کا  بھلائی ساتھ کے لوگوں اُن تم کہ روکتا نہیں سے بات اسِ اللہ تمھیں”

ھا رے تمھیں اور کی نہیں جنگ سے تم میں معاملے کے دین نے ںبرتاؤ کرو جنھو

م

 

ت

 گھروں 

 بات جس اللہ ۔ہے کرتا پسند کو والوں کرنے انصاف اللہ شک، بے ۔ہے نکالا نہیں سے

 معاملے کے دین نے ںجنھو کرو دوستی سے لوگوں اُن تم کہ ہے یہ وہ ہے، روکتا کو تم سے

ھا رے تمھیں اور ہے کی جنگ سے تم میں

م

 

ت

ھا رے اور ہے نکالا سے گھروں 

م

 

ت

 میں نکالنے 

 طرح اسِ جو( کہ ہے کرتا متنبہ تمھیں اور ہے روکتا سے اسِ وہ) ہے۔ کی مدد کی دوسروں

 (9-60:8الممتحنہ) “۔ہیں ظالم وہی گے، کریں دوستی سے لوگوں کے

 

 قرآن کو احادیث کی روشنی میں سمجھناب۔ 

کی تشریحات کو لازم قرار دیا جاتا علما کچھ حلقوں میں قرآن کو سمجھنے کے لیے احادیث اور 

فہم کے خلاف شہادت دیتا ہے۔ قرآن بارہا یہ اعلان کرتا  ، قرآن خود اس طریقۂتاہم ہے۔

 ہے کہ وہ:

 ” ۔ دیگر الہامی کتب پر 1

 

ن

خم
یت مہ

  (48:  5ئدہالما)۔یعنی کسوٹی اور معیار ہے  ،“

 (17: 42 ری  الشو)۔یعنی حق و باطل کو الگ الگ کرنے کے لیے معیار ہے ، “میزان” ۔ 2

 قانالفر)۔ہے  “ہدایت کا نہایت واضح پیغام اور حق و باطل کا فیصل” اور  “فرقان” ۔ 3

 ( 185: 2البقرہ   ۔ 1:  25

   (89 : 16  النحل)۔ “ہر چیز کی وضاحت کرتی ہے” ( ہے جو 2: 26اءالشعر) “واضح کتاب” ۔ 4

 (40:  54 القمر) ۔“یاد رکھنے اور سمجھنے میں آسان ہے” ایسی کتاب ہے جو ” ۔ 5



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––121میری دریافت   ––––

  (2:  18 الکہف) ۔ہے “ اور صاف کتابسیدھی” ۔ 6

ہے جس کی آیتیں پہلے محکم کی گئیں، پھر خداے حکیم و خبیر کی طرف  “ایسی کتاب” ۔ 7

 (1:  11ہود)۔  سے انُ کی تفصیل کی گئی

میں بیان ہوا ہے کہ الہامی کتابوں کے نزول کا مقصد ہی یہ ہے  213بقرہ کی آیت  ۂسور

 بن کتاب اللہ اس اختلاف میں فیصلہ کن اختلاف ہو تو کہ جب بھی دین کے متعلق کوئی

َ
َ
 حَک

تاکہ حق اور باطل  سکے۔ اس کا معنی ہے کہ دینی معاملات میں قرآن ہی کو حتمی معیار مانا جائے

 کا صحیح تعین ہو سکے۔

قرآن کی اپنی گواہی کا تقاضا ہے کہ اسلام کو سمجھنے کے لیے تمام دیگر مآخذ کو قرآن کے 

 دیکھا جائے، نہ کہ قرآن کو دوسرے ماخذوں کے پیمانے پر پرکھنے کی کوشش کی تناظر میں

جب ہم دیکھتے ہیں کہ حدیث کا  ،جائے۔ یہ اصول اس وقت مزید مضبوط اور واضح ہو جاتا ہے

زیادہ منظم، مربوط اور قابل فہم نظر آتا ہے۔حدیث کو اگر کی وجہ سے   نقطۂ نظرمواد اس 

 جائے تو یہ نہ صرف منطقی اور اخلاقی اصولوں سے ہم آہنگ ہو جاتی قرآن کی روشنی میں سمجھا

  ہے۔ اس اصول کی وضاحت کے لیےڈھل جاتی بلکہ قرآنی سانچے کے اندر مکمل طور پر  ،ہے

 نظرنقطۂ اگلے سیکشن میں تصویر سازی کی ممانعت کے بارے میں ایک مثال دی جائے گی، جو اس 

 کو مزید روشن کرے گی۔

 

 خذ ماننا دیث کو دین کا مستقل مااحاج۔ 

مسلم دنیا میں عمومی طور پر یہ خیال پایا جاتا ہے کہ احادیث نہ صرف قرآن اور سنت میں 

، بلکہ وہ دین کرتی ہیںکو بیان موجود دین کی شرح و وضاحت اور اس کے احکام کے عملی نفاذ 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––122میری دریافت   ––––

ئی ذکر نہیں۔ سادہ الفاظ میں جن کا قرآن اور سنت میں کوہیں دیتی کے ایسے نئے احکام بھی 

جن کی  ،شامل ہیں دیث میں اللہ کے ایسے احکامکہہ سکتے ہیں کہ لوگ عموماً یہ سمجھتے ہیں کہ احا

 بنیاد قرآن اور سنت میں نہیں پائی جاتی۔ تاہم، اس تصور سے چند اہم سوالات جنم لیتے ہیں: 

قرآن اور سنت صرف اپنی زندگی میں نے صلی اللہ علیہ وسلم  اگر یہ سچ ہے تو پھر نبی اکرم

کو محفوظ کرنے اور وسیع پیمانے پر امت تک ان کے ابلاغ کی بھرپور محنت کیوں کی؟ اور اگر 

اللہ کے دین کے کچھ حصے صرف چند افراد کو مخصوص مواقع پر بتائے گئے تھے تو ان تعلیمات 

ں نہ کی گئی؟ مزید یہ کہ ان محنت کیواسی درجے کی کو محفوظ کرنے اور منتقل کرنے کے لیے 

صلی  تعلیمات کے تحفظ اور ترسیل کو محض سنی سنائی باتوں پر کیوں چھوڑا گیا، یہاں تک کہ نبی

 کی وفات کے کئی دہائیوں بعد ان کا جائزہ لے کر محفوظ کیا جا سکا؟اللہ علیہ وسلم 

ناک  یک تشویشاس تصور کے ساتھ دو بنیادی مسائل ہیں۔ پہلا مسئلہ یہ ہے کہ اس سے ا

اس فریضے کو ادا کرنے میں ناکام رہے جسے صلی اللہ علیہ وسلم  خیال ابھرتا ہے کہ نبی اکرم

‘‘ وضاحت کے ساتھ پہنچا دینا  (پیغام کو)’’...قرآن نے ان کی ذمہ داری قرار دیا ہے، یعنی: 

   (82:  16 النحل)۔ ‘‘ صاف صاف پہنچا دینا ’’... ( اور اسے 92: 5 ئدہالما)

دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ جب احادیث کو دین کا مستقل ماخذ سمجھا جاتا ہے تو اسلام میں کئی 

کی جاتی ہے۔ ذریعے سے زبردستی وضاحتوں کے کی اصلاح  تضادات پیدا ہو جاتے ہیں، جن

بیان کردہ دین کی وضاحت ذریعے سے اس کے برعکس، جب احادیث کو قرآن اور سنت کے 

ان کا مواد زیادہ مربوط اور تضادات سے تو  کے طور پر دیکھا جاتا ہے اور اس کے عملی اطلاق

 اور دین کے بنیادی سانچے کے ساتھ مکمل طور پر ہم آہنگ نظر آتا ہے۔ پاک ہو جاتا ہے

مزید وضاحت سے ذریعے سے ہ ایک باب میں تفصیلی مثالوں کے یندیہ موضوع میں آ



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––123میری دریافت   ––––

 کرنا چاہتا ہوں تاکہ یہ واضح ہو سکے کہ قرآن بیان کروں گا، لیکن یہاں ایک مختصر مثال پیش

کو احادیث کی روشنی میں سمجھنے یا احادیث کو دین کا مستقل ماخذ قرار دینے سے کس قسم کی 

دار چیزوں کی تصویر  الجھنیں پیدا ہوتی ہیں۔متعدد احادیث میں یہ بات بیان کی گئی ہے کہ جان

اتنا سنگین گناہ ہے کہ قیامت کے دن اس پر سزا دی بنانا اللہ کے نزدیک حرام ہے، اور یہ عمل 

 نے فرمایا:صلی اللہ علیہ وسلم  نبی اکرمکے مطابق جائے گی۔ مثال کے طور پر ایک حدیث 

 سے ان اور گا جائے دیا عذاب کو ان دن کے قیامت ہیں، بناتے تصویریں گجو لو”

 (2108 رقم مسلم، صحیح) “۔ دو ڈال جان میں (تصویر) ہوئی بنائی اپنے کہ گا جائے کہا

کی تصویر کشی پر  دار اشیا کی جانب سے جانصلی اللہ علیہ وسلم  دیگر احادیث میں بھی نبی اکرم

سخت ناپسندیدگی کا اظہار وارد ہوا ہے۔ جو لوگ احادیث کو دین کا مستقل ماخذ مانتے ہیں، ان کے 

ور قیامت کے دن اس پر سخت عذاب ا کی تصویر بنانا ہر حالت میں گناہ ہے دار اشیا جان نزدیک 

ہوگا۔یہ نظریہ اس بات کو تقویت دیتا ہے کہ اگر کوئی شخص اپنے مرحوم والد کی محض ایک 

اللہ تعالیٰ اسے عذاب تو  یادگار تصویر بنائے تاکہ ان کے چہرے کو دیکھ کر سکون حاصل کرے

ر نہ صرف غیر منطقی دے گا اور اس سے کہا جائے گا کہ اس تصویر میں جان ڈال دو۔ یہ تصو

بلکہ یہ بھی سوال پیدا کرتا ہے کہ اگر یہ عمل واقعی اتنا سنگین تھا تو اللہ نے  ،محسوس ہوتا ہے

 کا صریح حکم کیوں نہیں دیا؟کی حرمت  قرآن میں اس 

مزید برآں، اگر کوئی تصویر صرف یادگار یا محبت کی علامت کے طور پر بنائی جائے اور اس 

ایسی تو  للہ کی تخلیق کی برابری ہو اور نہ ہی اسے عبادت کے لیے استعمال کیا جائےکا مقصد نہ تو ا

صورت میں اس عمل پر سزا دینا انصاف کے منافی معلوم ہوتا ہے۔ اسی طرح کسی سے یہ 

تصویر میں جان ڈالے، سراسر غیر معقول بات معلوم ہوتی ہے۔ جو لوگ وہ کہ کرنا مطالبہ 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––124میری دریافت   ––––

کے فریم ورک میں رکھ کر سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں  احادیث کو قرآن اور سنت

کی تصویر کشی کو کلیتاً حرام قرار نہیں  جان دار اشیا صلی اللہ علیہ وسلم  کہ اس حدیث میں نبی اکرم

دے رہے، بلکہ ان تصویروں کی ممانعت کر رہے ہیں جو بت پرستی کے لیے بنائی جاتی ہیں۔ 

ستی کو سختی سے ممنوع قرار دیا گیا ہے، اس لیے اس حدیث کو اسی چونکہ قرآن میں بت پر

تناظر میں سمجھنا منطقی اور معقول معلوم ہوتا ہے۔اگر کوئی شخص تصویر بنا کر اسے عبادت کے 

ایسی صورت میں اس پر عذاب دینا تو  قرآن میں صریحاً ممنوع ہے لیے استعمال کرے، جو 

سے یہ مطالبہ بھی کیا جا سکتا ہے کہ وہ اپنی بنائی ہوئی انصاف کے عین مطابق ہوگا اور اس 

اصولوں بلکہ قرآن اور سنت کے  ،نظر نہ صرف زیادہ منطقی ہےنقطۂ تصویر میں جان ڈالے۔ یہ 

 سے مکمل طور پر ہم آہنگ بھی ہے۔

 پر محمولحدیث  انکارِ  احادیث کو قرآن اور سنت کی روشنی میں سمجھنے کے اس اصول کو اکثر

 جاتا ہے۔ تاہم، یہ بات حقیقت سے کوسوں دور ہے۔ ہماری بات کا مقصد یہ نہیں کہ نبی کر لیا

کسی عمل کو محض اس بنا پر رد کر دیا جائے کہ وہ کے  آپکی بات یا صلی اللہ علیہ وسلم  اکرم

اس تو  قرآن میں درج نہیں ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اگر کوئی حدیث سند کے اعتبار سے درست ہو

اور  کی طرف سے مسلمانوں کے لیے واجب العملصلی اللہ علیہ وسلم  کردہ بات نبی اکرم میں بیان

 مقدس تسلیم کی جائے گی۔

میری بات کا خلاصہ یہ ہے کہ احادیث کا صحیح مفہوم سمجھنے کے لیے سب سے موزوں اور 

قرآن اور سنت کی روشنی میں پرکھا جائے، نہ کہ اس کے انھیں درست طریقہ یہ ہے کہ 

کے  خذ بلکہ دین کے دیگر مآ ،برعکس۔ یہ اصول نہ صرف احادیث کے متن کو واضح کرتا ہے

 ساتھ ان کے تعلق کو بھی مزید مستحکم اور مربوط کرتا ہے۔

__________   



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––125میری دریافت   ––––

  ب: چہارمباب 

 

 

  اور کرداررسول کی حیثیت 

  

 

 اسلام کی ایک ٹھوس وجہ مطالعۂ

 

 ، وہ میرے نزدیک اس بات کی انتہائی یہاں میں جو کچھ آپ کے سامنے پیش کروں گا

کو تفصیل سے دیکھنا کیوں —طور اللہ تعالیٰ کے پیغام بہ–اہمیت کو اجاگر کرتا ہے کہ اسلام 

 ضروری ہے۔ 

بلکہ اپنی ، نہیں کیا  ہونےکا دعوی   “نبی” نے صرف صلی اللہ علیہ وسلم  محمد رسول اللہ

ہیں۔ قرآن کے مطابق، رسول کے  “سولر” اللہ تعالیٰ کے  حیثیت یہ بتائی ہے کہ آپ

خدا اپنی عدالت کو دنیا میں برپا کرتا ہے۔ یہ عدالت رسول کے براہِ راست ذریعے سے 

مخاطبین کے لیے برپا کی جاتی ہے اور اس کا مقصد آخرت میں ہونے والی اس جواب دہی کا 

ہو گا۔ لیکن اس ایک روز  جس کا سامنا تمام انسانیت کو ،ناقابل تردید ثبوت فراہم کرنا ہوتا ہے

موضوع کی مزید تفصیلات میں جانے سے پہلے، میں آپ کو ساتویں صدی کی عرب دنیا میں 

ان ساتویں صدی کے مثال پیش کرنا چاہتا ہوں۔ فرضی پیش آنے والے واقعات کی ایک 

م کے پیغامحمد صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک مضبوط بنیاد ہے کہ ضرورت فہم اس درست واقعات کا 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––126میری دریافت   ––––

 کو سنجیدگی سےدیکھا جائے اور اس کی حقیقت کو پرکھا جائے۔ 

انسانی فطرت میں یہ رجحان پایا جاتا ہے کہ وہ غیرمعمولی چیزوں کو وقت گزرنے کے ساتھ 

معمول کا حصہ سمجھ لیتا ہے۔ مثال کے طور پر، آج ہم اپنے فون پر ویڈیو کالز کو معمول کی ایک 

ایک صدی پہلے کسی کے کا ذکر سہولت اسی لیکن اگر  ،تے ہیںسہولت کے طور پر استعمال کر

ہزاروں میل ذریعے سے آپ ایک چھوٹے سے آلے کے کہ کیا جاتا اور اسے کہا جاتا سامنے 

یہ جادو یا معجزہ معلوم ہوتا۔ تاہم، تو  دور موجود کسی شخص سے بصری رابطہ قائم کر سکتے ہیں

پر حیران نہیں  حصہ بن چکی ہے، اس لیے ہم اسچونکہ یہ سہولت ہماری روزمرہ زندگی کا 

، ۔ یہی رجحان ہمیں ان واقعات کے غیرمعمولی پہلو کو نظرانداز کرنے پر مجبور کرتا ہے ہوتے 

 جو اپنی حقیقت میں غیرمعمولی اور انوکھے ہوتے ہیں۔ 

 “ارسولِ خد” اسلام اور اس کے تاریخی پس منظر سے مسلمانوں کی گہری شناسائی کے باوجود

کی حقیقت پر مسلم دنیا میں سنجیدہ غور و فکر کا فقدان ہے۔ اس کی بنا پر یہ کہنا بے جا نہ ہوگا کہ 

چاہے کوئی مسلمان ہو یا غیر مسلم، بہت سے لوگ ساتویں صدی عیسوی میں عرب میں پیش 

ت آنے والے غیر معمولی واقعات کی اہمیت کو مکمل طور پر نہیں سمجھ پاتے۔ یہ واقعات اس با

داری  کے دعوے اور پیغام پر نہایت سنجیدگی اور ایمانمحمد صلی اللہ علیہ وسلم کے متقاضی ہیں کہ 

کے ساتھ غور کیا جائے۔ اس کے بعد ہر فرد کو یہ آزادی حاصل ہے کہ وہ ان واقعات کو الہامی 

 ۔توجیہ کرے الہامی غیریا ان کی  تناظر میں دیکھے

پیش آنے والے ان ذریعے سے  حیثیت اور ان کے کی رسولاللہ کے اس سے پہلے کہ ہم 

ان واقعات کو سمجھنے کی ذریعے سے کے قیاسی مثال واقعات کی نوعیت کو سمجھیں، آئیے ایک 

 کوشش کریں تاکہ ان کی معنویت واضح ہو سکے۔



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––127میری دریافت   ––––

ہے۔ اس کا رہتا نامی ایک عام تاجر ؤ و میں منافرض کریں کہ نیپال کے دارالحکومت کھٹمنڈ

چسپی، اور نہ ہی وہ کسی مذہبی  علمی پس منظر ہے، نہ شاعری یا سیاست میں کوئی دلنہ کوئی 

سرگرمی میں حصہ لیتا ہے۔ چالیس سال کی عمر میں وہ اچانک اپنے اہل خانہ اور دوستوں کے 

ذریعے سے سامنے ایک غیر معمولی دعوی  کرتا ہے۔ مناؤ کا کہنا ہے کہ خدا نے ایک فرشتے کے 

خدا نے اسے  ہے اور اسے نبی کے طور پر منتخب کیا ہے۔ اس کے مطابق اس سے کلام کیا

دہی کے لیے خبردار کرنے کا فریضہ  لوگوں کو اپنی طرف بلانے اور موت کے بعد کی جواب

 سونپا ہے۔

دیگر اور   اپنی نوعیت میں یہ دعوی  منفرد نہیں ہے۔ تاریخ میں کئی روحانی شخصیات، شمن

 کرتے ہوئے ایسے دعوے کرتے رہے ہیں۔ لیکن مناؤ کا دعوی  یہیں افراد اپنے عقائد کی تبلیغ

ختم نہیں ہوتا۔ وہ کہتا ہے کہ خدا نے اسے رسول کے منصب پر بھی فائز کیا ہے، یعنی وہ اپنے 

 براہ راست مخاطبین کے لیے زمین پر خدا کی دینونت کے نفاذ کا ایک ذریعہ ہے۔ 

وجود یا موت کے بعد جزا و سزا کو دلائل کی بنیاد پر مناؤ مزید کہتا ہے کہ جو لوگ خدا کے 

تسلیم نہیں کرتے، ان کے لیے خدا دنیا ہی میں اپنے فیصلے کا ظہور کرے گا۔ جزا و سزا کا یہ 

ظہور انسانیت کو اس بات کا ناقابل تردید ثبوت فراہم کرے گا کہ مرنے کے بعد جزا و دنیوی 

مقصد یہ ہے کہ آخرت کا تصور بھی اسُی معیار پر قیامت کا دنیوی سزا ایک حقیقت ہے۔ اس 

 ثابت کر دیا جائے جس معیار پر سائنسی حقائق لیبارٹری میں ثابت کیے جاتے ہیں۔

یہ منظر مزید حیرت انگیز رخ اختیار کرتا ہے۔ مناؤ کا خدا اسے پہلے ہی بتا دیتا ہے کہ یہ 

 زمین پر دینونت کے یہ مظاہر واقعات کیسے پیش آئیں گے۔ مناؤ کے خدا کے مطابق، خدا کی

بھی یہ ذریعے سے مناؤ کے  انسانی تاریخ میں متعدد مرتبہ وقوع پذیر ہو چکے ہیں۔ اسی طرح



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––128میری دریافت   ––––

اصولوں پر ظاہر ہوگی، جن پر پہلے ظاہر ہوتی رہی ہے۔ خدا نے اعلان کیا ہے کہ انھی دینونت 

کرتا رہے گا جب تک کہ اس کا پیغمبر حق کو اپنے مخاطبین پر اس وقت تک پوری طرح واضح 

خدا خود یہ اعلان نہ کر دے کہ انکار کرنے والے اب بغیر کسی جواز کے انکار پر اڑے ہوئے 

اللہ تعالیٰ کی طرف سے دنیا ہی میں کامیابی انھیں ہیں۔ مگر جو لوگ حق کو قبول کر لیں گے، 

اب دو صورتوں میں یہ عذ سے نوازا جائے گا۔ اس کے بعد منکرین پر خدا کا عذاب نازل ہوگا۔

ظاہر ہو سکتا ہے: اگر مناؤ کے پیروکار کم تعداد میں ہوں تو قدرتی آفت جیسے طوفان، سیلاب، 

یا اس  یا زلزلہ ان منکرین کو تباہ کر دے گا۔ لیکن اگر مناؤ کو قابل ذکر حمایت حاصل ہو آگ

اور  فذ کیا جائے گاناذریعے سے عذاب انسانوں کے تو  کے مخاطبین کی مکمل تباہی ضروری نہ ہو

 گے۔کریں نفاذ کا ممکنہ طور پر مناؤ اور اس کے ساتھی خدا کے فیصلے 

انعام دنیوی جو لوگ حق کو قبول کر لیں گے اور خدا کے پیغمبر کا ساتھ دیں گے، ان کے لیے 

میں ان دار سلطنت کی صورت میں ہوگا۔ مناؤ کو یہ یقین دلایا گیا ہے کہ وہ اپنی زندگی  ایک شان

 میں سے کچھ فیصلوں کا مشاہدہ کرے گا، جب کہ باقی اس کی وفات کے بعد ظاہر ہوں گے۔

مناؤ کو شاعری کا کوئی علم یا تجربہ نہیں، لیکن جو الہامی پیغام اس پر نازل ہوتا ، یاد رکھیں 

ل بلکہ نیپالی زبان کا ایک بے مثا ،ہے اور وہ لوگوں تک پہنچاتا ہے، وہ عام نیپالی زبان میں نہیں

 جاتا ہے۔قرار دیا بہترین معیار کا کار ہوتا ہے، جسے زبان و بیان  ادبی شہ

ذریعے ، لیکن خدا اس کے رکھتا مناؤ مذہبی مباحث یا تبلیغ کا کوئی پس منظر نہیں، یاد رکھیں 

علمی اور مذہبی مکالمے کرتا ہے۔ وہ عمیق اور یہودیوں کے ساتھ  مسیحیوں، ہندوؤں، بدھسے 

ں کے حوالے پیش کرتا ہے اور ایسے قوی دلائل دیتا ہے جو مذہبی و فلسفیانہ ان کے صحیفو

 بنیادوں پر ان کے عقائد کو چیلنج کرتے ہیں۔



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––129میری دریافت   ––––

 مناؤ کے پاس نہ عسکری حکمت عملی کا کوئی علم ہے اور نہ اس کا کوئی سیاسی پس منظر، یاد رکھیں 

فیصلے کرتا ہے جو ناقابل یقین حد تک ہے، لیکن مناؤ کا خدا عسکری اور سیاسی معاملات میں ایسے 

 اور ہر میدان میں مناؤ کی مکمل فتح کا سبب بنتے ہیں۔ کامیاب ہوتے ہیں

مناؤ کسی بھی کامیابی کا سہرا اپنے سر نہیں باندھتا، بلکہ ہمیشہ میں   پورے واقعے کے دوران

 رہا ہے اور خود کچھ یہ دعوی  کرتا ہے کہ وہ محض خدا کی طرف سے بھیجے گئے احکامات پر عمل کر

 نہیں کر رہا۔

یہاں تک کہ معاملہ مزید حیرت انگیز رخ اختیار کرتا ہے۔ مناؤ اپنا پیغام نیپال سے باہر 

خدا کے انھیں جن میں وہ لے جاتا ہے اور قریبی ممالک کے حکمرانوں کو خطوط بھیجتا ہے، 

پاورز کو بھی خبردار کرتا ہے  روس اور چین جیسی سپروہ یہاں تک کہ  پیغام کی دعوت دیتا ہے۔ 

 آیا ہے، کو رد کیاذریعے سے نے خدا کے پیغام، جو ایک زندہ خدا کے رسول کے  انھوں کہ اگر 

خدا کی زمینی عدالت کا سامنا کرنا ہوگا۔ وہ ان کے لیے واضح کرتا ہے کہ خدا کے انھیں تو 

 شکست مناؤ اور اس کے اور یہ شکست سے دوچار کرے گیدنیوی انھیں احکامات کی نافرمانی 

 پیروکاروں کے ہاتھوں ہوگی۔

سالوں میں، تمام واقعات بالکل اسی ترتیب اور انداز  35مناؤ کے دعوے کے بعد کے 

جیسا کہ مناؤ کے خدا نے پہلے ہی بتا دیا تھا۔ جو لوگ مناؤ کی حمایت کرتے  ،سے پیش آتے ہیں

 جو لوگ خدا کے پیغام کی مخالفت کرتے انعامات سے نوازا جاتا ہے، جب کہدنیوی انھیں ہیں، 

ایسی عبرتناک شکست ہوتی ہے کہ وہ مناؤ اور اس کے حامیوں کے سامنے گھٹنے ٹیکنے انھیں ہیں، 

، بلکہ قریبی ممالک تک پھیل جاتی ہے  ،دار فتح نہ صرف نیپال پر مجبور ہو جاتے ہیں۔ یہ شان

 اثر سے باہر نہیں رہتیں۔ یہاں تک کہ چین اور روس جیسی سپر پاورز بھی اس کے



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––130میری دریافت   ––––

مناؤ اور اس کےاولین متبعین کھٹمنڈو کے معمولی کسان اور تاجر تھے اور کسی قابل ذکر 

عسکری مہارت کے حامل نہ تھے۔ یہی سادہ لوگ اب نیپال، بھوٹان، میانمار، لاؤس، کمبوڈیا، 

سالوں میں  35حکمران بن چکے ہیں۔ وہ ان بلا شرکتِ غیرے اور چین کے  تھائی لینڈ، روس

پیش آنے والے واقعات کو خدائی معجزہ قرار دیتے ہیں اور اسے مناؤ کی سچائی اور خدا کی جانب 

بھیجے گئے پیغام کی صداقت پر حتمی دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ ذریعے سے س کے سے اُ 

ت کے بعد یہ دنیا میں خدا کے فیصلے کا مظاہرہ ہے، جو تمام انسانیت کے لیے مو ان کے مطابق

 ہونے والے آخری فیصلے کا پیش خیمہ ہے۔

میرا ہوں۔ ان واقعات پر میں ان غیرمعمولی واقعات کا عینی شاہد کہ فرض کریں اب 

کا بالکل اسی طرح پورا  اور اس ردعمل کیا ہونا چاہیے؟ مناؤ کا یہ دعوی  کہ وہ خدا کا پیغامبر ہے

 یقین حد تک حیرت انگیز ہوتا۔ لیکن میری فطری ناقابل پیشین گوئی کی گئی تھی،   کہ ہونا جیسا

تشکیک فورا  مجھے اس کے نظریے کو قبول کرنے سے روکتی۔ میں اس امکان پر غور کرتا کہ 

مگر اتفاقیہ واقعہ ہے جس کا کسی خدائی ماخذ سے  ،شاید یہ انسانی تاریخ میں محض ایک بے مثال

اقعات کے تسلسل کے پیش نظر، میں کے غیرمعمولی وبرسوں  35تاہم، ان  واسطہ نہیں۔

اخلاقی اور عقلی طور پر مجبور ہوتا کہ مناؤ کے پیغام کو سنجیدگی اور دیانت داری سے پرکھوں۔ 

ا  رہتا

 

 ب
ج

 

ت

 اگر مناؤ واقعی سچ بول رہا ہو تو؟ کہ میرے ذہن میں یہ سوال بار بار گو

ن بخش جوابات مہیا نہ اگر مناؤ کا پیغام میرے بنیادی اخلاقی اور عقلی سوالات کے اطمینا

میں یہ نتیجہ اخذ کرنے تو  کرتا، خاص طور پر وجود کی حقیقت کے بنیادی مسائل کے بارے میں

، م واقعات تاریخ کا ایک حیران کنجانب ہوتا کہ مناؤ کے گرد ہونے والے یہ تما میں حق بہ

 مگر بے معنی اتفاق تھے، جن کا کسی الٰہی منصوبے سے کوئی تعلق نہیں۔



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––131میری دریافت   ––––

 اگر مناؤ کا پیغام میرے بنیادی سوالات کا معقول اور منطقی جواب فراہم کرتا، اور ان لیکن

چاہے یہ —غیرمعمولی واقعات کے ساتھ مل کر یہ ثابت ہوتا کہ یہ واقعی خدا کا پیغام ہے

تو میں اسے تسلیم کرتا اور مان —میرے ذاتی مفادات اور خواہشات کے خلاف ہی کیوں نہ ہو

ؤ واقعی خدا کا رسول ہے۔ میرے نزدیک یہی سب سے زیادہ مخلصانہ رویہ ہوتا۔ میں لیتا کہ منا

جو اس عقیدے  ،اس عقیدے پر قائم رہتا، یہاں تک کہ مجھے ایسے ٹھوس دلائل نہ مل جاتے

کو چیلنج کر سکیں۔ ایک سنجیدہ اور دیانت دار انسان کی جانب سے ایسے غیرمعمولی حالات میں 

 ردعمل ہوگا۔ مناسبیہی طرزِ عمل 

کی زندگی کے حقیقی محمد صلی اللہ علیہ وسلم مناؤ کے حوالے سے بیان کیا گیا یہ فکری تجربہ 

دنیوی نے بھی خدا اور اس کی طرف سے صلی اللہ علیہ وسلم  واقعات کے عین مطابق ہے۔ نبی

، لیکن اس ظاہر ناممکن معلوم ہوتا تھا جزا و سزا کے حوالے سے ایک ایسا دعوی  پیش کیا جو بہ

ویسے ہی ظاہر ہوا۔ یہ واقعات اس  کے وقوع پذیر ہونے کا جو خاکہ پیش کیا گیا تھا، وہ بعینہٖ

حقیقت کی مضبوط ترین دلیل فراہم کرتے ہیں کہ ہر شخص کو اپنی زندگی میں کم از کم ایک بار 

تاکہ خدا اور اخروی کے پیغام کو خلوص اور سنجیدگی سے پرکھنا چاہیے محمد صلی اللہ علیہ وسلم نبی 

 جزا و سزا کی حقیقت کو سمجھا جا سکے۔ 

 

کرتا  شتہ الہامی کتب کی وضاحتگذقرآن کا تصورِ رسالت ۔1

 ہے

اگرچہ اس پر مزید تفصیل پانچویں باب میں پیش کی جائے گی، لیکن یہاں مختصر طور پر اس 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––132میری دریافت   ––––

 نامہ قدیم اور عہد نامہ تصور پر روشنی ڈالنا ضروری ہے۔ قرآن میں رسالت کا حقیقی تصور، عہد

جدید میں بیان کردہ واقعات، جیسا کہ حضرت نوح اور حضرت لوط کی قوموں کے انجام، کو 

یہ بات واضح ہوتی ہے ذریعے سے ایک منفرد اور جامع پس منظر فراہم کرتا ہے۔ قرآن کے 

 تا ہے۔عذاب کس موقع پر نازل ہودنیوی کا کردار کیا ہے اور خدا کی طرف سے  “رسول” کہ 

 میں بیان کردہ میرے لیے بائیبلتو  میں، جب مجھے رسول کے تصور سے واقفیت نہ تھی  ابتدا

پر آنے والے عذاب کو سمجھنا مشکل تھا۔ اگر حضرت نوح اور حضرت لوط کی قوموں  قوموں

بدعنوانی اور اخلاقی کہ جب  ،آج کے زمانے میںتو  پر ان کے گناہوں کی وجہ سے عذاب آیا

 ں عام ہیں، ایسا عذاب عام کیوں نہیں ہے؟ برائیا

عذاب صرف گناہوں کے ارتکاب کی بنیاد دنیوی قرآن اس الجھن کو واضح کرتا ہے کہ 

 راست کسی  جب خدا اپنی بات کو براہِ  ،پر نازل نہیں ہوتا۔ یہ عذاب اس وقت نازل ہوتا ہے

د ہوتا ہے جسے خدا اپنے اپنی قوم تک پہنچاتا ہے۔ رسول ایک ایسا فرذریعے سے کے  “رسول”

اور اسے حق کو واضح کرنے کے لیے   بندوں میں سے الہام اور ہدایت کے لیے منتخب کرتا ہے

عذاب گناہوں کے ارتکاب پر نہیں آتا، بلکہ یہ دنیوی کسی قوم کی طرف بھیجتا ہے۔ مختصرا ، 

۔ اگرچہ دیگر گناہ بھی رسولوں کو جھٹلانے اور ان کا جانتے بوجھتے انکار کرنے پر نازل ہوتا ہے

اللہ کے غضب کو بھڑکاتے ہیں، مگر رسولوں کا انکار خدا کی طرف سے دنیا میں عذاب کی 

 بنیادی وجہ بنتا ہے۔ 

دنیوی رسول، ان کے براہ راسب مخاطبین کے لیے، خدا کے فیصلے کا  قرآن کے مطابق

جو لوگ حق میں وران مظہر ہوتے ہیں۔ رسول حق کو واضح کرتے ہیں، اور ان کی دعوت کے د

عذاب مسلط کیا دنیوی کہ انکار کرنے والوں پر  کو قبول کرتے ہیں، وہ نجات پا جاتے ہیں، جب



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––133میری دریافت   ––––

 جاتا ہے۔ 

کی روشنی میں دیکھا جائے تو ان میں قانون رسالت  کے قصوں کو قرآن کے جب بائیبل

پر، حضرت  ہیں۔ مثال کے طور پیش کیے گئے واقعات نہایت منظم اور معقول معلوم ہوتے

اور  حق واضح ہواذریعے سے  قوم کا واقعہ لیجیے۔ اللہ تعالیٰ کی جانب سے ان پر وحی کے کی نوح

نے اپنی قوم کو سالہا سال تک اللہ کا پیغام پہنچایا۔ لیکن جب قوم نے ان کی بات ماننے  انھوں 

کو بچا لیا گیا۔ یہی  ساتھیوںکے  نوحجب کہ طوفان میں غرق ہو گئی، سے انکار کیا تو آخر کار وہ 

 پر لاگو ہوتا ہے۔ حضرت کے واقعے اور ان کی قوم اور حضرت ابراہیم اصول حضرت لوط

 اور حضرت عیسیٰ کا ہلاک ہونافرعون کا فرعون کے مقابلے میں نجات پانا اور علیہ السلام  موسیٰ

 اصول کی روشنی میں اس دعوت کا انجام بھی اسیان کی کا بنی اسرائیل کو انذار اور علیہ السلام  

واضح ہو جاتا ہے۔ یہ سب واقعات آخری رسول محمد صلی اللہ علیہ و سلم کی بعثت سے پہلے پیش 

 آئے۔

ان تمام واقعات میں رسول کی بعثت ایک فیصلہ کن مرحلہ ثابت ہوئی، جہاں رسول کے 

دہ الٰہی فیصلے اور  میں بیان کرمخاطبین پر زمین پر ہی الٰہی عدالت کا ظہور ہوا۔ اس طرح بائیبل

مکمل طور پر واضح ہو جاتا ذریعے سے عذاب کا تسلسل قرآن میں موجود رسولوں کے تصور کے 

 ہے۔

__________ 

 

  



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––134میری دریافت   ––––

    ج  : چہارمباب 

 

 

 ؟قرآن کیا ہے اور اسے کیسے سمجھا جائے 

 

 فہم قرآن کا درست طریقہ ۔1

 : سے سمجھیےہ مثال سادکی ضرورت کو اس قرآن کی حقیقت اور اس کے درست فہم 

( کے علاقے میں ایک مشن پر Gaulفرض کریں کہ ایک رومی بادشاہ اپنے سفیر کو گال )

رابطے میں رہتا ہے۔ ان ذریعے سے بھیجتا ہے۔ بادشاہ اپنے سفیر کے ساتھ مسلسل خطوط کے 

خطوط میں سفیر کو مخصوص حالات کے بارے میں ہدایات دی جاتی ہیں، وہاں کے لوگوں کے 

اور مشن کی تکمیل   رہنمائی فراہم کی جاتی ہے، رومی تاریخ اور نظریات کا درس دیا جاتا ہےلیے

بادشاہ ان تمام تو  کے لیے تفصیلی احکامات جاری کیے جاتے ہیں۔ جب مشن مکمل ہو جاتا ہے

خطوط کو ایک کتاب کی صورت میں مرتب کرنے کا حکم دیتا ہے۔ اس تالیف کا مقصد یہ ہوتا 

اور یہ سمجھ   کی نسلیں بادشاہ کی دانش اور حکمت سے رہنمائی حاصل کر سکیںہے کہ مستقبل

 کس طرح مشن کو کامیابی سے مکمل کیا۔ ذریعے سے سکیں کہ بادشاہ نے اپنے سفیر کے 

یہی مثال قرآن کے لیے بھی دی جا سکتی ہے۔ قرآن وہ الہامی کلام ہے جو اللہ تعالیٰ نے 

صلی   نازل کیا۔ یہ کلام اس وقت کے مخصوص حالات سے متعلق نبیپرمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––135میری دریافت   ––––

اور   کے لیے ہدایات پر مشتمل تھا۔ اس میں اسُ دور کے مسلمانوں، یہود، نصاری  اللہ علیہ وسلم 

مشرکین عرب سے مکالمات ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ تمام انسانیت کے لیے دائمی رہنمائی 

زمین پر خدا کے فیصلوں ذریعے سے کے واقعات اور ان کے  بھی فراہم کرتا ہے۔ اس میں انبیا

 کی وضاحت بھی موجود ہے۔ 

متعلق عملی احکام بھی ہیں۔ اس کے عبادات اور اخلاقی امور سے ، قرآن میں ںید برآمز

کے براہِ راست مخاطبین کے لیے خاص تھے، اور کچھ صلی اللہ علیہ وسلم  کچھ احکامات نبی اکرم

  جو قیامت تک تمام انسانوں سے متعلق ہیں۔ابدی ہدایات ہیں

جیسا کہ پہلے ذکر ہوا، بعض مسلمان حلقے قرآن کی آیات کو ان کے سیاق و سباق سے ہٹ 

کہ قرآن فہمی کا یہ  کر اور الگ تھلگ کر کے سمجھنے کا رجحان رکھتے ہیں۔ میں یہ سمجھتا ہوں

 کسی بھی آیت کو درست طور پر طریقہ غلط ہے۔ ہم پہلے یہ ثابت کر چکے ہیں کہ قرآن کی

اور سیاق و سباق  سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ اس سے متعلق تمام آیات کو یکجا دیکھا جائے

 کے تناظر میں ان کا جائزہ لیا جائے۔ 

 

 قرآن کی زبان ۔2

یعنی ساتویں صدی عیسوی کے عربوں کو ان کی اپنی زبان  ،قرآن نے اپنے اولین مخاطبین

، یعنی صاف اور فصیح “عربی مبین” ۔ اللہ تعالیٰ نے اس بات پر زور دیا کہ قرآن میں مخاطب کیا

۔ آسانی سمجھ سکیں عربی زبان میں نازل ہوا ہے تاکہ لوگ اپنے خالق کے پیغام کو بہ

28

قرآن 

                                                             

28

 ۔ 195: 26  اءالشعر  



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––136میری دریافت   ––––

کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ اس زبان کو حقیقی معنی میں سمجھا جائے، جس میں یہ اترا 

اس کے طالب علم کو چاہیے کہ اس  اکا معنی ہی بولا گیا کلام ہے۔ لہٰذ  “آنقر” ہے۔عربی میں 

استعمالات اور کے الفاظ اور جملوں کے معانی کی شرح اور ترجمانی اس وقت کے عربوں کے 

فہم کے مطابق کرے۔اس کے اولین مخاطبین اور ان کے لغوی اسالیب بہت اہم ان کے 

کے مواقع استعمال، جملوں کی ساخت، اور موقع کلام، بلکہ ان  ،نہ صرف الفاظ ،ہیں۔الغرض

 ہر ایک کو پیش نظر رکھنا چاہیے۔ 

کہ کسی بھی تحریری متن کی طرح   میں اس بات پر زور دینے کے لیے دہرانا چاہوں گا

 قرآن کو سمجھنے کے لیے درج ذیل اصولوں کا خیال رکھنا ضروری ہے:

اور عام  س وقت کے عربوں میں رائج، معروف۔ الفاظ کے وہ معنی مراد لیے جائیں جو اُ 1

 تھے۔

۔ کسی لفظ کے مفہوم کو جملے میں اس کے مقام اور ترتیب کے حساب سے طے کیا جائے 2

 پیش نظر رکھا جائے کہ اس کا موقع و محل معنی پر کیا اثر ڈالتا ہے۔اس بات کو اور 

 م واضح ہو سکے۔۔زیر بحث معاملے کے پس منظر کو مدنظر رکھا جائے تاکہ اصل پیغا3

 فرض کریں کہ کوئی شخص کہے: 

 “عمران نے کہا: آج کی دعوت کو جانے دیں، مجھے روزی روٹی کا بندوبست بھی کرنا ہے۔” 

اس جملے کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ اس میں وارد الفاظ کو ان کے معروف اور رائج 

کر لیے جائیں۔ جملے میں الفاظ کی  لغوی معانی طے ےمیں سمجھا جائے، نہ کہ کوئی دوسرمفہوم 

اور گفتگو کے سیاق و سباق سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ عمران دعوت  ترتیب، ان کے استعمال

 مزدوری کرنی ہے۔ محنت میں اس لیے نہیں جانا چاہتا کہ اس نے 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––137میری دریافت   ––––

یہ طریقہ بالکل درست نہیں ہو گا کہ زبان کے اصولوں کو پس پشت ڈالتے ہوئے، یہ کہا 

یا جائے، اسے ایک عورت کا نام ہے، کو جانے د ، جو “دعوت” کہ عمران کا مقصد ہے کہ  جائے

 وہ فارغ ہو کر روٹی وغیرہ بنانا چاہتا ہے۔ نکہ نہ روکا جائے، کیو

ایک مثال قرآن سے لیجیے۔ لفظ تورات قرآن میں اٹھارہ مقامات پر استعمال ہوا ہے۔ 

 ہدایت “تورات”  تاریخی طور پر
ِ
علیہ   کو کہا جاتا ہے جو حضرت موسیٰ اور شریعت اسُ کتاب

نے بنی اسرائیل میں جاری کی۔ یہود اور  ر ان کے بعد آنے والے انبیاپر نازل ہوئی اوالسلام 

قرآن کے اولین مخاطبین اس اصطلاح کو ہمیشہ اسی سیاق اور معنی میں سمجھتے تھے۔ اب اگر 

 ،ہے“ہدایت اور شریعت” اور اس کا لغوی معنی  ایک عبرانی لفظ ہے “تورات” کوئی یہ کہے کہ 

 بھی ایسی کتاب کے لیے استعمال ہو سکتا ہے جو لوگوں کو قانونی اصولوں کے یہ لفظ کسی  الہٰذ

رہنمائی فراہم کرے۔ یہ موقف ایک بڑی علمی غلطی ہوگی، جس میں نہ صرف یہ کہ  مطابق 

بنیادی اصولوں کی خلاف ورزی   زبان کےبلکہ ،و سباق کو نظرانداز کیا گیا ہو گاقرآن کے سیاق 

 بھی ہوگی۔

 

 سابقہ کے ساتھ تعلق قرآن کا صحفِ ۔3

حوالے سے ایک عمومی تصور یہ پایا جاتا ہے کہ یہ ابتدا سے انتہا تک خدا کا کلام   کے بائیبل 

 ، چاہے وہ پرانا عہدنامہ ہو یا نیا عہدنامہ، مختلفہے، لیکن حقیقت میں ایسا نہیں ہے۔ بائیبل

 اور حضرت عیسیٰ انواع کی تحریروں کا مجموعہ ہے۔ اس میں الہامی احکام، یہودیوں کی تاریخ

  اور متی یوحنا انُ کے شاگردوں جنھیں کی زندگی کے حالات اور تعلیمات شامل ہیں، علیہ السلام 

 شامل ہیں۔بھی اور انجیل  میں تورات، زبوربائیبل بند کیا۔  نے قلموغیرہ 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––138میری دریافت   ––––

کا عہد نامہ قدیم اور عہدنامہ جدید کے ساتھ ایک خاص تعلق ہے۔ قرآن ان  ن مجیدآقر

تورات، زبور اور انجیل کو الہامی کتب یہ مقامات پر  بلکہ کئی ،کتابوں کو مکمل طور پر رد نہیں کرتا

 ۔ہےکرتا کے طور پر تسلیم 

29

تاہم، قرآن یہ واضح کرتا ہے کہ سابقہ الہامی کتابوں کو سمجھنے کا 

قرآن کے معیار پر پرکھا جائے۔ قرآن کا دعوی  ہے کہ یہ تمام انھیں  طریقہ یہ ہے کہ صحیح

ہے، یعنی یہ حق اور باطل کے درمیان فیصلہ کرنے والا  “فرقان” اور  “میزان” کتابوں پر 

۔ معیار ہے 

30

میں حقائق موجود ہیں، لیکن ان کی تصدیق بائیبل قرآن یہ بتاتا ہے کہ موجودہ  

 ہوتی ہے۔ ذریعے سے ح قرآن کے اور اصلا

تصور کی اصلاح کرتا ہے تو وہی اصلاح شدہ کسی کے بائیبل مثال کے طور پر، اگر قرآن 

کے صلیب پر چڑھائے جانے کے علیہ السلام  درست سمجھا جائے گا۔ حضرت عیسیٰ تصور

۔صلیب پر نہیں چڑھایا گیا انھیں قرآن واضح کرتا ہے کہ   معاملے میں

31

ح، قرآن یہ اسی طر

 ۔بلکہ جنات کی نسل سے ہے ،بیان کرتا ہے کہ شیطان فرشتوں میں سے نہیں

32

 

اس موضوع پر تفصیل بائیبل اسی طرح، اگر قرآن کسی موضوع پر مختصر ذکر کرے اور 

کی طرف رجوع کرنے کا اشارہ بائیبل فراہم کرے تو یہ سمجھا جانا چاہیے کہ قرآن قاری کو 

،کا ذکر مختصر انداز میں کرتا ہے قرآن یاجوج اور ماجوج دے رہا ہے۔ مثلاً،

33

بائیبل جب کہ  

                                                             

29

 ۔ 163:  4 ءالنسا ۔ 55: 17 سراءالا ۔ 46-44:  5  ئدہالما ۔  4-3  : 3آل عمران    

30

 ۔ 48:  5 ئدہالما  

31

 157:  4 ءالنسا  

32

 ۔ 50:  18 الکہف  

33

 ۔ 96:  21 نبیاءالا  



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––139میری دریافت   ––––

 یش کی کتاب پیدا

34

اس کے بیٹے یافث کی نسل سے قرار دیتی ہے اور   حضرت نوح انھیں  

 ان کی تفصیل کرتی ہے۔طرح 

 

 ایک عام قاری کے لیےمطالع ۔4

 

 قرآن کا طریقہ ۂ

کو سمجھنے کا بہترین طریقہ یہ تھا کہ سب  ایک عام قاری کے طور پر، میرے نزدیک قرآن

اس کے بعد،  —جیسا کہ میں نے پہلے ذکر کیا —سے پہلے اس کا صحیح تعارف حاصل کیا جائے

مطالعے کے میرا طریقہ یہ تھا کہ ایک سادہ اور معتبر ترجمے کو ابتدا سے انتہا تک پڑھا جائے۔ 

لیتا اور مزید   میں اسے نشان زد کر، اگر کسی آیت یا مضمون کی سمجھ نہ آتی تومیں دوران

ذریعے سے تلاش کرتا، چاہے وہ انٹرنیٹ یا مستند کتب کے   کی آراعلم وضاحت کے لیے اہل

ے دین سے میں براہِ راست علماتو  میسر ہوں۔اگر ان ذرائع سے بھی شافی وضاحت نہ ہوتی

مزید برآں، ترجمہ  خیال کرتا۔ متعلقہ موضوع پر تفصیل سے تبادلۂ رجوع کرتا اور ان سے

میں نے ہمیشہ اس بات کا خاص خیال رکھا کہ قرآن کے متن کے ترجمے اور  پڑھتے وقت

ت کو میں ہمیشہ مترجم مترجم کی وضاحتوں میں فرق کروں۔ قوسین یا حاشیے میں دی گئی تشریحا

 سمجھتا تھا۔متن کی ترجمانی نہیں  اور اسے قرآنی  ے یا وضاحت کے طور پر دیکھتا تھاکی ذاتی را

 

 قرآن کی جمع و ترتیب اور قراءتوں کا اختلاف  ۔5

قرآن پر تفصیلی غور سے قبل اس کی جمع و تدوین اور قراءتوں کے اختلاف کے حوالے  

                                                             

34

 ۔  5-10: 1  



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––140میری دریافت   ––––

کو آپ پر واضح کرنا ضروری ہے۔ ایک عام غلط فہمی یہ  نقطۂ نظرسے چند بنیادی پہلوؤں پر اپنے 

کے وصال صلی اللہ علیہ وسلم  بی صورت میں رسول اللہپائی جاتی ہے کہ قرآن کو ایک مکمل کتا

کے بعد ترتیب دیا گیا۔ یہ تصور حقیقت کا عکاس نہیں ہے۔اس کے علاوہ، قرآن کے چند 

مصاحف میں بعض الفاظ اس معروف مصحف سے مختلف ہیں، جو اکثر مسلم دنیا میں رائج ہے۔ 

جمع و تدوین اور مختلف قراءات  یہ مصاحف کہاں سے آئے؟ ان کی نوعیت کیا ہے؟ قرآن کی

کے بارے میں ان سوالات کے جوابات کے لیے ضروری ہے کہ یہ تحقیق کی جائے کہ قرآن 

نے اپنے اولین مخاطبین کو یہ کتاب کیسے  پر کیسے نازل ہوا، آپصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

تواتر تک اشاعت کے لیے  نے اسے محفوظ کرنے اور اس کی حدِ   کے صحابہ کرام اور آپ پہنچائی

 کیا اقدامات کیے۔

 

   حین حیات ہی مکمل قرآن مجید اپنے صحابہاپنے نے  رسول اللہ ۔6

 کو دیا

نے اپنی زندگی میں ہی قرآن مجید کو صلی اللہ علیہ وسلم  یہ سمجھنے کے لیے کہ رسول اللہ

 نزول کے تین مراحل کو کو پیش کر دیا تھا، اس کے   مکمل اور موجودہ ترتیب کے مطابق صحابہ

 سمجھنا ضروری ہے۔

 

 پہلا مرحلہالف۔ 

صلی اللہ  یعنی ٹکڑوں میں نازل ہوا۔ آیات رسول اللہ ،پہلے مرحلے میں قرآن مجید نجماً نجماً



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––141میری دریافت   ––––

پر انُ کے مخاطبین کے سوالات اور اعتراضات کے جواب میں یا مختلف معاشرتی اور علیہ وسلم 

صلی اللہ  رسول اللہمیں لیے نازل ہوئیں۔ اس مرحلے کے دوران سیاسی حالات پر رہنمائی کے 

زبانی یاد انھیں    کو سناتے تھے۔ بعض صحابہ   نازل ہونے والی آیات کو اپنے صحابہعلیہ وسلم 

 کرتے تھے اور بعض لکھ لیتے تھے۔

آن کے مطابق قرقراءت اپنی اس ابتدائی مرحلے میں یہ اجازت تھی کہ اگر کوئی شخص 

وت کرنا چاہے تو کر سکتا ہے ۔کی تلا

35

 

نے فرمایا کہ قرآن کو صلی اللہ علیہ وسلم  ایک اور مستند روایت میں آیا ہے کہ رسول اللہ 

سات مختلف طریقوں سے پڑھنے کی اجازت ہے، جن میں الفاظ اور تلفظ کا فرق ہو سکتا ہے۔ 

وہ ان کے لیے سہل ہو،  ان میں سے جو بھی قراءت کو اجازت دی کہ    نے اپنے صحابہ آپ

 ۔اختیار کر سکتے ہیںاسے 

36

 

صلی اللہ علیہ  اور نرمی کیوں رکھی گئی تھی؟ اول، خود رسول اللہ یش اس مرحلے میں یہ گنجا

 ۔ نے فرمایا کہ لوگوں کو پیغام پر توجہ دینی چاہیے، نہ کہ الفاظ پروسلم 

37

دوم، قرآن مجید کی  

کو یقین دلایا گیا کہ ایک وقت آئے گا صلی اللہ علیہ وسلم  ایک ابتدائی مکی سورہ میں رسول اللہ

 اللہ کے حکم سے اور جبریل امین کی رہنمائی میں قرآن مکمل طور پر دہرایا جائے گا:کہ 

 (6:  87 علیٰالا) “۔گے بھولو نہیں تم تو گے دیں پڑھا تمھیں پوراعنقریب اسِ کو ہم ”

                                                             

35

 ۔ 16366  مسند احمد،رقم    

36

 ۔ 514، 513  بخاری،رقم   

37

 ۔ 16366  احمد، رقم   



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––142میری دریافت   ––––

کو ہدایت کی گئی ہے کہ وحی کے نزول کے وقت وسلم محمد صلی اللہ علیہ ایک اور آیت میں 

کو یقین دلایا کہ جب  ہی فوری طور پر قرآن کو یاد کرنے کی فکر نہ کریں۔ اللہ تعالیٰ نے آپ

اسے مکمل تلاوت کر  ا دے گا اور آپکو پورا قرآن مکمل یاد کر اللہ آپتو  صحیح وقت آئے گا

 سکیں گے۔ فرمایا:

 یاد س کا تمھیںاِ  چلاؤ۔ نہ پر اسِ کو زبان اپنی لیے کے کر لینے تم اسِ قرآن کو جلد یاد”

 اُس تو پڑھائیں کو آپ کو اسِ ہم جب لیے اسِ ہے۔ داری ذمہ ہماری سب سنانا، اور دینا اکر

 (   18- 16 : 75 مہالقیا) “۔ کرو  پیروی کی قراءت

 

 دوسرا مرحلہب۔ 

کی حیات مبارکہ کے اللہ علیہ وسلم صلی  نے رسول اللہ  جبریل حضرت  دوسرے مرحلے میں

 “ اخیرہ عرضۂ ” کے ساتھ دو مرتبہ قرآن کا مکمل اعادہ کیا۔ اس اعادے کو  آخری سال میں آپ

  ۔کی حتمی قراءت کہا جاتا ہے

38

 

اصحاب نے بعد انھی موجود تھے۔  —   زید بن ثابتشمول  بہ —  پر کئی صحابہ اس موقع

 نے اسے رسول اللہ انھوں مصحف میں منتقل کیا جس پر  میں قرآن کو اسی حتمی صورت میں

سے سنا تھا۔صلی اللہ علیہ وسلم 

39

 

نے اپنی زندگی کے آخری سال میں اپنے ماننے محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ وہ قرآن تھا جسے 

                                                             

38

 ۔ 6286، 6285، 4998، 4997  بخاری، رقم   

39

ت  الاسلامیوتبیر ،شرح السنہ ،یبن مسعود بغو ابو محمد حسین  

 

مکٹ
ل

 ۔526 / 4، 1983 ،: ا



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––143میری دریافت   ––––

بلکہ لکھ بھی لیا۔  ،کیاحفظ نے نہ صرف اسے اجتماعی طور پر    والوں کے سامنے پیش کیا۔ صحابہ

 نے دیا۔ ہر مسلم گھرانے میں موجود قرآن وہی ہے جو آپ آج

 گئی کی پیش سال کی وفات کے آپ پر پوہ قراءت جو آ :ہیں عبیدہ سلمانی روایت کرتے

۔ ہیں رہے پڑھآج سب قرآن  مطابق کے جس ہے وہی تھی،

40

 

 میں ہر سال رمضانمحمد صلی اللہ علیہ وسلم اور   جبریل حضرت  کہ  ہیں ابن سیرین فرماتے

 قراءت وہ یہی ہوئی۔ بار دو قراءت یہ میں سال آخری کے پآ کرتے۔ قراءت کی قرآن

۔ ہیں پڑھتےقرآن  آج سب ہم مطابق کے جس ہے

41

 

کی زندگی میں پیدا صلی اللہ علیہ وسلم  ایک تابعی جو نبی—رکشی نے ابو عبد الرحمن السلمیز

 رج ذیل بیان روایت کیا ہے:کا د—میں شمار ہوتے ہیںعلما اور قرآن کےاولین   ہوئے

ابو بکر و عمر ، عثمان ،زید بن ثابت اور تمام مہاجرین و انصار کی قراءت وہی تھی، جس ”

 قرآن مرتبہ دو کو امین جبریل سال کے وفات اپنی نے وسلم علیہ اللہ صلی اللہ رسول پر

 کیا لیے اس ذکر کا ثابت زیدبن نے میں ۔ت کہا جاتا ہےقراء کی اخیرہ عرضۂ اسے سنایا۔

“تھے۔ موجود بھی میں اس بھی وہ کہ ہے

42

 

نے اپنی زندگی کے آخری سال اس بات کو یقینی بنایا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس طرح 

 انھوں بلکہ ہو، کو نہ صرف یاد    قرآن مجید، اپنی موجودہ ترتیب اور شکل میں، مجموعی طور پر صحابہ

                                                             

40

 ۔30922  شیبہ،رقم ابی ابن مصنف  

41

 ۔57  منصور،رقم بن سعید سنن  

42

بدون تاریخ، دار التراث،  قاہرہ: مکتبہ ،علوم القرآن البرہان فی، محمد بن عبداللہ زرکشی ینبدر الد  

 ۔  227 /1



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––144میری دریافت   ––––

 نے اسے لکھ بھی لیا ہو۔

نے اپنی زندگی میں قرآن کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر اب سوال 

یہ دعوی  کیوں کیا جاتا ہے کہ تو  کے سپرد کر دیا تھا موجودہ ترتیب میں مکمل کر کے صحابہ

 نے قرآن کو موجودہ ترتیب میں مدون کیا؟   حضرت عثمان

 

  کوجامع قرآن سمجھے کی غلط فہمی   حضرت عثمان

غلط فہمی دور کرنے کے لیے ضروری ہے کہ قرآن کی تاریخ کے تیسرے مرحلے کو  یہ

 سمجھا جائے۔

 

 تیسرا مرحلہج۔ 

نے قرآن کو محفوظ  کرام کے قریبی صحابۂصلی اللہ علیہ وسلم  یہ وہ مرحلہ ہے جب نبی کریم

 کرنے اور اسے وسیع پیمانے پر آگے منتقل کرنے کی کوششیں کیں۔ اس حوالے سے دو اہم

 واقعات قابلِ ذکر ہیں:

عرب اسلام قبول  ےکی وفات کے وقت پورا جزیرہ نمامحمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ۔ 1

تک کے متبعین کی تعداد تقریباً ڈیڑھ سے دو لاکھ  کر چکا تھا۔ محتاط اندازے کے مطابق آپ

صلی اللہ علیہ  کریمچکی تھی۔ جیسا کہ پہلے ذکر ہوا، ان سب کو اس قرآن کا علم تھا جو نبی پہنچ 

   اخیرہ کے وقت مرتب کیا تھا۔ بعض صحابہ اپنی زندگی کے آخری سال میں عرضۂنے وسلم 

نے اسے حفظ کر لیا تھا۔ پھر نے اسے تحریری شکل میں محفوظ کر لیا تھا اور بہت سے لوگوں 

جانی نقصان اول کے دور میں جنگِ یمامہ کا واقعہ پیش آیا، جس میں مسلمانوں کو بھاری  خلیفۂ



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––145میری دریافت   ––––

قع پر حضرت عمر بن خطاب نے اٹھانا پڑا۔ اس جنگ میں کئی حفاظِ قرآن شہید ہو گئے۔ اس مو

سے درخواست کی کہ قرآن کا ایک سرکاری تحریری نسخہ تیار    اول حضرت ابو بکر صدیق خلیفۂ

کیا جائے تاکہ مزید حفاظ کی شہادت کی صورت میں بھی قرآن محفوظ رہے۔ اگرچہ انفرادی 

 پر لکھے گئے مصاحف موجود تھے، سرکاری سطح پر مصحف کی تیاری اس لیے ضروری تھی سطح

کہ ایک ایسا مصحف ہونا چاہیے جس کا متن متفق علیہ ہو، اور مستقبل میں اس کے مشمولات 

نے اس تجویز کو قبول کیا اور    نہ رہے۔ حضرت ابو بکر یش کے بارے میں کسی نزاع کی گنجا

حضرت کے آخری سال میں صلی اللہ علیہ وسلم  کو مقرر کیا، جو نبی کریم   حضرت زید بن ثابت

کہ وہ قرآن کا پہلا  اخیرہ کے متن کو تحریر کر چکے تھے دیے گئے عرضۂذریعے سے کے   جبریل 

سرکاری اور متفقہ نسخہ تیار کریں۔ یہ عظیم کام مکمل ہونے کے بعد یہ سرکاری مصحف حضرت 

کے پاس منتقل ہوا۔ حضرت    دوم حضرت عمر ۔ ان کی وفات کے بعد یہ خلیفۂرہا کے پاس   ابو بکر

کی وفات کے وقت اسلامی سلطنت کافی حد تک پھیل چکی تھی اور مسلمانوں کی تعداد اتنی    عمر

بڑھ گئی تھی کہ حفاظ کی کمی کا کوئی خطرہ نہیں رہا۔ چنانچہ حضرت عثمان کی خلافت میں یہ پہلا 

کے پاس محفوظ کر دیا    محترمہ حضرت حفصہ کی زوجۂمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ت سرکاری نسخہ حضر

۔گیا 

43

نے صرف قرآن کا پہلا سرکاری نسخہ تیار کرایا۔ یہ وہی قرآن تھا جو    لہٰذا حضرت ابو بکر

نے حفظ بھی    نے اپنے متبعین کو دیا، وہی قرآن جسے سیکڑوں صحابہصلی اللہ علیہ وسلم  نبی کریم

 اور تحریری شکل میں محفوظ بھی رکھا۔  کیا

عرب سے کہیں آگے تک  ےاسلامی سلطنت جزیرہ نما کے زمانے تک   حضرت عثمان۔ 2

پھیل چکی تھی۔ یہ ایک وسیع و عریض ریاست بن چکی تھی جو شمالی افریقہ سے لے کر فارس، 

                                                             

43

 ۔ 509  بخاری، رقم   



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––146میری دریافت   ––––

خا  تک پھیلی ہوئی تھی۔   موجودہ ترکی، آذربائیجان ب

 

ی بخ
م
 اور آر

حضرت  حضرت حذیفہ بن یمان کے ایک صحابیصلی اللہ علیہ وسلم  ل اللہاس وقت رسو

علاقوں میں قرآن  دور دراز بعض کے پاس حاضر ہوئے اور اطلاع دی کہ خلافت کے    عثمان

کے مشمولات کے متعلق اختلافات سر اٹھا رہے ہیں۔ شام اور عراق کے کچھ مجاہد، جو جزیرہ 

قرآن کے بعض الفاظ کی مختلف تعبیرات کر رہے عرب کے اصل باشندے نہ تھے،  ےنما

 تھے۔ 

وقت کو تجویز دی کہ قرآن کے ایک سرکاری نسخے کو سلطنت  نے خلیفۂ حضرت حذیفہ

نے ایک  میں بھیجا جائے تاکہ ان اختلافات کو ختم کیا جا سکے۔ حضرت عثمانعلاقوں کے تمام 

زبیر، حضرت سعید بن العاص،  کمیٹی تشکیل دی اور حضرت زید بن ثابت، حضرت عبداللہ بن

محترمہ  کی زوجۂصلی اللہ علیہ وسلم  کو مقرر کیا کہ وہ رسول اللہ  بن حارث اور حضرت عبدالرحمٰن

زمانے میں کے  جو حضرت ابو بکر ،قرآن کا وہی سرکاری نسخہ حاصل کریں سے حضرت حفصہ

 سکیں اور سلطنت کے دور دراز تاکہ اس کی مزید نقول تیار کی جا ے سے تیار کیا گیا تھااتفاقِ را

 علاقوں میں تقسیم کی جا سکیں۔ 

ان دور دراز کے علاقوں میں موجود دیگر کہ نے یہ بھی طے کیا  انھوںاس کے ساتھ 

مصاحف کو محو کر دیا جائے تاکہ قرآن کے مشمولات میں کسی قسم کے اختلافات باقی نہ رہیں۔ 

 تیاری اور مسلم سلطنت کے طول و عرض قرآن کے اس سرکاری تحریری نسخے کی نقول کی

میں ان کی تقسیم کو بعض لوگ غلطی سے جمع قرآن سمجھ لیتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ 

  ۔نے قرآن کو جمع اور مرتب کیا حضرت عثمان

44

 

                                                             

44

 ۔ 510  بخاری،رقم  



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––147میری دریافت   ––––

نے قرآن کو اپنی زندگی کے آخری سال محمد صلی اللہ علیہ وسلم خلاصہ یہ ہے کہ حضرت 

کے ہزاروں قریبی  یل سے حاصل کیا۔ آپترتیب میں حضرت جبراور موجودہ  میں مکمل

 پیروکاروں نے اسے تحریر کیا اور حفظ کیا۔ 

سال کے اندر اندر، آپ کے قریبی  20کی وفات کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

پیروکاروں کی کوششوں کے نتیجے میں قرآن کا ایک سرکاری اور ریاستی سطح پر تحریری نسخہ تیار 

کے دور میں ایک معیار  جس کے مواد پر سب کا مکمل اتفاق تھا۔ یہ نسخہ حضرت عثمان ، گیاکیا

بنایا گیا اور وسیع مسلم سلطنت کے طول و عرض میں تقسیم کیا گیا۔ قرآن کے اس سرکاری 

کے قرآن کے مرتب کرنے کے  نسخے کی معیاری تقسیم کو بعض لوگ غلطی سے حضرت عثمان

  ہیں۔ عمل کے طور پر دیکھتے

 

 کا اختلافت اقراء 

پایا  قرآن کے مختلف ایسے نسخے بھی موجود ہیں جن میں بعض الفاظ کے تلفظ میں اختلاف

، لیکن قرآن کے بنیادی مضمون اور پیغام پر کوئی گہرا اثر نہیں ڈالتا جاتا ہے۔ اگرچہ یہ اختلاف

۔ طور پر پیش کرتے ہیں ان نسخوں کی موجودگی کو بعض افراد قرآن کی حفاظت پر اعتراض کے

 تاہم، یہ اعتراض حقیقت پر مبنی نہیں ہے۔ 

بہ اس بات پر جیسا کہ پہلے ذکر ہوا، قرآن پر امت کا اجماعی اتفاق موجود تھا۔ تمام صحا

صلی اللہ علیہ  جسے رسول اللہ ،اخیرہ میں دیا گیا قرآن ہی وہی کتاب ہے متفق تھے کہ عرضۂ

طور اللہ کی آخری کتاب کے پیش کیا۔ تو پھر سوال پیدا  منے بہنے اپنے پیروکاروں کے ساوسلم 

ہوتا ہے کہ ایسے مختلف نسخے کیوں اور کیسے وجود میں آئے جن میں اختلافات پائے جاتے ہیں، 



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––148میری دریافت   ––––

 خواہ یہ معمولی نوعیت کے اختلافات ہوں؟ 

ں جیسا کہ اوپر وضاحت کی گئی ہے، قرآن کے نزول کے ابتدائی مرحلے میں تلفظ کی غلطیو

اپنے الفاظ میں تلاوت کرنے کی بجاے پر درگزر کیا جاتا تھا اور لوگوں کو اصل الفاظ کے 

اجازت دی گئی تھی، تاکہ بنیادی پیغام کو آسانی سے سمجھا اور آگے پہنچایا جا سکے۔ جب حضرت 

تو  رحلت فرما گئے نے مکمل قرآن اپنے پیروکاروں تک پہنچا دیا اور آپمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

اور  شکلوں میں محفوظ رہیں تحریری اور زبانی دونوں نزول کے اس ابتدائی مرحلے کی قراءات

کے قریبی پیروکاروں کے درمیان محمد صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچ گئیں۔ حضرت    کرام صحابۂ

ان مختلف قراءات کو محفوظ رکھنے یا ترک کرنے کے حوالے سے دو فکری مکاتب وجود میں 

  آئے۔

صلی اللہ  کی قیادت میں ایک مکتب فکر اس بات کا قائل تھا کہ جب رسول اللہ حضرت عمر

نے آخری عرضہ میں قرآن پیش کر دیا تو ہمیں قراءت میں اسی پر عمل پیرا ہونا علیہ وسلم 

نے کی، اس بات کا حامی  کہ دوسرا مکتب فکر، جس کی قیادت حضرت ابی بن کعب چاہیے۔ جب

نے صلی اللہ علیہ وسلم   کے پاس وہی متفقہ قرآن موجود ہے جو رسول اللہتھا کہ اگرچہ سب

صلی  پیش کیا، ہمیں ان قراءات کو بھی محفوظ رکھنا چاہیے جن کی نسبت مستند طور پر رسول اللہ

 کی طرف کی جا سکتی ہو۔اللہ علیہ وسلم 

45

اور اسی وجہ  ے نسل در نسل جاری رہایہ اختلاف را 

رے میں پڑھے جانے ھا محفوظ رہے جن میں امت کے بنیادی دسے کچھ ایسے مصاحف

والے قرآن سے معمولی فرق پایا جاتا ہے۔ تاہم، یہ چھوٹے چھوٹے فرق قرآن کے پیغام اور 

                                                             

45

رقم   ی،: بخاریکھیںد کے لیے تتفصیلا ے کیاختلافِ را نکے درمیا بن کعب عمر اور ابیحضرت   

 ۔5005، 4481



  ––––باب چہارم        –––– 

  ––––149میری دریافت   ––––

 مفہوم پر کسی قسم کا اثر نہیں ڈالتے۔ 

نے اپنے پیروکاروں کو قرآن اس کی محمد صلی اللہ علیہ وسلم خلاصہ یہ ہے کہ حضرت 

تیب میں پیش کیا۔ آج قرآن کے متن اور قراءات کے متعلق جو مختلف تعبیریں موجودہ تر

کی  اور اجازت پائی جاتی ہیں، وہ زیادہ تر نزولِ قرآن کے ابتدائی مراحل میں دی گئی رعایت

بنیاد پر قائم ہیں، جب یہ نظر انداز کیا جاتا تھا کہ کوئی شخص اپنے الفاظ میں تلاوت کرے یا 

   کرام بعض صحابۂیہ تعبیرات اس لیے محفوظ رہیں کیونکہ   کرے۔ بعد میں پڑھنے میں غلطی

 بھی باقی رکھنا اہم سمجھا۔انھیں نے 

اب ہم قرآن میں مزید تحقیق کی طرف بڑھتے ہیں تاکہ اللہ کے رسولوں کے متعلق 

سنتِ الٰہی کے نظام کو تفصیل سے سمجھ سکیں، خصوصاً یہ جاننے کے لیے کہ آخری رسول، 

یہ الٰہی قانون کس  کی بعثت اور ان کے مشن کے حوالے سےمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ت حضر

اس تحقیق میں، ہم یہ بھی جانچیں گے کہ قرآن کا یہ نظریہ نہ صرف معقول ۔ طرح ظاہر ہوا

 بلکہ سائنس، تاریخ اور ہمارے مشاہدات کے مطابق بھی ہے۔ ،ہے

__________ 

 



 

  ––––150میری دریافت   ––––

 پنجمباب 

 

 

 تفصیلات  قانون رسالت کی

 

یہ بات میرے لیے نہایت حیران کن ہے کہ جو موضوع اسلام کی صداقت کو سمجھنے کے 

لیے سب سے زیادہ وزنی اور قابلِ غور ہے، وہی سب سے کم سمجھا اور بیان کیا گیا ہے۔ یہاں تک 

ھ کہ مسلمانوں کے درمیان بھی یہ بہت کم زیر بحث آیا ہے۔ اگر آپ مسلمان ہیں اور یہ تحریر پڑ

  صد امکان ہے کہ آپ اس حقیقت سے بے خبر ہوں گے کہ قرآن کے مطابق فی 95تو  رہے ہیں

 دیتا ہے۔ اللہ دنیا میں ہی لوگوں کو سزا اور جزاذریعے سے جس کے  ،رسول وہ ہستی ہے

حضرت ذریعے سے قرآن نہایت جامع انداز میں ہر اس مرحلے کو بیان کرتا ہے جس کے 

کے زمانے میں ان کے مخاطبین پر اللہ کا فیصلہ نافذ ہوا۔ تاریخ سے ثابت  محمد صلی اللہ علیہ وسلم

ہے کہ یہ واقعات عالمی سطح پر قرآن کے بیان کردہ طریقے کے عین مطابق وقوع پذیر ہوئے، 

 یہاں تک کہ ان کی باریک تفصیلات میں بھی کوئی فرق نہیں پایا گیا۔

 یہ ہے کہ یہ نہ صرف حضرت چسپ پہلو قرآن کے قانونِ رسالت کا ایک اور دل

محمد صلی اللہ علیہ اور حضرت علیہم السلام   ابراہیم، حضرت لوط، حضرت موسیٰ، حضرت عیسیٰ

اللہ کے رسول کے انھیں جیسی اہم شخصیات کو اللہ کے نبی کے طور پر پیش کرتا ہے، بلکہ وسلم 

 نت )جزا و سزا کا نفاذ( عملزمین پر اللہ کی دینوذریعے سے طور پر بھی بیان کرتا ہے، جن کے 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––151میری دریافت   ––––

قبل از ابراہیمی شخصیات کو بھی یہی مقام عطا کیا گیا  اسی طرح، حضرت نوح جیسیمیں آیا۔ 

حضرت نوح، حضرت لوط، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ، حضرت  کے مطابق ہے۔ قرآن

تھ پیش آنے کی تعلیمات اور ان کے سامحمد صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت علیہم السلام  عیسیٰ

والے واقعات محض علاقائی نوعیت کے نہیں تھے، بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے انسانیت کی 

رہنمائی اور زمین پر اس کے عدل و انصاف کو ثابت کرنے کے ایک مسلسل، مربوط اور منظم 

عمل کی عکاسی کرتے ہیں۔ یہ واقعات دینونت کے دنیا میں عملی مظاہرے کے طور پر قیامت 

 دن ہونے والے حتمی فیصلے کا پیش خیمہ ہیں۔ قرآن کا یہ قانونِ رسالت نہ صرف دینی کے

بلکہ غیر مذہبی تاریخی حوالوں سے بھی اس کی تصدیق ہوتی ہے۔  ،روایات سے ہم آہنگ ہے

 Old and Newکے عہد نامہ قدیم اور عہد نامہ جدید )بائیبل مزید برآں، یہ قانون 

Testamentبھی مکمل ہم آہنگی رکھتا ہے۔( کی تعلیمات سے  

اب قرآن کے نقطۂ نظر سے رسولوں کے سلسلے میں قانونِ الٰہی کا تجزیہ کریں۔ ہم  ،آئیے

اس موضوع پر قرآن کے بیانات کا مطالعہ کریں گے اور یہ سمجھنے کی کوشش کریں گے کہ 

ہم یہ بھی  اور عقلی لحاظ سے معقول ہے۔مزید برآں، کیوں قرآن کی وضاحت اخلاقی، فکری

جانچیں گے کہ ہماری وجودی حقیقت میں موجود بعض علامات کس طرح قرآن کے دعووں 

 کی تصدیق کرتی ہیں۔

 

 ہوتا؟ کیوں نہیں مخاطب انسانوں سے براہِ راست  اللہ تعالیٰ ۔1

آگے بڑھنے سے پہلے، مختصرا  یہ سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں کہ قرآن اس سوال کا کیا 

پیغمبروں اور رسولوں بجاے اللہ انسانوں سے براہِ راست بات کرنے کے  جواب دیتا ہے کہ



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––152میری دریافت   ––––

 اپنا پیغام کیوں بھیجتا ہے۔ ذریعے سے کے 

اور دیگر کئی مقامات پر واضح کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ   51 آیتکی  شوری   ۂقرآن میں سور

 انسانوں سے تین طریقوں سے کلام کرتا ہے: 

 ،سے ذریعے ۔ وجدان یا القا کے 1

 ، ذریعے سے ۔ براہِ راست کلام کے 2

 ۔ جو اللہ کا پیغام وحی کی صورت میں پہنچاتے ہیں ذریعے سے ۔ فرشتوں کے 3

خواہ وہ اللہ کی طرف سے ہو یا فرشتوں کے —قرآن کے مطابق، براہِ راست گفتگو

جو پیغمبر یا رسول ہوں  ،صرف ان افراد کے لیے مخصوص ہے—وحی کی شکل میںذریعے سے 

اور کسی خاص مشن کے لیے منتخب کیے گئے ہوں۔ یہ سوال اکثر میرے ذہن میں آتا کہ اس 

براہِ راست سب سے کیوں بات نہیں کرتا؟ قرآن اس  اور اللہ تعالیٰ نظام کی کیا ضرورت ہے

 حقیقت کے مطابق بھی ہے۔ دنیوی کا ایک عقلی اور منطقی جواب پیش کرتا ہے، جو ہماری 

کے نظریے کے مطابق انسانی وجود کے مقصد پر تفصیل سے گفتگو  ہم آگے چل کر قرآن

کریں گے، لیکن یہاں یہ ذکر کرنا ضروری ہے کہ انسانی زندگی کا ایک اہم پہلو یہ ہے کہ انسان 

۔کو اچھے یا برے اعمال کے انتخاب کی مکمل آزادی حاصل ہے

46

قرآن کے مطابق، اس 

اور ان کی دنیا انسانوں کی نظروں سے اوجھل  آزادی کو برقرار رکھنے کے لیے اللہ، فرشتے

۔ رکھی گئی ہے 

47

 

                                                             

46

 ۔ 256:  2 ہالبقر   

47

 ۔ النحل4: 26 اءالشعر ۔ 22 : 25 قانالفر ۔ 7:  15 ۔ الحجر158، 8:  6نعامالا ۔ 210:  2ہالبقر   

 ۔ 12:  32 ہ۔ السجد28: 16



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––153میری دریافت   ––––

تاکہ  انسانوں سے مخاطب ہوتا ہےذریعے سے اللہ تعالیٰ پیغمبروں اور رسولوں کے لہٰذا 

کہ انسانوں کی آزادی کو  ان لوگوں کو رہنمائی فراہم کی جا سکے جو اس کی طلب رکھتے ہیں، جب

 بھی محفوظ رکھا جائے۔ 

یہ پیدا ہوتا ہے کہ پیغمبروں اور رسولوں کی آزادی کا کیا ہوتا ہے؟ اگر وہ اللہ لیکن سوال 

سے براہِ راست رابطے میں ہوتے ہیں تو کیا ان کی آزادی متاثر نہیں ہوتی؟ قرآن کے مطابق، 

۔اللہ نے نبیوں اور رسولوں کو ان کے کردار کی برتری کی بنیاد پر چنا 

48

تاہم، جب وہ پیغمبر یا  

ان کی ذمہ داری بھی کئی گنا بڑھ جاتی ہے۔ غیب کی دنیا ان پر تو  ر کیے جاتے ہیںرسول مقر

 یش اور اس کے بعد ان کے لیے کسی قسم کے عذر کی گنجا  جزوی یا مکمل طور پر ظاہر ہو جاتی ہے

نیکی کے لیے انعام دوگنا ہو جاتا تو  باقی نہیں رہتی۔ جب غیب کی حقیقت ان پر ظاہر ہو جاتی ہے

سزا بھی فوری تو  ، لیکن اگر وہ کسی غلطی کا ارتکاب کریں، چاہے وہ کتنی ہی معمولی کیوں نہ ہوہے

۔اور شدید ہوتی ہے

49

 جب ،یہ ایسے ہے جیسے کوئی شخص جانتے بوجھتے ٹریفک کا اشارہ توڑ دے 

زیادہ  اس پر عام حالات کے مقابلے میں۔ کہ وہ یہ بھی جانتا ہو کہ پولیس اہلکار اسے دیکھ رہا ہے

 جرمانہ عائد ہوگا۔ 

اور رسولوں کو عوام تک اپنا پیغام پہنچانے کے   نے انبیا قرآن ہمیں بتاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ

 لیے منتخب کیا اور ان سے براہِ راست رابطہ کیا۔ ان منتخب افراد کو غیب کی دنیا تک رسائی دی گئی

اور اس میں  اتباع کر رہے ہیںمیں مور کن اکی  مکمل اذعان اور یقین ہو کہ وہ کسانھیں تاکہ 

موت وہ لمحہ ہے جب غیب کی  باقی نہ رہے۔ عام انسانوں کے لیے یش کسی قسم کے شک کی گنجا

                                                             

48

 ۔ 4:  68 القلم  

49

 ۔ 75:  17سراءالا   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––154میری دریافت   ––––

آزادی کا دورانیہ ختم ہو جاتا ہے۔اور ان کے لیے انتخاب کی  دنیا ان پر کھل جاتی ہے

50

 

 

 آسمانی دنیا کو غیب میں رکھنے کی حکمتالف۔ 

تھوڑی دیر کے لیے یہ تصور کریں کہ یہ پورا نظام، تو  ایمان نہیں رکھتےاگر آپ خدا پر 

انتخاب شامل ہیں، حقیقت پر مبنی ہے۔ منطقی طور پر یہ  یاور ہماری آزاد جس میں خدا، فرشتے

اور ان کی پوری دنیا ہماری نظروں سے پوشیدہ رہے۔  بات معقول نظر آتی ہے کہ خدا، فرشتے

ب کیسے برقرار رہ سکتی ہے اور ہم آزادی سے غلط انتخاب کیسے کر سکتے انتخای ی آزادہمار ورنہ

ور ہستیوں کی براہِ راست موجودگی میں  طاقت ، اگر ہم خدا اور فرشتوں جیسیہیں؟ ذرا غور کیجیے

قائم ہوش و حواس غلط کام  تو کیا کوئی شخص بہ اور کسی بھی غلطی پر فورا  سزا کا سامنا ہو رہ رہے ہوں

تقاضا میں ہے۔ انسانی فطرت کا  “نہیں” جرأت کرے گا؟ اس سوال کا واضح جواب  کرنے کی

ہے کہ جب ہمیں یقین ہو کہ کوئی اتھارٹی ہماری نگرانی کر رہی ہے اور قانون کی خلاف ورزی 

اگر خدا اور ہماری لہٰذا  ہم قانون کی خلاف ورزی سے گریز کرتے ہیں۔تو  پر سزا دے گی

یہ معقول ہے کہ خدا اور اس کی دنیا ہماری نظروں سے تو  درست ہے انتخاب کا تصور آزادی

 انتخاب حاصل رہے۔ اور برائی کے درمیان مکمل آزادی تاکہ ہمیں اچھائی پوشیدہ رہے

 

 ہمارے معلوم وجودی حقائق سے پوشیدہ عوالم کے تصور کی تائیدب۔ 

 قبول محسوس ہوتا بہت سے افراد کے لیے مذہب کا کوئی بھی تصور اس وقت زیادہ قابل

                                                             

50

 ۔ 22: 50ق   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––155میری دریافت   ––––

 ہے جب اسے سائنس کی تائید حاصل ہو۔ ذیل میں دیے گئے دو بیانات پر غور فرمائیں: 

انتخاب کو برقرار رکھنے کے لیے وجود کے غالب حصے کو ہم سے  ۔ خدا نے ہماری آزادی1

 پوشیدہ رکھا ہے۔ 

جھل ہے اور صد حصہ ہماری نظروں سے او فی 96۔ سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ کائنات کا 2

 ہم اسے دیکھ یا محسوس نہیں کر سکتے۔ 

ی ذہن رکھنے والے شخص کے لیے دوسرا بیان شا

خک ب
ک

ش

س

 

ت

ید زیادہ قابل قبول ہو گا، ایک 

کہ یہ پہلے بیان سے مشابہت رکھتا ہے۔ یہ خیال کہ خدا نے ہماری نظروں سے زیادہ تر ں حالا

تا  سائنسی تفہیم کے مطابق معلوم ہوحقیقت کو پوشیدہ رکھا ہے، کسی حد تک ہماری کائنات کی

صد  فی 4اور قوتیں جو ہمیں دکھائی دیتی ہیں، وہ کائنات کا محض  ہے۔ کائنات کے تمام مادی اجزا

اور  نہ تو ہم دیکھ سکتے ہیں، نہ ماپ سکتے ہیںجنھیں  ،پر مشتمل ہے  صد ایسے اجزا فی 96ہیں۔ باقی 

 ہمیں خالی محسوس ہوتا ہے، وہ درحقیقت ایسے نہ ہی براہ راست محسوس کر سکتے ہیں۔ جو خلا

کیا   جن کے بارے میں ہمارا علم محدود ہے۔ ہم نہیں جانتے کہ یہ اجزا ،عناصر سے بھرا ہوا ہے

ہوتا ذریعے سے ہیں یا کہاں موجود ہیں، لیکن ان کی موجودگی کا یقین ہمیں ان کے اثرات کے 

 ڈارک ” سائنس دانوں کے مطابق  بل فہم اجزاجو مرئی مادے پر ظاہر ہوتے ہیں۔ یہ ناقا، ہے

سے مراد ہماری مکمل لاعلمی پر  “ڈارک” کہلاتے ہیں، اور یہاں لفظ  “ڈارک انرجی” اور  “میٹر

تر حصہ ہماری نظروں سے  زور دینا ہے۔ اس طرح سائنس کے مطابق، کائنات کا بیش

 ناقابل سراغ اور ناقابل فہم ہے۔  اوجھل، 

میں یہ نہیں کہہ رہا کہ ڈارک میٹر اور ڈارک وہ یہ کہ ۔ وری ہےیہاں ایک وضاحت ضر

دہی کر رہا ہوں کہ مذہب کا یہ  میں صرف یہ نشان بلکہ ، انرجی خدا یا فرشتوں کے عوالم ہیں



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––156میری دریافت   ––––

سے کسی حد  علمموجودہ سائنسی ے تصور کہ خدا نے زیادہ تر وجود ہم سے پوشیدہ رکھا ہے، ہمار

 تک ہم آہنگ ہے۔ 

، اب قر

 

 آن میں رسولوں کے حیرت انگیز بیانات کا جائزہ لیں۔ آیخ

 

  ابتدا میں تمام انسان ایک ہی حق پر قائم تھے ۔2

کے ساتھ پیش آنے والے غیرمعمولی واقعات کو سمجھنے کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

آغاز کا داستان اس لیے ضروری ہے کہ ہم اس مقام سے اپنی تحقیق کا آغاز کریں جہاں سے قرآن 

قرآن میں حضرت آدم اور حوا کی تخلیق کے بیان کو آگے ہم ۔ سےیعنی انسان کی تخلیق ، کرتا ہے

، جو شاید آپ کے لیے حیرت انگیز ہو اور آپ کی توقعات کے برعکس یں گےتفصیل سے بیان کر

گ تمام لوہو۔ فی الحال، آئیے قرآن کے اس دعوے پر غور کرتے ہیں کہ انسانیت کے آغاز میں 

 یعنی خدا کی وحدانیت اور آخرت میں جواب دہی کے تصور پر۔ ، ایک ہی حق پر قائم تھے

 

 انسانی فطرت میں صحیح اور غلط کا بنیادی شعورالف۔ 

ایک وقت تھا جب میرا یہ خیال تھا کہ مذہب کا دعوی  ہے کہ انسان کو صحیح اور غلط کا شعور 

ملتا ہے۔ اس ذریعے سے ف الہامی کتابوں کے بلکہ یہ علم اسے صر ،فطری طور پر حاصل نہیں

سوچ نے مجھے مذہبی دعووں پر سوال اٹھانے پر مجبور کیا، خاص طور پر ان افراد کو دیکھتے ہوئے 

 پر کاربند رہتے ہیں۔ تاہم، قرآن جو کسی الہامی کتاب کو مانے بغیر بھی اخلاقی اصولوں

51

کے 

                                                             

51

   

ل

سا

م

ش

ش

 ۔ 8:  91 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––157میری دریافت   ––––

فطرت میں ودیعت شدہ ہے۔ یہ بیان ان لوگوں  مطابق، صحیح اور غلط کا بنیادی شعور انسان کی

مگر پھر بھی  ،جو کسی بھی مذہبی کتاب پر ایمان نہیں رکھتے ،کی موجودگی کی وضاحت کرتا ہے

۔ اخلاقی شعور کے فطری ہونےکا تصور انسانوں کی اس عمومی عادت اعلیٰ اخلاق کے حامل ہیں 

طور پر جانچتے ہیں، چاہے ان اصطلاحات کی سے بھی ہم آہنگ ہے کہ وہ اعمال کو صحیح یا غلط کے 

تشریح میں وہ اختلاف رکھتے ہوں۔ وہ لوگ جن میں یہ اخلاقی شعور موجود نہیں یا اس میں 

 دیوانہ، سائیکوپیتھ یا سوشیوپیتھ کہا جاتا ہے۔ انھیں شدید بگاڑ آ چکا ہو، عام طور پر 

 

 ابتدائی انسانوں کو الہامی ہدایت براہِ راست ملیب۔ 

کے مطابق، ابتدائی انسانوں کو براہِ راست الہامی 213کی آیت  بقرہکی سورۂ  آن قر

ایک فطری  ان پر ان کی اصل اور مقصد واضح کیا گیا۔ یوںذریعے سے ہدایت ملی، جس کے 

انسان الہامی سچائی سے مکمل طور پر آگاہ  اور الہامی ہدایات کے ساتھ، اولیناخلاقی شعور 

اللہ نے نبیوں اور تو  کرتا ہے کہ جب بھی انسانیت اس سچائی سے بھٹکیتھے۔ قرآن مزید بیان 

کتابوں کو بھیجا تاکہ لوگوں کو اس ہدایت کی یاد دہانی کرائی جا سکے اور پیدا ہونے والے بگاڑ کو 

  ۔ درست کیا جا سکے

52

  

: اصولوں پر مشتمل ہےان یہ سچائی، جیسا کہ قرآن کی مختلف آیات میں بیان کی گئی ہے، 

اور اس  ے واحد و برتر پر ایمان، فرشتوں کی موجودگی پر یقین، آخرت میں زندگی کا تصورخدا

 اور اس جواب دہی زندگی میں کیے گئے اعمال کی بنیاد پر آخرت میں جواب دہی کا اصولدنیوی 

                                                             

52

 ۔ 132:  2ہالبقر  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––158میری دریافت   ––––

 کے نتیجے میں اچھے یا برے دائمی انجام کا سامنا۔ 

 

 مختلف مذاہب کے وجود کی وضاحتج۔ 

واضح کرتا ہے کہ مختلف مذاہب اور اساطیر کے وجود کا سبب یہ ہے کہ وقت کے  قرآن

ساتھ انسان مختلف وجوہات کی بنا پر سچائی سے منحرف ہو گئے۔ ان وجوہات میں باہمی دشمنی، 

مبتلا نے معاشروں کو شرک اور بت پرستی میں  جنھوں اور مفاد پرستی شامل ہیں،  فائدےدنیوی 

۔کر دیا 

53

انا شروع کیا اور ان کے ر فرشتوں کو خدا کے ساتھ شریک ٹھیرں نے جنوں اوانسانو 

اولاد تک منسوب کر دی۔ سے متعلق داستانیں اور اساطیری کہانیاں گھڑ لیں، یہاں تک کہ خدا 

54

تھی اور قرآن کے مطابق، تمام انسانیت ابتدا میں خدا اور وجود کی بنیادی حقیقتوں سے آگاہ 

قائم تھی، لیکن وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ وہ شرک اور بت پرستی کی توحید کے راستے پر 

 طرف مائل ہو گئی۔ 

 

 ہمارے معلوم حقائق سے قرآن کے دعوے کی تائید د۔ 

شتوں میں یہ بیان کرتا ہے کہ تمام انسانیت ابتدا میں سچائی کے قرآن رسولوں کی سرگذ

ہ تقسیم کا شکار ہو گئی۔ قرآن مزید ایک ہی راستے پر قائم تھی، لیکن وقت گزرنے کے ساتھ و

اور اکثر دیگر مذہبی عقائد، ایک ہی سچائی کی شاخیں ہیں  یہ بھی کہتا ہے کہ تمام ابراہیمی مذاہب

جو بگاڑ کا شکار ہو چکی ہیں۔ یہ نکتہ قابل فہم ہے، کیونکہ انسان اکثر تفصیلی عقائد پر اختلاف 

                                                             

53

 ۔ 18: 25قان۔ الفر213 : 2 ہالبقر  

54

 ۔41: 34 سبا ۔ 100: 6نعامالا    



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––159میری دریافت   ––––

ہو۔ مثال کے طور پر، مسلمانوں کو ہی لیجیے۔ ان  کرتے ہیں، چاہے ان عقائد کی بنیاد پر اتفاق

کے پاس قرآن ہے، جسے وہ اللہ کی آخری کتاب مانتے ہیں، جو عقائد سے متعلق تمام معاملات 

کو واضح کرتی ہے، لیکن پھر بھی مسلمان مختلف فرقوں میں تقسیم ہیں جن کے عقائد میں نمایاں 

 اختلافات پائے جاتے ہیں۔ 

متبادل نظریہ، جو زیادہ تر غیر مذہبی حلقوں میں پایا جاتا ہے، یہ ہے  اس کے برعکس، ایک

ت اور آخر اور بعد میں روحوں، خداؤں کہ انسانیت نے اپنی ابتدا ایک خالی ذہن کے ساتھ کی

اور موت کے پراسرار حقائق کی  وجود کی تشریح کر سکیں کے تصورات تخلیق کیے تاکہ اپنے

 کوئی تعبیر کر سکیں۔ 

کی   یا متبادل نظریہ؟ انسانی ارتقا نظریہ درست ہے؟ قرآن کا پیش کردہ نظریہکون سا

تاریخ کے مطابق، جدید انسان تقریباً دو لاکھ سال سے موجود ہے۔ لیکن بدقسمتی سے، ہمارے 

پاس کوئی ایسی ٹائم مشین نہیں جو ہمیں ماضی میں لے جا کر یہ جاننے کے قابل کرے کہ 

ہی حقائق کے بارے میں کیا سوچا تھا۔ مزید برآں، تحریر کے ایجاد ابتدائی انسانوں نے الو

کے ہمارے پاس کوئی تحریری شواہد  (سال قبل 7000سے 5000تقریباً  )  ہونے سے پہلے

 موجود نہیں۔ 

فکری سفر  وہ ماہرین جو یہ دعوی  کرتے ہیں کہ انسانیت نے شرک اور بت پرستی سے اپنے

یم معاشروں کے کھنڈرات میں ملنے والے خداؤں اور دیویوں کے کا آغاز کیا، اپنا مقدمہ قد

تحریر کے ایجاد ہونے سے کیا مجسموں اور نشانات پر استوار کرتے ہیں۔ لیکن سوال یہ ہے کہ 

؟ جواب یہ ہے کہ نہیں۔ خالص توحید چھوڑ سکتی تھینشان کوئی پہلے خالص توحید آثار قدیمہ کا 

دریافت ذریعے سے کھدائی کے جنھیں اور نہ ہی ایسے آثار  تمیں نہ تو بت ہوتے ہیں، نہ علاما



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––160میری دریافت   ––––

کیا جا سکے اور نتیجہ اخذ کیا جا سکے کہ کوئی معاشرہ توحید پر قائم تھا۔ تحریر کے سوا کوئی دوسرا 

 خالص توحید اپنا نشان چھوڑ سکتی۔ذریعے سے جس کے  ،ذریعہ نہیں

ہے جو اس بات کی تصدیق کرے کہ کیا ہماری معلوم حقیقت میں کوئی ایسا اشارہ موجود 

قرآن کا یہ بیان درست ہے کہ تمام انسانیت ابتدا میں ایک ہی عقیدہ رکھتی تھی؟ جی ہاں، ایسا 

 اشارہ موجود ہے۔ 

 

قرآن کے اولین متفقہ حق کے  —مذہبی عقائد کی مشابہت ہ۔ 

  دعوے کی تصدیق کی ایک بنیاد

میں ایک حیران کن عمومی مشابہت پائی  دنیا بھر کے مختلف معاشروں کے مذہبی تصورات

جاتی ہے۔ عقائد کی یہ مشابہت ان معاشروں میں بھی پائی جاتی ہے جن کے درمیان کوئی 

ظاہری رابطہ نہیں رہا۔ اس کی ایک ممکنہ وجہ یہی ہو سکتی ہے کہ ان تمام تصورات کی اصل 

ں کو چھوڑ کر ہر انسانی تہذیب میں ایک ہی ہے۔ جیسا کہ اوپر بیان ہوا، تقریباً چند استثنائی مثالو

 اور آخرت کے متعلق تصورات پائے جاتے ہیں۔   خدا یا خداؤں، فرشتوں

 وغیرہ روحوں جن، ،خدا، بھوت، فرشتے جیسے ںمافوق الفطرت ہستیو میں جس—مذہب

 یبتہذ انسانی پہچانی جانی ہر ۔جاتا ہے پایا اور ہر ثقافت میں بھر میں تاریخ—کو ماننا شامل ہے

 کے جن کے، گوںلو پیراہا کے زونایما ےسوا ہیں، موجود قصے اساطیری کے تخلیق پاس کے

تصور۔ کا کوئی یدرجہ بند سماجی نہ اور  الفاظ کے ںنہ رنگو ،الفاظ ہیں کے گنتی تو نہ پاس

55

 

                                                             

55

 دیکھیے:   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––161میری دریافت   ––––

جب اس سمت میں مزید غور و خوض کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کا دعوی  مزید 

ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ انسان ابتدا ہی سے حق سے آگاہ تھا۔ ایک خدا کا وجود، مضبوط ہو جاتا 

اور دنیا میں انسان کے اعمال کی بنیاد پر  آخرت، اس آخرت میں خدا کے سامنے جواب دہی

اب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ دنیا کی وہ کون  ،جنت یا جہنم کی جزا و سزا اس حق میں شامل ہیں۔ آئیے

 جو ایسے عقائد کی حامل رہی ہیں۔  ، سی تہذیبیں ہیں

ذیل میں پیش کی گئی تحقیق کسی پیچیدہ علمی مطالعے پر مبنی نہیں، بلکہ یہ ایک عام شخص کی 

 “قدیم تہذیبوں کے مذہبی عقائد” انٹرنیٹ پر کی گئی بنیادی جستجو کا نتیجہ ہے۔ اگر آپ گوگل پر 

زیادہ تر مواد تلاش کے پہلے صفحے پر  جیسے الفاظ و تراکیب تلاش کریں تو آپ کو اس میں سے

دستیاب ہو جائے گا۔ یہاں یہ وضاحت کرنا نہایت اہم ہے کہ تاریخ کے ماہرین ان 

لیکن میں آپ کے سامنے  ،، دلائل اور جوابی دلائل پیش کرتے ہیں موضوعات پر مختلف آرا

پر دستیاب مواد  ایک عمومی اور سادہ تصور پیش کر رہا ہوں، جو ایک عام قاری کو اس موضوع

 کے سرسری جائزے سے حاصل ہو سکتا ہے۔ 

اور پھر کم  سب سے پہلے، ہم نسبتاً حالیہ ادوار کے اہم عالمی مذاہب پر گفتگو کریں گے

 معروف اور قدیم مذاہب و عقائد کی طرف رجوع کریں گے۔ 

ان اور اسلام۔ اگرچہ  ہم سب ابراہیمی مذاہب سے واقف ہیں، یعنی یہودیت، عیسائیت

یہ تینوں مذاہب کچھ بنیادی تعلیمات پر متفق ہیں: ایک لیکن میں جزوی اختلافات موجود ہیں، 

                                                             

“Are We Wired to Believe in a Higher Power?”, BBC Teach, 

https://www.bbc.co.uk/teach/are-wewired-to-believe-in-a-higher-

power/z74xkmn . 

https://www.bbc.co.uk/teach/are-wewired-to-believe-in-a-higher-power/z74xkmn
https://www.bbc.co.uk/teach/are-wewired-to-believe-in-a-higher-power/z74xkmn


 ––––باب پنجم        ––––

  ––––162میری دریافت   ––––

خدا ہے۔ انسان کا ایک دشمن بھی ہے، جو ایک غیر مرئی مخلوق سے تعلق رکھتا ہے اور عام طور 

 دھوکا” اور قرآن میں   نامہ جدید کے عہد نامہ عتیق، عہدبائیبل پر شیطان کہلاتا ہے۔ اسے 

 یہ انسانوں کو گناہ پر اکساتا ہے۔ موت کے بعد جزا و سزا کا نکہبھی کہا گیا ہے، کیو “دینے والا

موجود ہے۔ آخرت میں ایک اچھا مقام )جنت( اور ایک میں تصور بھی تینوں ابراہیمی مذاہب 

 اعمال کے مطابق مقام پائے گا۔ دنیوی برا مقام )جہنم( ہے، جہاں ہر فرد اپنے 

 ،

 

خت ٹ

 

ی

ش

س

 

ت
جسے ایران میں زرتشت نے پیش کیا تھا، بھی ایسے ہی بنیادی اصول سکھاتی زر

خو  ” اور شیطان کو  “آہور مزدا ” ہے۔ اس مذہب میں ایک خدا کو 
ٹ

 

ی بخ
م

کے  “بد روح” یا  “انگرہ 

ور اس کے ا  نام سے موسوم کیا گیا ہے۔ اس مذہب کے مطابق بھی موت کے بعد حساب ہو گا

اعمال کے بدلے میں ایک ابدی اچھا یا برا مقام ملے گا۔دنیوی  نتیجے میں انسان کو اپنے

56

 

ہندومت بھی ان کے مشابہ اصولوں کی تعلیمات دیتا ہے۔ اخلاقی اعتبار سے اچھی یا بری 

بالآخر موکش ذریعے سے زندگی موت کے بعد مثبت یا منفی نتائج کا تعین کرتی ہے، جو تناسخ کے 

تی ہے۔ اگرچہ ہندومت میں کوئی واحد شیطانی )نجات( یا نروان )آزادی( تک لے جا

و ں کا تصور پایا جاتا ہے
ش

ش

ش
ک

بدی کے دیو، جو مختلف  —شخصیت موجود نہیں، تاہم اس میں را

اشکال اختیار کرنے کی قدرت رکھتے ہیں۔ آج ہندومت کو عمومی طور پر ایک مشرکانہ مذہب 

واحد کا تصور بھی موجود ہے۔ ے ، تاہم اس کے مقدس متون میں خداکے طور پر جانا جاتا ہے

 ہندو کتب مقدسہ کی درج ذیل آیات پر غور کیجیے:

                                                             

56

   جوبین  

 

خ
 

کا  وحدانیت مذہب جس نے سب سے پہلے خدا کی یک: اہزوراسٹر عقید یازرتشت  ”،ادب

 https://www.bbc.com/urdu/world-60658763، بی بی سی اردو، “یا د مپیغا

https://www.bbc.com/urdu/world-60658763


 ––––باب پنجم        ––––

  ––––163میری دریافت   ––––

 کا جس وجود ایسا ایک تھا، وجود ایک صرف پہلے سے ہونے یرپذ ظہور اس دنیا کے”

ڈ  چندوگیا) “۔ تھا نہیں دوسرا کوئی

ش

خس
ی

 

 ب
ن

 ( 1: 2: 6  :ا

 ( 46:  164: 1 وید گ)ر “۔ ہیں پکارتے سے ناموں کئی اسے حکیم ،جو ایک ہے”

 سے گرفت ہماری وہ سے۔ درمیان نہ سے، پار نہ ہے، سکتا جا دیکھا سے اوپر نہ اسے”

 حواس ہے۔ جلال خود نام کا اس نہیں۔ موجود عکس صحیح کوئی کا صورت کی اس ہے۔ وراما

 آتی۔ نہیں نظر صورت کی اس  ... سکتا نہیں سمجھ اسے ذہن سکتے۔ کر نہیں ادراک کا اس

 اپنے—ہیں سمجھتے موجود میں دل اپنے اسے لوگ جو لیکن سکتیں۔ دیکھ نہیں اسے آنکھیں

ڈ )شویتاشوتر ا  “۔ ہیں جاتے ہو لافانی وہ   —ذریعے کے دماغ و دل

ش

خس
ی

 

 ب
ن

  :2 :19 ) 

 اب ہم نسبتاً کم معروف اور قدیم اقوام کے مذہبی عقائد کا جائزہ لیتے ہیں۔ 

 

 (Native Americans)  باشندے اصل امریکی

امریکی باشندے عمومی طور پر ایک عظیم اور برتر خدا کی عبادت کے لیے معروف اصل 

 Thomas)ہیں اور وہ فرشتوں پر بھی ایمان رکھتے تھے۔ اس حوالے سے تھامس ہیریٹ 

Harriot)  :نے اپنے مشاہدات ان الفاظ میں بیان کیے ہیں 

 لیکن ہے، موجود ل سےکا ماننا تھا کہ ایک عظیم اور برتر خدا از (Indians) ینزانڈ”

 تاکہ کیا، پیدا کو دیوتاؤں چھوٹے پہلے سے سب تو کیا ارادہ کا کرنے تخلیق دنیا نے اس جب

“ہوں۔ مددگار میں عمل کے حکمرانی پر اس اور تخلیق وہ

57

 

                                                             

57

 دیکھیے:   

 “Indian Religion - Fort Raleigh National Historic Site (U.S. National 

Park Service)”,   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––164میری دریافت   ––––

 قبائل  (Anishinaabeg)انی شی نا بے 

یہ قبائل ایک خدا  ۔انی شی نا بے شمالی امریکہ کے قدیم ترین مقامی قبائل کا ایک گروہ ہے

و  ” جسے وہ ، ہے پر ایمان رکھتا

 

خٹ
ی

 

ب
م

 ے 
چ
گتخ

“ (Gitche Manitou)  ۔ ہے  کہتا “عظیم روح” یا

و ” دیگر انڈین قبائل بھی اس واحد اعلیٰ ہستی کو 

 

خٹ
ی

 

ب
م

“ (Manitou)  کے نام  “عظیم روح” یا

 کے راستے پر نیکیانھیں ۔ انی شی نا بے لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ان کے خالق نے ہے سے یاد کرتا

کے تصور سے گہری  “صراطِ مستقیم” چلنے پر مامور کیا ہے۔ نیکی کے راستے کا یہ تصور قرآن کے 

مماثلت رکھتا ہے۔ انی شی نا بے اور دیگر ریڈ انڈین قبائل میں زندگی اخلاقی اصولوں اور اقدار 

، میں جا سکیں ،مقام ہےجو ایک بہتر  — “روحانی دنیا” تاکہ روحیں  کے مطابق گزارنا لازم ہے

 یا  “باز دھوکا” ے قیام نہیں ہے۔ ان قبائل میں ہو گی، جو اچھا جا “زیر زمین دنیا” ورنہ ان کا انجام 

کے کردار کا تصور بھی پایا جاتا ہے۔ تاہم، یہ کردار ہمیشہ منفی نہیں سمجھے  “فریب دینے والے”

 نے کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ جاتے، کیونکہ اکثر یہ لوگوں کو زندگی کے اہم سبق سکھا

 (Nanabozho) “نانا بوزھو” 

58

باز یعنی   بے قبائل کے تصور میں ایک دھوکاانی شی نا 

شیطان کا کردار ادا کرتا ہے،

59

 جس کا مقصد لوگوں کے لیے مسائل پیدا کرنا ہوتا ہے۔ 

 

 چین

د نہیں، تاہم قبل مسیح سے قدیم چینی عقائد کے بارے میں زیادہ تفصیلات موجوء  2000 

                                                             

https://www.nps.gov/fora/learn/education/indian-religion.html 

58

 یاپر مضمون  

 

خڈ  ب
بخی
خک ن

 دیکھیے۔“  Anishinaabe ”و

59

 یاو  

 

خڈ  ب
بخی
خک ن

 ملاحظہ کیجیے۔“    Nanabozho  ”پر مضمون 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––165میری دریافت   ––––

 شواہد بتاتے ہیں کہ اس دور کے لوگ ایک بزرگ ترین خدا کی عبادت کرتے تھے، جسے 

”Shangdi “  کہا جاتا تھا۔ چین کے بعض علاقوں میں اس اعلیٰ ہستی کو ”The Jade 

Emperor  “ کے نام سے بھی یاد کیا جاتا تھا۔ چین میں جہنم کا ایک تصور بھی تھا۔ یہ ایک

اور ارواح کو ان کے گناہوں کے کفارے کے لیے یہاں  کہا جاتا تھا “ Diyu”  مقام ہے جسے

 “ Tian” ایک آسمانی دنیا کا تصور بھی موجود ہے، جسے  لے جایا جاتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ

کہا جاتا ہے اور یہ نیک روحوں کا مسکن سمجھا جاتا ہے۔

60

 

کہا جاتا  “ Mogwai” جنھیں  ہے، قدیم چینی قوم کے ہاں شیطانی قوتوں کا بھی ذکر ملتا

ہے۔ موجودہ دور میں چینی معاشرت میں یہ اصطلاح ان آبا و اجداد کی ارواح کے لیے استعمال 

ہوتی ہے، جو اپنی زندگی میں مظالم کا شکار ہوئیں اور بدلے کی خواہش رکھتی ہیں۔ تاہم، قدیم 

کو نقصان پہنچانے اور برائی کی کی مخلوق تھی جو انسانوں شر “ Mogwai” چینیوں کے نزدیک 

طرف راغب کرنے کی کوشش کرتی تھی۔

61

 

 

 (Aboriginals)مقامی آسٹریلوی قبائل  قدیم

سب سے بڑا خالق اور  Baiameابوریجنل قبائل کے بہت سے گروہوں کے نزدیک 

                                                             

60

 دیکھیے:  

Cierra Tolentino, “Chinese Mythology: History, Culture, Myths, and 

Heroes,” https://historycooperative.org/chinese-mythology/. 

61

 دیکھیے:  

Onukwube Anedo and Anedo Ngozi, “Ghosts in Chinese and Igbo 

Religion,” Journal of African Studies & Development, Vol. 13, pp. 1 – 14. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––166میری دریافت   ––––

ہے۔ ان میں یہ عقیدہ بھی پایا جاتا ہے کہ (Supreme Creator Sky God)آسمانی خدا 

انھی یک روح ہے۔ اسی طرح ان کے آبا و اجداد کی روحیں بھی موجود ہیں۔ وہ فطرت کی ا

ارواح کو کائنات کا خالق مانتے ہیں۔ ان کے ہاں جنت کا ایک مبہم تصور موجود ہے۔ ان کا ماننا 

میں جانا ہوتا ہے، جہاں “  Land of the Dead” زندگی کے اختتام پر روح کو دنیوی ہے کہ 

 ہے کہ زندگی میں کسی فرد نے مخصوص مذہبی رسومات میں کس حد داخلہ اس بات پر منحصر

تک حصہ لیا اور اس کی تدفین کی رسومات کتنی درستگی سے انجام دی گئیں۔ یوں ایک خدا، 

آخرت، اچھے یا برے انجام کا تصور اور یہ خیال کہ دنیا میں کچھ مخصوص داریاں انسان کے 

   عقائد کا بنیادی حصہ ہیں۔اخروی مقدر کا تعین کرتی ہیں، ان کے

 “ Dream Time” عناصر  قدیم مقامی آسٹریلوی قبائل کا یہ اعتقاد تھا کہ کائنات کے تمام

تخلیق کیے گئے۔ ڈریم ٹائم کسی بھی شے کے وجود میں آنے سے پہلے کا دور  میں  کے دوران

کو زندگی گزارنے  بلکہ انسانوں ،ہے۔ ان کے مطابق، خالقوں نے نہ صرف انسان کو پیدا کیا

 Dreamتاکہ موت کے بعد وہ ایک بہتر مقام تک پہنچ سکیں۔  کے اصول بھی سکھائے

Time  اور حیوانات کی تخلیق کی، زمین کے   خالقوں نے مردوں، عورتوںمیں کے دوران

نے خوراک کی  انھوں اور انسانوں کے باہمی رویوں کے اصول وضع کیے۔  قوانین مرتب کیے

اس لیے لازمی سمجھا جاتا تھا تاکہ مرنے والے کی جنھیں —، تدفین یش بط، پیداتقسیم کے ضوا

 اور شادی بیاہ کے رسوم بھی متعین کیے۔   —روح امن میں اپنی مقررہ جگہ پہنچ سکے

62

ان کے  

                                                             

62

 دیکھیے:  

Scott Linklater, “What Is Aboriginal Dreamtime?”,  

https://www.aboriginal-art-australia.com/aboriginal-art-



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––167میری دریافت   ––––

قبائل  Yolnguباز اور فتنے کے کردار کا تصور بھی پایا جاتا ہے۔ قدیم  عقائد میں ایک دھوکا

باز اور فتنہ پرور کردار ہے، جو انسانوں کے درمیان  ایک دھوکا Bamapanaکے مطابق 

اختلاف اور انتشار پیدا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

63

 

 

 قدیم مصر

اور ہر سلطنت اپنے مخصوص دیوتا کو  قدیم مصر میں مختلف دیوتاؤں کو برتری حاصل تھی

تھا، جس کا تصور (Ptah) “پتاح”  معبودِ اعلیٰ کے طور پر پوجتی تھی۔ پہلی سلطنت کا اعلیٰ دیوتا

 مخلوقجو ازلی اور غیر ،کو ہر شے کا ایسا خالق مانا جاتا تھا Ptahتوحید کے قریب تر دکھائی دیتا ہے۔ 

اور عدل و انصاف کا  بردار ہے۔ وہ کائنات کے آغاز کا باعث، دعاؤں کو سننے والا، سچائی کا علم

سرپرست سمجھا جاتا تھا۔

64

 

کے پَر کا ایک نمایاں تصور بھی پایا جاتا ہے، جس کے  Maatمیں قدیم مصری عقائد 

مطابق موت کے بعد انسان کو خدا کے سامنے حساب کے لیے پیش کیا جاتا تھا۔ ہر شخص کے 

                                                             

library/aboriginal-dreamtime/. 

63

 دیکھیے:  

Arthur Cotterell, “Bamapana,” in A Dictionary of World Mythology 

(Oxford University Press, 2003),  

https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/97801921

77476.001.0001/acref-9780192177476-e-487. 

64

 دیکھیے:  

Robert a Armour, Gods and Myths of Ancient Egypt, (American Univ in 

Cairo Press, 2001), 99-100. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––168میری دریافت   ––––

دل کو سچائی اور انصاف کے پَر میں تولا جاتا، تاکہ یہ فیصلہ کیا جا سکے کہ آیا اس کی روح اخروی 

یا نہیں۔ دار ہے زندگی میں جنت کی حق

65

 

 

 افریقی یوروبا مذہب 

یوروبا مذہب ہزاروں برس سے افریقہ میں رائج ہے۔ اس مذہب میں ایک عظیم خدا کا 

کہلاتا ہے۔ یوروبا مذہبی روایت میں “  Olodumare” یا  “ Olorun” تصور ہے۔ یہ خدا 

نیکی، پاکیزگی، کہا جاتا ہے۔ یوروبا کے پیروکار  “ Irunmole” جنھیں فرشتوں کا بھی ذکر ہے، 

یعنی نیک روحانی دنیا میں “ Orun-Rere” اور کمال کی جستجو سے یہ کوشش کرتے ہیں کہ وہ 

 پیڈیا بریٹانیکا کے مضمون نگار کے مطابق: جگہ پا سکیں۔ انسائیکلو

 نے جس ہے موجود عقیدہ کا خدا خالق ایسے ایک میں مذاہب افریقی پر،عمومی طور ”

 ملتی بھی روایت یہ میں اساطیر کے ںفریقی قوموا مختلف رکھی۔ دبنیا کی کائنات متحرک ایک

 لیتا کر دور سے معاملات انسانی کو خود خدا خالق یہ بعد کے لانے میں حرکت کو دنیا کہ ہے

“ہے۔

66

 

کردار کا تصور بھی پایا جاتا ہے، جو  “چالاک” یا  “باز دھوکا” افریقی مذہبی عقائد میں ایک 

ائی کی علامت ہوتا ہے، لیکن بعض روایات کے مطابق وہ اچھائی کا غالب صورتوں میں بر

                                                             

65

 دیکھیے :   

Robert a Armour, Gods and Myths of Ancient Egypt, (American Univ in 

Cairo Press, 2001), 135. 

66

 ۔“ African Religions ”پرمضمون: britannica.comدیکھیے:   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––169میری دریافت   ––––

اپنے مقاصد کے حصول کے  ذریعہ بھی ہو سکتا ہے۔ خواہ یہ کردار اخلاقی طور پر اچھا ہو یا برا، یہ

 نیکا میں ذکر ہوا ہے: یٹاجیسا کہ انسائیکلوپیڈیا بر دہی اور فریب کاری کا سہارا لیتا ہے۔ لیے دھوکا

 یہ ہے۔ کردار نمایاں اور عام ایک افریقی اساطیر میں (trickster)ز دھوکہ با”

 کر بھی کچھ لیے کے تکمیل کی لالچ اور خواہشات قابو بے اپنی اور ہے دیتا بدل کو روایت

“آئے۔ نہ کیوں ہی تباہی میں نتیجے کے اس چاہے ہے، رہتا تیار کو گزرنے

67

 

 

 اساطیر (Norse)نارسی 

موں کے مذہبی عقائد کے بارے میں تفصیلات کم دستیاب ہیں، قدیم اسکینڈی نیوین قو

 “ Odin” ے برتر کا تصور موجود تھا، جسے وہ بتاتے ہیں کہ ان کے ہاں ایک خدا لیکن شواہد

 کے نام سے جانتے تھے۔ 

نام  “ شہید جنگجوؤں کا ایوان” کہا جاتا ہے، جسے “ Valhalla” نارسی عقائد میں جنت کو 

کی  Odinجہاں جنگ میں مارے جانے والے بہادر جنگجو خدا  ،۔ یہ وہ مقام تھابھی دیا گیا ہے

قیادت میں پر مسرت زندگی گزارتے ہیں۔

68

 

کے نام سے  “ Niflheim” ان کے ہاں جہنم کا تصور بھی پایا جاتا ہے۔ وہ اس مقام کو 

  پکارتے ہیں اور اس کا بیان کچھ یوں کرتے: 

 م جو موت کے بعد بروں کا ٹھکاناوہ مقا...لی دنیا مُردوں کی سرد، تاریک اور دھند”

“ہے۔

69

 

                                                             

67

 ۔“ African Religions ”پر مضمون: britannica.comدیکھیے:   

68

  britannica.com :پر مضمون” laValhal  “ ۔ملاحظہ کیجیے 

69

  britannica.com پر مضمون:”  Niflheim  “۔ملاحظہ کیجیے 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––170میری دریافت   ––––

  “ Loki” جو  کا کردار بھی موجود ہے، “ (شیطان)چالاک ” یا  “ دھوکہ باز” نارسی عقائد میں 

کہلاتا ہے۔ یہ کردار نہ مکمل طور پر اچھا سمجھا جاتا ہے اور نہ برا، لیکن اس کا مقصد ہمیشہ انتشار 

پیدا کرنا ہوتا ہے۔

70

 

 

 یونانی اساطیر

وہ جنت  Elysiumکو سب سے بڑے خدا کا درجہ حاصل تھا۔  Zeusیونانی اساطیر میں 

  تھی جہاں دیوتاؤں کی عنایات سے لافانی ہونے والے ہیروز بستے تھے۔

71

Underworld 

 قدیم یونانیوں کے عقائد میں جہنم کی طرح ایک جگہ تھی۔

72

مکار ” یونانی اساطیر میں بھی  

ا سب سے بڑ، یعنی  Prometheusکے کردار کو اہم مقام حاصل ہے، جسے  “ (شیطان)

 کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ ،باز دھوکے

73

س  

ھ

 

خت می

)یعنی فریب کی روح( اور  Dolosپرو

Pseudea  ہے۔کرتا )جھوٹ کی روح( کو کنٹرول

74

 

اگرچہ ان تہذیبوں کے عقائد اور اساطیری داستانوں کی تفصیلات ایک دوسرے سے 

 مختلف ہیں، لیکن ان میں عمومی اور بنیادی تصورات میں نمایاں ہم آہنگی پائی جاتی ہے۔ بہت

                                                             

70

  britannica.com پر مضمون:” Loki “ ۔ملاحظہ کیجیے 

71

  britannica.com پر مضمون:”  Elysium “ ۔دیکھیے 

72

  britannica.com پر مضمون:” Greek, Roman, Mythology -Hell  “ ۔یکھیےد 

73

  .combritannica پر مضمون:” Prometheus  “۔یکھیےد 

74

 دیکھیے:  

 “DOLUS (Dolos) - Greek God or Spirit of Trickery & Guile, 

https://www.theoi.com/Daimon/Dolos.html. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––171میری دریافت   ––––

اور آخرت میں  ان سب اساطیر میں ایک سب سے بڑے خدا یا خالق کا تصور، آخرت کا عقیدہ

 “باز دھوکا” انسان کے اعمال کی بنیاد پر اچھے یا برے انجام کا تصور شامل ہیں۔ اسی طرح، ایک 

راہ  کردار کا ذکر بھی ان عقائد میں مشترک ہے۔ یہ کردار انسانوں کو گم “گمراہ کرنے والے” یا 

 غلط راستے پر ڈالنے کی کوشش کرتا رہتا ہے۔ انھیں کرنے اور 

ب یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ دنیا کی مختلف تہذیبوں میں یہ یکساں تصورات کہاں سے ا

ن تصورات کا تقریباً ہر انسانی معاشرے میں پایا جانا آ گئے۔ یہ امر غور کا تقاضا کرتا ہے۔ ا

ایک مشترکہ ماخذ کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ اس کے علاوہ کوئی اور معقول وجہ نظر نہیں 

مختلف انسانی معاشرے آزادانہ طور پر ان تصورات کو اپناتے۔ نہ انسانی نفسیات  آتی کہ کیوں

کہ تمام انسان  جو اس طرف اشارہ کرے ، ہےمیں اور نہ ہی خارجی ماحول میں کوئی ایسی چیز

ایک مخصوص انداز میں سوچنے اور ایسی حقیقت کی یہ تشریحات اپنانے پر فطری طور پر مجبور 

 تھے۔ 

میرے نزدیک یہ اشتراک قرآن کے اس دعوے کی تصدیق ہے کہ شروع میں تمام 

وں ہزاروں سال کے انسان ایک ہی الہامی پیغام کو حق مانتے تھے۔ بعد میں یہ پیغام سینکڑ

مختلف مذاہب اور اساطیری کہانیوں میں بکھر گیا۔ ان داستانوں اور عقائد کی میں دوران 

جو ان سب کے  ، تفصیلات چاہے کتنی بھی مختلف ہوں، ان میں ایک بنیادی مشابہت موجود ہے

 مشترکہ منبع و ماخذ کے وجود کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ 

 

 لیے خدا کے نبی  انسانیت کی ہدایت کے ۔3

قرآن یہ واضح کرتا ہے کہ جب انسانیت حق سے بھٹکنے لگی تو خدا نے مختلف اقوام میں سے 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––172میری دریافت   ––––

کو اس عظیم منصب پر فائز  کا مقام عطا کیا۔ ان انبیا  “نبی” انھیں نیک اور برگزیدہ افراد کو چنا اور 

کی  راہیوں اور بگاڑ ر ان گمکرنے کا مقصد یہ تھا کہ وہ انسانوں کو حق کی طرف واپس بلائیں او

 ۔اصلاح کریں جو وقت کے ساتھ انسانی معاشروں میں سرایت کر چکے تھے

75

  

 

 کے تصور کا مبہم خاکہ انسانی تاریخ میں انبیاالف۔ 

 واقف قرآن کا بیان ہے کہ انسانیت مجموعی طور پر اللہ تعالیٰ کے نبیوں کے تصور سے

اور وہ خاطر خواہ پیروکار حاصل   پنی اقوام نے مسترد کر دیاکو ان کی ا تھی، لیکن زیادہ تر انبیا

۔ کرنے میں کامیاب نہ ہو سکے

76

کتاب اللہ کا یہ دعوی  تاریخی مشاہدات سے ہم آہنگ دکھائی    

دیتا ہے۔ انسانیت عمومی سطح پر ایسے افراد کے تصور کو تسلیم کرتی رہی ہے، جو خدا سے رابطے 

تے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ انسانی میں لوگوں کو حق کی طرف بلااور اس کی رہنمائی  میں تھے

 تہذیب میں ملتے ہیں۔ اور بزرگ شخصیات کے تصورات تقریباً ہر تاریخ میں ہمیں شمن، رِشی

میں سے مخصوص شخصیات کا واضح ریکارڈ کم ہی   انبیاے چند استثناءات کے ایسےتاہم، سوا

 کے پیغمبر زرتشتمت کے رِشیموجود ہے۔ استثنائی مثالوں میں جیسے ہندو

 

خت ٹ

 

ی

ش

س

 

ت
اور  ، زر

 شامل ہیں۔ انبیا ابراہیمی روایت کے 

خدا نے مختلف اقوام میں تو  قرآن کے بیانیے کے مطابق، جب انسانیت حق سے بھٹک گئی

 کو مسترد کر دیا گیا۔ کسی نبی کی دعوت اور پیغام کو قبول یا رد کرنے کا کوئی لیکن، اکثر انبیا ، بھیجے  انبیا

                                                             

75

 ۔ 213:  2 ہالبقر  

76

 ۔ 72-71:  37فاتالصا  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––173میری دریافت   ––––

 قیامت” دنیوی نتیجہ نہیں ہوتا تھا، کیونکہ ہر انسان کا حتمی احتساب 
ِ
 تھا۔ پر ہونا طے پایا  “یوم

خدا نے رسول بھیجے، جن کا کام صرف ہدایت اور رہنمائی کے ابلاغ تک  کے بعد انبیا

 نہایت سنگین تھے۔  محدود نہ تھا، بلکہ ان کے نہ ماننے کے دنیوی نتائج 

  خدا کے رسول کے تصور کا جائزہ!—زیرِ بحث ہے  یہاں   ہے جو یہی وہ بنیادی نکتہ

 

 خدا کے رسول اور قانونِ رسالت۔4

محمد صلی رسولوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی سنت اور قانون رسالت، بالخصوص حضرت 

غامدی سینٹر آف ” حیثیت رسول پر، تفصیلی بحث اور حوالہ جات کے لیے  بہاللہ علیہ وسلم 

پلے لسٹ ملاحظہ کریں۔اتمام حجت کی کے یوٹیوب چینل پر دستیاب “ لرننگاسلامک

77

  

 

 نبی اور رسول: دو مختلف مناصبالف۔ 

بر یا قاصد ہے۔ ہر رسول نبی ہوتا ہے، یعنی وہ خدا سے  کا لغوی مطلب پیغام “رسول” 

کرتا وحی وصول کرتا ہے، لیکن قرآن نبی اور رسول کے مناصب میں واضح فرق  براہِ راست

 اور ان دونوں اصطلاحات کو مخصوص اور مختلف مواقع پر استعمال کرتا ہے۔  ہے

 قرآن میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: 

 یہی ساتھ کے اُس ہے، بھیجا بھی نبی جو اور رسول جو پہلے سے تم ،(پیغمبر اے) ہم نے”

                                                             

77

سوالات کے جواب  23” عنوان غامدی سینٹر آف اسلامک لرننگ کے یو ٹیوب چینل پر ویڈیو بہ  

  دیکھیے۔  “میں: اتمام حجت



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––174میری دریافت   ––––

 گیا ہو انداز خلل کی، شیطان اسُ کی تمنا میں تمنا کوئی بھی جب نے اسُ کہ آیا پیش معاملہ

 ہے بخشتا قرار کو آیتوں اپنی اللہ پھر ہے، دیتا مٹا اللہ کو اندازی خلل اسِ کی شیطان پھر ہے۔

  (52:  22الحج) “۔ہے وحکیم علیم اللہ اور

دو مختلف مناصب ہیں۔ ابن  “رسول” اور  “نبی” ے امت اس بات پر متفق ہیں کہ علما

 بق، نبی وہ ہے جو نئی شریعت یا کتاب نہیں لاتا، جبعاشور اور زمخشری جیسے مفسرین کے مطا

کہ رسول نئی کتاب اور شریعت لاتا ہے۔ تاہم، اس تاویل میں ایک اشکال یہ ہے کہ قرآن 

نے خود یہ علیہ السلام حضرت عیسیٰ  ،کو رسول قرار دیتا ہے۔ البتہعلیہ السلام حضرت عیسیٰ 

نے کوئی نئی  انھوں اور  کی شریعت کے پیروکار تھےعلیہ السلام موسیٰ حضرت واضح کیا ہے کہ وہ 

شریعت نہیں دی۔ مولانا مودودی نے اس اختلاف پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اگرچہ 

قرآن کے مطابق نبی اور رسول دو مختلف مناصب ہیں، لیکن ان کے مابین فرق کے حوالے 

ے سامنے قطعی اور حتمی رااور اب تک کوئی  ے موجود ہےکے درمیان اختلافِ راعلما سے 

 نہیں آئی۔ 

نے قرآن کی روشنی میں رسول صاحب امین احسن اصلاحی اور جاوید احمد غامدی مولانا 

نے اس موضوع پر گہری تحقیق کی علما کے حقیقی تصور کو وضاحت سے بیان کیا ہے۔ ان دونوں 

 رات کو سمجھنے کیہے۔ میرے نزدیک رسول کے اس تصور کو سمجھنا اسلام کے کئی بنیادی تصو

 کلید ہے۔ 

 

 رسالت کے تصور کا درست مفہوم: زمین پر خدا کی عدالتب۔ 

کو خدا   قرآن کے مطابق، نبی وہ ہستی ہے جو خدا کا پیغام انسانوں تک پہنچاتی ہے۔ بعض انبیا



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––175میری دریافت   ––––

جانے کے بعد یہ کتابیں پا کی طرف سے کتابیں عطا کی گئیں تاکہ ان کے دنیا سے رحلت 

درمیان مذہبی تنازعات کے تصفیے کا ذریعہ بنیں ۔لوگوں کے 

78

نبی کے پیغام کو قبول یا رد  

 کرنے کا کوئی فوری دنیوی نتیجہ نہیں ہوتا، کیونکہ ہر فرد کا حتمی احتساب روز قیامت ہوگا۔ 

جس کے پیغام کو قبول یا تمرّد سے مسترد کرنے کے ان کے براہ  ،لیکن رسول وہ ہے

ری دنیوی نتائج نہایت گہرے اور اہم ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا راست مخاطبین کے لیے فو

 ارشاد ہے: 

 درمیان کے اُن تو ہے آجاتا رسول کا اُن جب پھر ہے۔ رسول ایک لیے ہر قوم کے”

  (47:  10یونس) “۔جاتا کیا نہیں ظلم کوئی پر اُن اور ہے جاتا دیا کر فیصلہ ساتھ کے انصاف

 سے سزا کہ) دیں بھیج نہ رسول ایک تک جب دیتے، نہیںہم )کسی قوم کو( کبھی سزا ”

  (15:  17اسرائیل بنی) “۔( ےد کر پوری حجت پر اُس وہ پہلے

 تک جب تھا، نہیں والا کرنے ہلاک کو بستیوں انِ پروردگار تیرا کہ حقیقت یہ ہے”

  “۔ دے سنا کر پڑھ انِھیں آیتیں ہماری جو لے بھیج نہ کو رسول کسی میں مرکز کے انِ

 (59:  28القصص)

قرآن کے مطابق وہ قومیں جن کی طرف رسول بھیجے گئے، کچھ مخصوص برائیوں میں مبتلا 

رسول کے پیغام کو جھٹلانے کی وجہ مبعوث کیے گئے تھیں۔ البتہ ان پر دنیوی سزا ان کی طرف 

  ۔سے ہی نازل ہوئی

79

  

۔ میں ہمیشہ سوچتا تھا یہ حقیقت میرے لیے ایک دیرینہ سوال کا جواب بن کر سامنے آئی

                                                             

78

 ۔ 213:  2ہالبقر  

79

 ۔ 6-5:  64بنالتغا ۔ 10:  69قہ۔ الحا113-112:  16النحل   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––176میری دریافت   ––––

تو  پر پتھروں کی بارش کی صورت میں عذاب بھیجا پر طوفان یا قوم لوط کہ جب خدا نے قوم نوح

آج کے دور میں ایسے عذاب کیوں نہیں آتے، خاص طور پر ان شہروں میں جہاں نہ صرف 

اس معمے کو حل کھلے عام گناہ کیے جاتے ہیں، بلکہ ان کی تبلیغ بھی کی جاتی ہے ؟ قرآن ہمارے 

کرتا ہے۔ یہ واضح کرتا ہے کہ عمومی طور پر لوگوں کے گناہوں کا فیصلہ قیامت کے دن ہی 

لیکن کسی رسول کے پیغام کو جھٹلانے کا جرم اس کے براہ راست مخاطبین کے لیے دنیوی  ، ہوگا

 سزا کا باعث بنتا ہے۔ 

البتہ ان  ، ا و سزا قرار دیا ہےنے ان آیات میں مذکورہ جزا و سزا کو قیامت کی جزعلما کچھ 

یونس کی آیات  ۂنہیں کرتا۔ مثال کے طور پر، سور آیات کا سیاق و سباق اس تاویل کی تائید

میں قطعی طور پر واضح ہے کہ مذکورہ سزا دنیوی سزا ہے۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ ان  48-49

محمد صلی کب آئے گا؟ تو “یہ فیصلہ” آیات کا موقع کلام یہ ہے کہ لوگوں نے یہ سوال کیا کہ 

ہر قوم کے لیے ایک مقررہ وقت یا مہلت ہوتی ہے، کہ کو حکم دیا گیا کہ وہ فرمائیں اللہ علیہ وسلم 

کر دیا جاتا ہے۔ خاص طور پر  فیصلہ نافذتو  اور جب وہ وقت آتا ہے اور مہلت گزر جاتی ہے

اور  یک مہلت دی جاتی ہےبالکل صراحت سے بتاتی ہے کہ ہر قوم کو ا 4حجر کی آیت  ۂسور

محمد صلی اللہ علیہ ان پر فیصلہ صادر ہو جاتا ہے۔ مزید برآں، تو  جب یہ مہلت ختم ہو جاتی ہے

 77 کی آیت  غافر ۂ؛ سور40 کی آیت  رعد ۂجن میں خاص طور پر سور —د آیاتکو متعدوسلم 

تعالیٰ ان کی قوم کے میں یہ خبر دی گئی ہے کہ اللہ  —شامل ہیں 46 کی آیت  یونس ۂسور اور 

حوالے سے اپنی دینونت کے متعلق کچھ فیصلے ان کی زندگی میں دکھا دے گا اور کچھ ان کی 

وفات کے بعد ظاہر ہوں گے۔ یہ آیات تصریح کرتی ہیں کہ قرآن میں جس فیصلے کا ذکر کیا گیا 

 یہ ہے، خاص طور پر رسول کے مخاطبین کے حوالے سے، وہ دنیوی فیصلہ ہے۔ اس کا مطلب



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––177میری دریافت   ––––

ہے کہ رسول کے براہِ راست مخاطبین میں سے جو لوگ اس کے پیغام کو جھٹلاتے ہیں اور اس 

دنیا میں بھی انھیں پر ظلم کرتے ہیں، وہ قیامت کے دن تو سزا کے مستحق ہوں گے ہی، لیکن 

 —شمول زمخشری، بیضاوی، اور ابو حیان بہ — عذاب کا سامنا کرنا ہوگا۔ بہت سے روایتی علما

بات سے متفق ہیں کہ ان آیات میں مذکور فیصلہ دنیوی فیصلہ ہے، اور وہ اس کے مقابل  اس

 کو ثانوی حیثیت دیتے ہیں۔ نظر نقطۂ

 6آیات کی  انبیا  ۂاور سور  15تا  13آیات کی  ابراہیم  ۂخدا کے رسولوں کے منصب کو سور

واضح کیا گیا ہے کہ رسولوں نے میں نہایت جامع انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ ان آیات میں   9تا 

 ناحق مسترد کیا گیا، دھمکیاں دی گئیںانھیں اپنی قوموں کے سامنے خدا کا پیغام پیش کیا، لیکن 

اور ان پر ظلم کیے گئے۔ نتیجتاً، ان رسولوں کے منکرین پر خدا کا فیصلہ نافذ ہوا۔ ان ظالموں کو 

 وں کو نجات دی گئی۔ یہ آیات اس سنتِ کہ رسولوں اور ان کے پیروکار ہلاک کر دیا گیا، جب

الٰہی کو بیان کرتی ہیں کہ رسولوں کا انکار کرنے والوں کا انجام ہمیشہ تباہی ہوتا ہے، اور خدا اپنے 

 کنار کرتا ہے۔ اور کامیابی سے ہم رسولوں اور ان پر ایمان لانے والوں کو نجات دیتا ہے

بلکہ اپنے  ،کے لیے سزا کا باعث بنتے ہیں اللہ تعالیٰ کے رسول نہ صرف انکار کرنے والوں

  96آیت کی  اعراف  ۂ بھی بنتے ہیں۔ قرآن سورپیروکاروں کے لیے دنیوی انعامات کا ذریعہ

 دنیا میں انعامات سےانھیں میں واضح کرتا ہے کہ جو لوگ رسول کے پیغام کو قبول کرتے ہیں، 

میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے کہ جب  14آیت کی  ابراہیم  ۂنوازا جاتا ہے۔ مزید برآں، سور

رسول کے دشمنوں کو ختم کر دیا جاتا ہے تو ان لوگوں کو، جو رسول کے پیغام کو قبول کرتے اور 

 اس کی مدد کرتے ہیں، زمین پر اقتدار کی صورت میں دنیوی انعام عطا کیا جاتا ہے۔

ں کے لیے خدا کی طرف رسولوں کا انکار کرنے والوں اور ان پر ظلم ڈھانے والو  چنانچہ



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––178میری دریافت   ––––

کہ رسول کے پیغام کو قبول کرنے اور اس کی حمایت کرنے  سے دنیوی سزا مقرر ہے، جب

 والوں کے لیے دنیا میں انعامات اور برکتیں طے ہیں۔

 

  کن لوگوں سے ناراض ہوتا ہےخدا ۔5

ہے۔ خدا کے رسول کا انکار ان کے براہِ راست مخاطبین کے لیے دنیوی سزا کا باعث بنتا 

اگر میں کسی رسول کا براہِ راست  کہ  اس حقیقت نے میرے ذہن میں ایک سوال کو جنم دیا

مخاطب ہوں اور باوجود اس کے کہ میں رسول کے پیغام کو خلوص دل سے سنتا ہوں، لیکن کچھ 

 نہ ہو، جائز وجوہات کی بنا پر، مثلاً اگر پیغام کا کوئی پہلو اخلاقی یا عقلی طور پر میرے لیے قابلِ فہم

نہیں!  کہ  ہے میں اس پیغام کو قبول نہ کروں تو کیا خدا مجھے سزا دے گا؟ اس پر قرآن کا جواب 

 میں اس کی وضاحت پیش کرتا ہوں۔

قرآن اس بات پر بہت زور دیتا ہے کہ رسول کے براہِ راست مخاطبین کے لیے خدا حق کو 

حت کو ممکن بنانے کے لیے خدا ہر شک و شبہ سے بالاتر کر کے واضح کر دیتا ہے۔ اس وضا

اور اس   مختلف ذرائع اختیار کرتا ہے۔ مثال کے طور پر، رسول کی بے عیب شخصیت اور کردار

 یش جہاں کسی معقول مخالف دلیل کی گنجا ،کا مضبوط اور مدلل بیان ایسا ماحول پیدا کرتے ہیں

اور خارجی سیاسی و عسکری  باقی نہیں رہتی۔ اس کے علاوہ، رسول کو معجزات عطا کیے جاتے ہیں

حالات اس انداز سے ترتیب پاتے ہیں جو اس کے دعوے کی سچائی کو مزید تقویت بخشتے ہیں۔ 

اور خارجی واقعات کی مدد سے ایسا ماحول تشکیل  یوں دلائل کی قوت، رسول کا کردار، معجزات

ہے۔ جو لوگ اس واضح  جہاں حق رسول کے مخاطبین پر غیر مبہم طور پر واضح ہو جاتا ،پاتا ہے

حق کا انکار کرتے ہیں، ان کے انکار کی وجوہات عموماً بے بنیاد ہوتی ہیں۔ مثلاً، وہ رسول کے 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––179میری دریافت   ––––

یا انا کے خلاف سمجھ کر رد  خواہشات، مفادات، روایاتدنیوی پیغام کو غفلت کی وجہ سے یا اپنی 

 کرتے ہیں۔ 

اور آپ رسول   پر مبنی ہوقرآن کا اعلان ہے کہ جب تک آپ کی نیت خالص اور سچائی

کے پیغام کو جان بوجھ کر اور ناحق طور پر رد نہ کریں، آپ کو سزا نہیں دی جائے گی۔ اس بات 

 کو قرآن کی درج ذیل آیت میں واضح طور پر بیان کیا گیا ہے: 

 تک جب تھا، نہیں والا کرنے ہلاک کو بستیوں انِ پروردگارتیرا  کہ حقیقت یہ ہے”

 کے اسِ ے۔د سنا کر پڑھ انِھیں آیتیں ہماری جو لے بھیج نہ کو رسول کسی میں مرکز کے انِ

 لوگ کے اُن جب ہیں، کرتے ہلاک وقت اسُی کو بستیوں ہم کہ ہے حقیقت بھی یہ ساتھ

 (   59:  28القصص) “۔ہیں جاتے بن والے ڈھانے ظلم اوپر اپنے

میں اللہ فرماتا ہے کہ وہ   45  یتآکی  ابراہیم  ۂاور سور  70   آیتکی  توبہ  ۂقرآن کی سور

قومیں جن کی طرف رسول بھیجے گئے تھے، اس وقت ہلاک کر دی گئیں جب ان لوگوں نے 

۔ اس اصطلاح کا مطلب یہ ہے کہ وہ لوگ جانتے بوجھتے باطل “اپنے اوپر ظلم کیا” ہی خود 

 اعمال کے مرتکب ہوئے۔

رسول کے براہِ راست مخاطبین  ہے کہ میں فرماتا  5 آیتکی  غافر  ۂمزید برآں، قرآن سور

نے جھوٹے اور بے بنیاد  جنھوں میں سے جو لوگ خدا کی سزا کے مستحق قرار پائے، وہ تھے 

بَاطِلِ ۔  )حق کو مسترد کیا ذریعے سے دلائل کے 
ْ
وا بِال

ُ
 (وَجَادَل

 اسی طرح، قرآن میں یہ بھی واضح کیا گیا ہے کہ جھوٹ اور تکبر خدا کے نزدیک ناقابل

گناہ ہیں۔ متعدد مقامات پر اللہ تعالیٰ نے اعلان کیا کہ تکبر کسی بھی صورت میں قابل معافی 

میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جو لوگ   60کی آیت  غافر  ۂرمعافی نہیں۔ مثال کے طور پر، سو

آن تکبر کے سبب خدا کے پیغام کو رد کرتے ہیں، وہ ہلاکت میں مبتلا ہوں گے۔ علاوہ ازیں، قر



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––180میری دریافت   ––––

ہے، بتاتی ہے کہ خدا نے  اہوبیان اللہ تعالیٰ کا اولین انسانوں سے مکالمہ میں میں وہ آیت جس 

ہدایت انھیں انسانوں سے اپنے خطاب میں یہ وضاحت کی کہ جب بھی وہ حق سے ہٹیں گے تو 

ٹ اور رسول بھیجے جائیں گے۔ ان آیات میں یہ بھی فرمایا گیا ہے کہ وہ جھو  دینے کے لیے انبیا

 اپنے غلط فہم کو چھپانے کی کوشش نہ کریں )ذریعے سے کے 
َ
 ک

َ  
( اور نہ جانتے بوجھتے حق کو اوْ بُ ذ

(۔ تکبر کی حقیقت کو مزید واضح کرتے ہوئے، رسول وَاستَکبرَُواتکبر کے سبب مسترد کریں )

 نے ایک حدیث میں اس کی تعریف یوں بیان کی: صلی اللہ علیہ وسلم کریم 

 (91رقم مسلم،) “۔ہے سمجھنا حقیر کو اورلوگوں کرنا نہ قبول کو حق جھتےبو کبر، جانتے”

 حق کو پہچاننے کے باوجود 
ِ
اللہ تعالیٰ ان لوگوں سے سخت ناراض ہوتا ہے جو اسُ کے پیغام

قرآن کے ان مقامات کا جائزہ لیتے ہیں جہاں اللہ تعالیٰ نے  ،مسترد کر دیتے ہیں۔ آئیےبلاوجہ 

 مت کی ہے جو دل سے حق کو ماننے کے باوجود اسے جھٹلاتے ہیں۔ ان افراد کی سخت مذ

علیہ   میں آیا ہے کہ فرعون اور اس کی قوم نے حضرت موسیٰ  14  آیتکی  نمل  ۂسور

کہ ان کے دل اس بات پر یقین رکھتے تھے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے بھیجے ں کا انکار کیا، حالاالسلام 

  ۔ ناحق اور تکبر کے باعث اس حق کو جھٹلا دیانے  انھوں ہوئے رسول ہیں، لیکن 

میں قرآن اعلان کرتا ہے کہ مکہ کے مشرکین اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو  83کی  نحل  ۂسور

 نے پیغام الٰہی کو رد کر دیا۔  انھوں پہچانتے تھے، لیکن اس کے باوجود ناشکری کرتے ہوئے 

نصاری  کے ایک گروہ کے متعلق و کےبراہ راست مخاطب یہود صلی اللہ علیہ وسلم  نبی

کو   جن کو ہم نے کتاب دی ہے، وہ اسِ نبی کہ  میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے  146 آیتکی بقرہ  ۂسور

ایسا پہچانتے ہیں، جیسا اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں۔ اور انِ میں یہ ایک گروہ ہے جو جانتے بوجھتے 

 حق کو چھپاتا ہے۔ 

 میں اہل کتاب کے اس گروہ کی سخت مذمت کی گئی ہے جو  71 آیتکی آل عمران  ۂسور



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––181میری دریافت   ––––

 راہ کرتے ہیں۔  ہیں اور لوگوں کو گم “ جان بوجھ کر حق کو چھپاتے”

کے مطابق جہنم میں وہ لوگ جائیں گے جو دنیا میں حق کو چھپانے  28 آیتکی  انعام  ۂسور

 کے جرم کے مرتکب ہوئے۔ 

 کہ قیامت کے دن نقصان اٹھانے والے وہ میں فرمایا گیا ہے  9 آیت کی  اعراف  ۂسور

 نے اللہ تعالیٰ کی ہدایت کو ناحق اور بے بنیاد وجوہات کے باعث رد کیا۔  جنھوں  ، ہوں گے

جو ہدایت واضح ہو جانے کے بعد بھی اللہ  ،میں ان لوگوں کا ذکر ہے 32  آیتکی  محمد  ۂسور

 تعالیٰ اور اس کے رسول کی مخالفت پر اتر آتے ہیں۔ 

میں ان افراد کی مذمت کی گئی ہے جن کے دل حق کی گواہی دے   14  آیتکی  نمل  ۂسور

 نے اپنی انا اور تکبر کی وجہ سے اسے جھٹلا دیا۔  انھوں چکے تھے، لیکن 

 

 کافر کون ہے؟الف۔ 

 “کافر” بنیادی طور پر قرآن ان کے لیے ، جو لوگ اللہ تعالیٰ کے رسولوں کو جھٹلاتے ہیں 

استعمال کرتا ہے۔ یہ لفظ عام طور پر ایسے شخص کے لیے بولا جاتا ہے جو حق کا انکار  کی اصطلاح

محمد نے کھلے عام  جنھوں ان افراد کو کافر یا منکر کہا گیا ہے  کرے یا اسے چھپائے۔ قرآن میں

کی اصطلاح صرف انکار تک محدود  “کافر” کے پیغام کو مسترد کیا۔ تاہم، صلی اللہ علیہ وسلم 

بلکہ اس کے معنی میں ناشکری اور تکبر بھی شامل ہیں، جو قرآن میں اس کے گہرے اور  ،نہیں

 وسیع تر مفہوم کو واضح کرتے ہیں۔ 

سے مشتق ہے۔ قبل از اسلام عرب اس لفظ کو  “ر-ف-ک” عربی مادے  “کافر” لفظ 

ڈال دیتے   کسان زمین میں بیج بوتے وقت ان پر مٹینکہن کے لیے استعمال کرتے تھے، کیوکسا



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––182میری دریافت   ––––

وہ  “کافر” تھے، یعنی بیج کو چھپاتے تھے۔ جس طرح کسان بیج کو مٹی میں چھپاتا ہے، ویسے ہی 

شخص ہے جو حق کو چھپاتا ہے، یعنی ایسا شخص جو جانتے بوجھتے حق کا انکار کرتا ہے۔ 

80

 

کو  صرف وہ نہیں جو حق کا جانتے بوجھتے انکار کرے، بلکہ وہ بھی ہے جو حق “کافر” چنانچہ 

وجوہات ایسے شخص پر دلالت کرتا ہے جو غیر معقول “کافر”چھپائے۔ دوسرے الفاظ میں، لفظ

 کی بنا پر حق کو قبول کرنے سے انکار کرے۔ 

اللہ تعالیٰ حق کو اپنے براہ راست ذریعے سے قرآن صراحت سے بتاتا ہے کہ رسول کے 

باقی نہیں رہتی۔ جب  یش  گنجامخاطبین کے لیے اس قدر واضح کر دیتا ہے کہ کسی شک و شبہ کی

جو لوگ رسول کے پیغام کو رد کرتے ہیں، وہ تو  حق کا وضوح اس درجے میں مکمل ہو جاتا ہے

بے جا وجوہات کی بنا پر ایسا کرتے ہیں اور یوں اللہ تعالیٰ کے عذاب کے مستحق قرار پاتے ہیں۔ 

ین کی طرف سے رسولوں کے منکرجنھیں چند ایسی مخصوص وجوہات کا جائزہ لیتے ہیں  ،آئیے

 انکار اور ان کے پیغام کو رد کرنے کے لیے استعمال کیا گیا: 

۔ قرآن ان لوگوں کی مذمت کرتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی آیات کو سمجھنے کی کوشش کے 1

  (84:  27النمل)۔ بغیر ہی مسترد کر دیتے ہیں 

جب تک اللہ خود اس ۔ یہ مطالبہ کہ حق کو اس وقت تک قبول نہیں کیا جائے گا 2

 (31:  43 خرفالز)۔ معاشرے کے اشرافیہ سے بات نہ کرے 

                                                             

80

 دیکھیے:  

Abdullah al Andalusi, “What Is a Kafir? The Confusion in English 

Regarding the Quranic Use of the Word ‘Kafir,’” (blog),  

https://abdullahalandalusi.com/2016/05/05/thequranic-use-of-the-

word-kafir/. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––183میری دریافت   ––––

مفادات یا نفسانی خواہشات کے دنیوی ۔ حق کو اس بنیاد پر مسترد کرنا کہ وہ ان کے 3

 (48:  5 ئدہ۔ الما 29:  53 النجم) ۔خلاف ہے

و شعور کا استعمال ۔ وہ لوگ جو نہ حق کو سننے کے لیے تیار ہوتے ہیں اور نہ ہی اپنے فہم 4

 (22:  8 نفال۔ الا10: 67 الملک) ۔کرتے ہیں

کے عقائد اور روایات کے خلاف  ۔ حق کو اس بنیاد پر رد کرنا کہ وہ ان کے آباؤ اجداد5

 (70:  7 عراف۔ الا10:  14)ابراہیم۔  ہے

 ۔غیر معمولی معجزات کے تقاضے کی بنیاد پر مسترد کرنا بجاے ۔ حق کو عقلی دلائل کے 6

 (93-89:  17بنی اسرائیل۔ 124:  6نعامالا)

اس بنیاد پر حق کو رد کرنا کہ رسول محض ایک انسان ہے اور کسی غیر معمولی طاقت کا حامل ۔ 7

 (10: 14 ابراہیم ۔ 8-7:  25 قان۔ الفر94:  17بنی اسرائیل ۔ 3-1:  21نبیا الا) ۔نہیں

زور   والے زیادہ تر غریب اور کم۔ اس وجہ سے حق کو مسترد کرنا کہ اس پر ایمان لانے8

 (27: 13 عد۔ الر111:  26اءالشعر) ۔طبقے کے لوگ ہیں

کو رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے  انھوں ۔ بعض یہودیوں کی مذمت اس بنا پر کی گئی کہ 9

 (90-87:  2ہالبقرماننے سے اس لیے انکار کیا کہ وہ ان کی قوم سے تعلق نہیں رکھتے تھے )

 بے شمار آیات ایسی ہیں، جو اس کے پیغام کو رد کرنے والوں کے پیش نظر اسی قرآن میں

 نوع کی غیر معقول اور ناحق وجوہات کو بیان کرتی ہیں۔ 

 

 کی معقولیت سزا کی حق ب۔ انکارِ 

فرض کریں کہ قرآن میں رسولوں کے متعلق پیش کی گئی پوری اسکیم درست ہے۔ اگر 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––184میری دریافت   ––––

بلکہ اخلاقی طور پر بھی بالکل جائز اور معقول ہے کہ ان  ،ر پریہ نہ صرف عقلی طوتو  ایسا ہے

جو قرآن میں بیان کردہ بے بنیاد وجوہات کی بنا پر اللہ تعالیٰ کے رسول  ،لوگوں کو سزا دی جائے

 کو جھٹلاتے ہیں۔ 

 

 کے حوالے سے مختصر وضاحتج۔ تکفیر 

اور رسول  چونکہ انبیا ، ہےیہ صرف اللہ تعالیٰ جانتا ہے کہ انسانوں کے دلوں میں کیا 

یہ بتا دیتا ہے کہ کون شخص ناحق انھیں اللہ سے رابطے میں ہوتے ہیں، اس لیے اللہ  راست براہِ 

 اور بے بنیاد وجوہات کی بنا پر حق کو جھٹلا رہا ہے۔ 

اللہ کے آخری نبی اور رسول ہیں۔ ان کے بعد محمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن کے مطابق، 

قرار دینا ہمارے اختیار میں نہیں، کیونکہ ہم کسی کے دل میں جھانک کر یہ نہیں جان  کسی کو کافر

سکتے کہ وہ شخص اللہ کے پیغام کو کیوں مسترد کر رہا ہے۔ ممکن ہے کہ اس شخص کے سامنے حق 

اور ایسا اسلام کی بہت سی مختلف اور  اس کی مسخ شدہ تصویر آئی ہوبجاے کی اصل شکل کے 

ت کی موجودگی میں ممکن بھی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ وہ شخص حق کو اس لیے متضاد تعبیرا

مسترد کر رہا ہو کہ جو دلائل اس کے سامنے پیش کیے گئے ہیں، وہ اسے اخلاقی، عقلی یا منطقی طور 

پر مطمئن نہ کر سکے ہوں۔ مزید یہ بھی ممکن ہے کہ وہ شخص زندگی میں ایسی سنگین مشکلات 

س کے پاس حق کو تلاش کرنے کے لیے درکار وقت ہو اور نہ توانائی۔ خلاصہ سے دوچار ہو کہ ا

ہم نہ تو اللہ سے براہ راست پوچھ سکتے ہیں اور نہ ہی کسی کے دل میں جھانک کر یہ تعین کر   یہ کہ

سکتے ہیں کہ وہ شخص کسی پیغام کو مخلصانہ وجوہات کی بنا پر مسترد کر رہا ہے یا بے جا وجوہات کی بنا 

  اس سے منہ موڑ رہا ہے۔ پر



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––185میری دریافت   ––––

اللہ تعالیٰ سے براہ راست رابطے میں تھے۔ ان کے بعد یہ ذریعہ باقی محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

یہ فیصلہ کہ کون کافر ہے اور کون نہیں، صرف قیامت  کے بعدمحمد صلی اللہ علیہ وسلم نہیں رہا۔ 

لوگ اسلام کو رد کرتے ہیں، وہ کے دن اللہ تعالیٰ ہی کریں گے۔ اس لیے آج کے دور میں جو 

 کافر نہیں کہا جا سکتا۔ انھیں اور  محض غیر مسلم کہلائیں گے

امید ہے کہ اب تک قرآن میں رسولوں کے حوالے سے پیش کی گئی اسکیم آپ کو بھی 

 جتنی یہ میرے لیے ہے۔  ،اتنی ہی عقلی اور اخلاقی محسوس ہو گی

 

 اللہ کے پہلے رسول  ، نوح حضرت  ۔6

کا قصہ قرآن میں مختلف مقامات پر بیان کیا گیا ہے۔ یہاں ہم چند آیات کی  ت نوح حضر

 ۔ یں گےمیں دلائل پیش کرنے کی کوشش کرمدد سے اس موضوع پر اپنے موقف کی تائید 

قرآن حضرت نوح کے حوالے سے کسی مخصوص زمانے کا تعین نہیں کرتا، لیکن جس طرح 

اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنی قوم کی طرف بھیجے جانے  کتاب اللہ میں ان کا ذکر ہوتا ہے،

 ۔والے پہلے رسول تھے

81

کے  حضرت نوح نے اپنی قوم میں پھیلے ہوئے شرک اور بت پرستی

کی قوم  ور اخلاقی اصلاح کی دعوت دی۔ نوحخلاف آواز اٹھائی اور قوم کو ایک اللہ کی عبادت ا

  ۔ اور ان کی منطق اور دلائل کو نظرانداز کر دیاکے سرداروں نے ان کی دعوت کو مسترد کیا

82

 

نے نوح کا مذاق اڑاتے ہوئے یہ اعتراضات کیے کہ اگر وہ واقعی اللہ کے رسول ہیں تو  انھوں 

                                                             

81

 ۔ 9:  14ابراہیم۔ 163: 4 ءالنسا   

82

 ۔ 7-5:  71نوح   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––186میری دریافت   ––––

ان کے پاس غیر معمولی اور مافوق الفطرت طاقت کیوں نہیں؟ یا پھر ان کے ماننے والے زیادہ 

؟ تر غریب اور نچلے طبقے کے لوگ کیوں ہیں

83

نے یہاں تک دھمکی دی کہ اگر نوح اپنی  انھوں 

۔سنگسار کر دیا جائے گاانھیں تبلیغ سے باز نہ آئے تو 

84

 

قرآن میں بیان کردہ خدا کے رسولوں کے متعلق قانون الٰہی کے مطابق، نوح کی قوم کو 

۔ ہلاک کر دیا گیاذریعے سے ان کے انکار اور رسول کی مخالفت کی پاداش میں ایک طوفان کے 

ذریعے نوح کے پیغام کو قبول کرنے اور ان کی مدد کرنے والے چند متبعین کو ایک کشتی کے 

گیا۔ زمین پر غلبہ عطا کیا انھیں اور بعد میں  بچا لیا گیاسے 

85

 

قرآن نوح کی قوم کے مقام سکونت یا ان کے اور ان کی قوم کے ساتھ پیش آنے والے 

نہیں کرتا۔ تاہم، یہ واضح کرتا ہے کہ نوح کا طوفان  واقعات کی زمانی ترتیب کی تفصیل بیان

بلکہ ایک علاقائی واقعہ تھا، جس کا مقصد رسولِ خدا کے براہِ راست مخاطبین میں  ،عالمی نہیں

 سے منکرین کو ہلاک کرنا تھا۔ 

یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہم سائنسی یا تاریخی طور پر اس بات کی تصدیق کر سکتے ہیں کہ 

ہلاک کیا ذریعے سے نوح واقعی موجود تھے اور ان کی قوم کو ایک مقامی طوفان کے  حضرت

 ۔  موجود نہیں یقہطر سائنسیکا کوئی گیا؟ ہمارے پاس ان دعووں کی تصدیق یا تردید 

چسپ  لیکن ایک امید موجود ہے۔ قرآن حضرت نوح کے قصے کے بارے میں ایک دل

کہ نوح کے واقعے کو اس نے انسانی اجتماعی یادداشت میں  دعوی  کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے

                                                             

83

 ۔  111: 26 اءالشعر ۔ 24:  23منون۔ المو27:  11ہود    

84

 ۔ 116:  26اءالشعر    

85

 ۔ 73: 10 یونس ۔ 64:  7عراف۔ الا120-119:  26اء۔ الشعر40:  11ہود    



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––187میری دریافت   ––––

۔بنایا ہے“یاد دہانی” اور “ نشانی” محفوظ رکھا ہے اور بعد کی نسلوں کے لیے اسے 

86

اگرچہ 

نوح کے بعد کے کئی رسولوں کے واقعات بیان کرتا ہے، لیکن یہ منفرد دعوی  حضرت قرآن 

۔ یہ ایک حیرت انگیز دعوی  ہے۔ تو کیا نوح کے واقعے کے بارے میں کرتا ہےحضرت صرف 

نوح کا قصہ انسانی اجتماعی یادداشت میں موجود ہے؟ جی ہاں، یہ قصہ دنیا کی کئی حضرت واقعی 

اور یہ حقیقت قرآن کے دعوے کی تائید کرتی ہے۔ ان قصوں کی  ثقافتوں میں موجود ہے

دی نکات مشترک ہیں، جو تفصیلات مختلف ہو سکتی ہیں، لیکن ان میں عمومی تصورات اور بنیا

ان سب کے ایک مشترک ماخذ کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ قرآن کے اس خاص دعوے کی 

ہے،  آن کی الہامی حیثیت کی دلیل بناتاشت کو قرکی سرگذنوح حضرت حقیقت یہ ہے کہ یہ 

کر  کے لیے یہ ممکن نہیں تھا کہ وہ جان سکیں کہ چین سے لےمحمد صلی اللہ علیہ وسلم کیونکہ 

ہندوستان، شمالی امریکہ، افریقہ اور آسٹریلیا تک تقریباً تمام ثقافتوں میں طوفان کا قصہ موجود 

 اور ان سب روایات میں عمومی مماثلت پائی جاتی ہے۔  ہے

شت معمولی اختلافات کے ساتھ اسلام، عیسائیت کی سرگذ نوححضرت ہم جانتے ہیں کہ 

بھر کی دیگر مختلف ثقافتوں میں طوفان کے ان قصوں  دنیا ،اور یہودیت میں موجود ہے۔ آئیے

 کا جائزہ لیتے ہیں۔ 

 

 دنیا کی تقریباً تمام تہذیبوں میں طوفان کے قصے: ایک تجزیہالف۔ 

اور عظیم طوفان کی کہانی  (Waynaboozhoo)ریڈ انڈینز کے ہاں طوفان: وینابوزھو 

ناراض ہو کر زمین پر طوفان ، انسانیت سے (Great Spirit)کے مطابق خدا یا عظیم روح

                                                             

86

 ۔ 78: 37فات۔ الصا12:  69قہ۔ الحا37:  25قانالفر    



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––188میری دریافت   ––––

نامی ایک شخص نے  (Waynaboozhoo)ختم کر دے۔ وینابوزھو انھیں لے آیا تاکہ 

۔بسایاایک بیڑا بنا کر اپنی جان بچائی اور بعد میں زمین کو دوبارہ 

87

 

طوفان: نارڈک داستان میں زمین ایک دیو کے خون سے ڈوب جاتی  (Norse)نارڈک 

 Frost)“ فراسٹ جائنٹ” نے قتل کیا تھا۔ صرف ایک  خدا (Odin)ہے، جسے اوڈین 

Giant) ۔ اور اس کی بیوی کشتی پر زندہ بچتے ہیں اور بعد میں زمین کو آباد کرتے ہیں

88

 

چینی طوفان: چینیوں کے ہاں موجود طوفان کے قصے کے مطابق کچھ بچے آسمانی بجلی کے 

طوفان کی خبر دے دیتا ہے۔ وہ  آنے والےانھیں بدلے میں وہ ۔ دیوتا پر احسان کرتے ہیں

بچاؤ کے لیے ایک کدو جیسی کشتی فراہم کرتا ہے۔ وہ بچے اس کشتی میں سوار ہو جاتے انھیں 

ہیں اور طوفان سے جان بچاتے ہیں۔ پھر یہی بچے زمین کو دوبارہ آباد کرتے ہیں۔

89

 

کی، جو نامی ایک شخص نے ایک مچھلی کے ساتھ اچھائی  (Manu)ہندوستانی طوفان: منو 

                                                             

87

 دیکھیے:  

“A Flood of Myths and Stories | Blog | Independent Lens,”  

https://www.pbs.org/independentlens/blog/a-flood-of-myths-

andstories/. 

88

 دیکھیے:  

“A Flood of Myths and Stories | Blog | Independent Lens,”  

https://www.pbs.org/independentlens/blog/a-flood-of-myths-

andstories/. 

89

 دیکھیے:  

 “A Flood of Myths and Stories | Blog | Independent Lens,”  

https://www.pbs.org/independentlens/blog/a-flood-of-myths-

andstories/. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––189میری دریافت   ––––

کو آگاہ کیا  (Manu)کچھ روایتوں کے مطابق، وشنو دیوتا کا اوتار تھی۔ مچھلی نے بعد میں منو 

۔ منو کیاور اسے ایک کشتی بنانے کی ہدایت  کہ ایک طوفان انسانیت کو ختم کر دے گا

(Manu) اور بعد میں زمین کو دوبارہ آباد کیا۔ طوفان سے بچ گئے

90

 

انسانیت سے ناراض ہو کر زمین پر ایک عظیم طوفان  (Zeus) یونانی طوفان: دیوتا زیوس

خو ن  (Zeus)بھیجتا ہے۔ زیوس 
خلٹ ب
ک

 جنھوں اور اس کی بیوی کو بچایا،  (Deucalion)نے ڈیو

نے بعد میں زمین کو دوبارہ آباد کیا۔

91

 

خا  کا طوفان: گلگا میش کے رزمیخ  ب
خم
ت

 

ن
کے  (Epic of Gilgamesh)قدیم میسوپو

 دیوتا زمین پر طوفان لا کر انسانیت کو ختم کرنے کا فیصلہ کرتے ہیں۔ ایک مطابق آسمان کے عظیم

نامی شخص کو دیوتاؤں کے منصوبے سے آگاہ کرتا ہے اور اسے  (Utnapishtim)دیوتا اوتناپشتم 

اس   (Utnapishtim)تجویز دیتا ہے کہ وہ اپنے آپ کو ایک کشتی بنا کر بچا سکتا ہے۔ اوتناپشتم 

لوگوں اور جانوروں کے  کرتا ہے اور ایک کشتی تعمیر کرتا ہے۔ اپنی بیوی، چند ہنمائی پر عملر

زمین کو مکمل طور پر تباہ کر ہے ، جو  تا جاتا ہے۔ پھر ایک شدید طوفان آساتھ کشتی میں سوار ہو

 پیروکار اس طوفان سے ، اس کی بیوی اور ان کے چند(Utnapishtim)۔ اوتناپشتم دیتا ہے

                                                             

90

 دیکھیے:  

 “A Flood of Myths and Stories | Blog | Independent Lens,”  

https://www.pbs.org/independentlens/blog/a-flood-of-myths-

andstories/. 

91

 دیکھیے:  

 “A Flood of Myths and Stories | Blog | Independent Lens,”  

https://www.pbs.org/independentlens/blog/a-flood-of-myths-

andstories/. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––190میری دریافت   ––––

ل    ہیںمحفوظ رہتے
بخ
ل

 

خب
ن

۔دیتا ہے اپنی برکت سے نوازانھیں نے  (Enlil)اور دیوتا ا

92

 

کو  انسانی نسل ن کیا جاتا ہے کہداستان میں بیا (Sumerian)طوفان کی سومیری 

دیوتاؤں نے اپنے کام سر انجام دینے کے لیے تخلیق کیا تھا۔ انسانوں کی آبادی بہت زیادہ اور 

  لہٰذا پرشور ہو گئی۔ 
بخ
ل

 

خب
ن

ختم کرنے کے لیے ایک طوفان بھیج دیا۔ انھیں نے  (Enlil)ل دیوتا ا

 

 

خ

)کچھ روایات کے  (Ziusudra)نے بادشاہ زیوسودرا  (Enki)لیکن ایک اور دیوتا این

ل (Atrahasis)مطابق بادشاہ اترہاسس 
بخ
ل

 

خب
ن

نے  (Enlil)( کو بچانے کی خواہش ظاہر کی۔ ا

 

 

خ

 کو براہ راست بادشاہ کو خبردار کر (Enki)این

 

خ

نے  (Enki)نے سے منع کر دیا، اس پر این

بادشاہ کے نرسل سے بنے گھر کو مخاطب کیا۔ بادشاہ نے یہ انتباہ سن لیا، ایک کشتی بنائی اور اپنے 

 خاندان کے افراد اور مختلف جانوروں کو بچا لیا۔

93

 

 نامی دیوتا انسانیت کو اس کے (Ra)طوفان کی مصری روایت: مصری روایت کے مطابق را 

  خلاف بغاوت کے سبب ختم کرنا چاہتا ہے

 

مت

 

چ
ستخ

کو یہ کام سونپتا ہے۔  (Sekhmet)اور اپنی بیٹی 

 

 

مت

 

چ
ستخ

(Sekhmet)  زمین کو کے ہاتھوں موت اور تباہی پھیل جانے کے بعد دیگر دیوتا

 

 

مت

 

چ
ستخ

نشے میں آ کر اپنی تباہی روک  (Sekhmet)شراب سے ڈھانپ دیتے ہیں تاکہ 

زندگی شروع کریں۔دوبارہ ملتا ہے کہ وہ زمین پر  لوں کو موقعدے۔ اس سے بچ جانے وا

94

 

                                                             

 

92

  mythencyclopedia.com پر مضمون” Myth Encyclopedia -Floods  “ دیکھیے۔ 

93

 دیکھیے:   

“The Flood of Noah and the Flood of Gilgamesh | The Institute for 

Creation Research,”  

https://www.icr.org/article/noah-flood-gilgamesh/. 

94

 دیکھیے:  

Joshua J. Mark, “Book of the Heavenly Cow,” World History Encyclopedia,  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––191میری دریافت   ––––

ہوائی تہذیب میں طوفان کی اساطیر: ہوائی کے مقامی لوگوں کے ہاں طوفان کا قصہ 

 “نو” کے قصے سے حیرت انگیز حد تک مشابہت رکھتا ہے۔ اس داستان میں   حضرت نوح

(Nu) کے خاندان کے افراد بچ جاتے  اس اور نامی شخص خدا کے حکم پر ایک کشتی بناتا ہے

کہ باقی انسانیت طوفان میں ہلاک ہو جاتی ہے۔ جب، ہیں

95

 

افریقہ میں طوفان کا معروف قصہ: افریقہ کے کئی قدیم قبائل میں طوفان کی ایسی کہانیاں 

 (Maasai)موجود ہیں، جو طوفان نوح سے بہت مشابہت رکھتی ہیں۔ مثال کے طور پر، مآسی 

جب  ،طرح کے ایک واقعے کی روایت ہے۔ کہا جاتا ہے کہ ایک وقت ایسا آیا قبیلے میں اس

پاک کرنے ذریعے سے انسانیت اس قدر فساد کا شکار ہو چکی تھی کہ خدا نے زمین کو طوفان کے 

کو خدا نے حکم دیا کہ وہ ایک کشتی  (Tumbainot)کا فیصلہ کیا۔ ایک نیک شخص، تمبائینوٹ 

وہ طوفان سے  ، تاکہ روں اور اپنے خاندان کے افراد کو سوار کرےبنائے اور اس پر کچھ جانو

محفوظ رہے۔

96

 

میں نے دنیا بھر کی تہذیبوں سے یہ مثالیں اس لیے پیش کی ہیں تاکہ یہ واضح ہو کہ قرآن 

کی کہانی کو انسانی اجتماعی یادداشت  کا یہ دعوی  کس قدر معتبر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح

کھا۔ یہ حیرت انگیز بات ہے کہ قرآن میں کئی رسولوں کے قصے بیان کیے گئے میں محفوظ ر

 “نشانی” اور  “یاد دہانی” کی کہانی کو خاص طور پر تمام انسانیت کے لیے  ہیں، لیکن حضرت نوح

                                                             

https://www.worldhistory.org/Book of the Heavenly Cow/ 

95

 دیکھیے:  

“Flood Myths,” Indigenous Peoples Literature (blog),   

https://indigenouspeoplenet.wordpress.com/2022/06/29/flood-

myths/ 

96

  ligion.comre-meta :پر مضمون”  Africa -Flood Myths  “ ملاحظہ کیجیے۔ 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––192میری دریافت   ––––

 قرار دیا گیا۔ قرآن کا یہ دعوی  حیران کن طور پر درست ثابت ہوتا ہے، کیونکہ حضرت نوح

یباً تمام انسانی تہذیبوں میں کسی نہ کسی شکل میں موجود رہا ہے، اگرچہ ان تقر کے طوفان کا قصہ

 روایات کی تفصیلات میں اختلافات موجود ہیں۔ 

اس انھیں اس پہلو سے دیکھا جائے تو جو لوگ قرآن کی الہامی حیثیت پر شک کرتے ہیں، 

عالمی  ےکے آثاردعو کی کہانی کے بارے میں قرآن کے بات پر غور کرنا چاہیے کہ حضرت نوح

۔ اب نہیں ہیں صرف عرب یا اس کے آس پاس کے علاقوں تک محدود ئے جاتے ہیں اور سطح پر پا

کی کہانی چین سے  کو یہ کیسے معلوم ہو سکتا تھا کہ نوحمحمد صلی اللہ علیہ وسلم  کہ  سوال یہ پیدا ہوتا ہے

 ہے۔ غور قابل د ہے؟ یہ نکتہ لے کر افریقہ اور آسٹریلیا تک تقریباً ہر تہذیب میں موجو

اب تک، میرے خیال میں قرآن میں رسولوں کے بارے میں بیان کردہ بیانیہ عقلی اور 

اب رسولوں کے بارے میں قرآن کے بیانیے  ،خارجی شواہد کے مطابق نظر آتا ہے۔ آئیے

 کو مزید گہرائی میں اتر کر دیکھتے ہیں۔ 

 

 مرحلہ: انفرادی رسولوں کے متعلق خدا کے منصوبے کا پہلا۔7

 رسول

کے بعد رسولوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے منصوبے کا  قرآن کے مطابق حضرت نوح

پہلا مرحلہ سامنے آتا ہے، جس کے تحت مختلف اقوام کی ہدایت کے لیے انفرادی رسول 

مبعوث کیے گئے۔

97

کہ کچھ کا  قرآن میں بعض رسولوں کا نام صراحت سے مذکور ہے، جب

                                                             

97

 ۔  59:  28۔القصص 15:  17بنی اسرائیل۔ 47: 10یونس    



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––193میری دریافت   ––––

 ۔ا تعالیٰ کو ہےعلم صرف خد

98

 

قرآن کے بیانیے سے یہ واضح ہوتا ہے کہ جب انسانیت چھوٹی چھوٹی بستیوں میں بکھری 

ہر قوم کی رہنمائی کے لیے الگ الگ رسول بھیجے گئے۔ لیکن جیسے ہی انسانیت ترقی تو  ہوئی تھی

 دوسرا کرتے ہوئے قوموں اور تہذیبوں کے عہد میں داخل ہوئی، اللہ تعالیٰ کے منصوبے کا

مرحلہ شروع ہوا۔ اس نئے مرحلے میں انفرادی رسولوں کی جگہ ایسی قومیں کھڑی کی گئیں جو 

بلکہ اسے دنیا بھر  ،اللہ تعالیٰ کے پیغام کو نہ صرف اپنی زندگیوں میں نافذ کرنے کی ذمہ دار تھیں

کی نسل کو  میں پھیلانے پر بھی مامور تھیں۔ اس مقصد کے لیے اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم

لیکن کے زمانے کے لیے کوئی قطعی زمانی حوالہ موجود نہیں،  منتخب کیا۔ اگرچہ حضرت ابراہیم

کے نزدیک آپ تقریباً چار ہزار سال قبل مسیح کے دور میں دعوت دے رہے علما کے بائیبل 

 تھے۔ یہ دور انسانیت کے تہذیب کے دور میں داخل ہونے کے ساتھ مطابقت رکھتا ہے۔

 

 سے پہلے رسولوں کا تاریخی ثبوت حضرت ابراہیم الف۔

سے  ہے کہ حضرت ابراہیم دیہ سوال اکثر اٹھایا جاتا ہے کہ کیا کوئی ایسا تاریخی ثبوت موجو

—، تحریری تاریخ کی محدودیتپہلے تمام اقوام میں رسول مبعوث کیے گئے؟ بدقسمتی سے

یہ ممکن نہیں کہ تمام اقوام میں ان  کی بنا پر—سال پر محیط ہے 5500 یہ صرف تقریباً نکہکیو

رسولوں کی بعثت یا ان کے انکار کے نتیجے میں ان اقوام کے خاتمے کے متعلق کوئی حتمی شواہد 

 پیش کیے جا سکیں۔

                                                             

98

 ۔   9: 14ابراہیم۔  38:  25قانالفر   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––194میری دریافت   ––––

کے مخصوص رسولوں کا ذکر  قرآن میں صرف مشرق وسطیٰب۔ 

 کیوں ہے؟

ل بھیجے گئے، لیکن سے پہلے تمام اقوام میں رسو قرآن بیان کرتا ہے کہ حضرت ابراہیم

 وغیرہ مثلاً حضرت صالح، حضرت ہود، حضرت لوط —اس میں صرف چند مخصوص رسولوں 

کا ذکر کیا گیا ہے۔ قرآن وضاحت کرتا ہے کہ ان رسولوں کے تذکرے کا مقصد یہ تھا کہ   —

پہلے ہی ان کے قصوں سے  اور نصاری   قرآن کے فوری مخاطب، یعنی عرب مشرکین، یہود

۔ واقف تھے 

99

 

 

رسالت کا دوسرا مرحلہ: ذریت ابراہیم  اللہ تعالیٰ کے منصوبۂ ۔8

 کی ذمہ داری

قرآن کے مطابق، رسولوں کی بعثت دو مراحل پر مشتمل ہے۔ پہلے مرحلے میں، انفرادی 

۔رسولوں کو ان کی اقوام کی طرف بھیجا گیا

100

دوسرے مرحلے میں، رسالت کو ایک منتخب 

جو اللہ تعالیٰ  ،ایسی اقوام کو اٹھایا کیا گیاذریعے سے ر ان رسولوں کے گروہ تک محدود کر دیا گیا او

کے پیغام کو عملی طور پر نافذ کریں اور اس کی تبلیغ کریں۔ اس مقصد کے لیے اللہ تعالیٰ نے 

۔ کی نسل کو چنا  حضرت ابراہیم

101

 

                                                             

99

 ۔ 4:  54القمر    

100

 ۔  59:  28۔ القصص 15:  17بنی اسرائیل۔   47:  10یونس    

101

 ۔ 33: 3نآل عمرا ۔  27:  29تالعنکبو  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––195میری دریافت   ––––

جھٹلایا  انھیںاپنی قوم کی طرف اللہ تعالیٰ کے رسول تھے۔ ان کی قوم نے  حضرت ابراہیم

۔ اور ایذا پہنچائی 

102

نجات دی اور ان کی قوم کو ہلاک کر دیا۔ قرآن انھیں لیکن اللہ تعالیٰ نے 

ایک نئے انھیں کے زمانے کی کوئی مخصوص تعیین نہیں کرتا۔ مزید برآں،  حضرت ابراہیم

مشن کے ساتھ سرفراز کیا گیا۔ رسولوں کے دوسرے مرحلے کے آغاز کے طور پر، ان کی 

 کی نسل سے اور دوسری حضرت اسمٰعیل ایک حضرت اسحاق—د سے دو اقوام کو برپا کیا گیااولا

ان اقوام کا مقصد اللہ تعالیٰ کے پیغام کو نافذ کرنا اور دنیا میں اس کی تبلیغ کرنا —کی نسل سے

 تھا۔

 

 قرآن میں رسولوں کی بعثت کے دو مراحل کی حکمتالف۔ 

جو —رتقا اور رسولوں کا کردار انسانی معاشرتی اقرآن میں مذکور رسالت کے دو مراحل

ابتدا ۔کے پس منظر میں نہایت حکیمانہ محسوس ہوتا ہے—یر ہواخود دو ادوار میں وقوع پذ

قبائلی بستیوں میں منقسم تھا، انفرادی رسولوں کا بھیجا جانا ہی کافی  چھوٹی میں، جب انسان چھوٹی

ے آفرینش سے تقریباً پانچ سے چھ ہزار سال پہلے تر عرصے تک، جو ابتدا تاریخ کے بیش تھا۔

تک آتا ہے، انسانیت زیادہ تر چھوٹے دیہاتوں اور قصبوں میں سکونت پذیر تھی۔ تاہم، جب 

تہذیب و تمدن کے دور کا آغاز ہوا اور انسان چھوٹے گروہوں سے ترقی کرتے ہوئے سلطنتوں 

کے پیغام کو محفوظ اور متحرک رکھنے کے لیے اللہ تعالیٰ تو  اور بادشاہتوں کے دور میں داخل ہوا

کام کے دائرے کو وسعت دینا ضروری ہو گیا۔ ایسے وقت میں، اللہ تعالیٰ کی حکمت کے تحت، 

 ،ایک پوری قوم کو اس مقصد کے لیے منتخب کیا گیا کہ وہ نہ صرف اس کے پیغام کو زندہ رکھے

                                                             

102

 ۔ 24:  29تالعنکبو  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––196میری دریافت   ––––

 اس وقت کی معاشرتی حقیقتوں کے عین بلکہ دنیا بھر میں اس کی تبلیغ بھی کرے۔ یہ حکمت عملی

مطابق تھی، کیونکہ انسانی تمدن کا دائرہ قبائلی بستیوں سے نکل کر بڑی بڑی سلطنتوں اور اقوام 

 تک پھیل چکا تھا۔

 

 حضرت اسحاق کی نسل سے پہلی قوم: حضرت موسی اور خروجب۔ 

اور بعد ازاں وہ مصر  کی نسل ابتدائی طور پر کنعان کے علاقے میں مقیم تھی حضرت اسحاق

جو  یر ہوئے۔ بنی اسرائیلت وقوع پذے واقعاسے جڑ منتقل ہو گئی، جہاں حضرت یوسف

طور ایک  بہانھیں کی اولاد تھے، مصریوں کی غلامی میں مبتلا ہو گئے۔ ابھی تک  حضرت اسحاق

ری نہیں دی گئی قوم دنیا میں اللہ تعالیٰ کے پیغام کو نافذ کرنے اور اس کی تبلیغ کرنے کی ذمہ دا

 کی بعثت کے ساتھ شروع ہوئی۔علیہ السلام  تھی۔ یہ عظیم ذمہ داری حضرت موسیٰ

کو اللہ تعالیٰ نے فرعون اور اس کی قوم کی طرف رسول بنا کر علیہ السلام  حضرت موسیٰ 

کہ  کو یہ یقین دہانی کرائیعلیہ السلام  بھیجا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے قانون کے مطابق، حضرت موسیٰ

، وہ اور ان کے پیروکار اپنے مخالفین پر غالب آئیں گے

103

اور بنی اسرائیل کو نجات دے کر 

زمین میں پیشوائی عطا کی جائے گی ۔

104

کا پیغام قبول علیہ السلام   موسیٰ حضرت بنی اسرائیل نے  

 نے جنھوں البتہ فرعون نے اللہ کے رسول کی دعوت کو جھٹلایا۔فرعون اور اس کی قوم،  ،کیا

اور ان   اور مومنین پر ظلم و ستم بھی کیاعلیہ السلام  موسیٰحضرت سول کا انکار کیا، نے راللہ کے 

                                                             

103

 ۔ 35: 28القصص  

104

 ۔ 5: 28القصص  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––197میری دریافت   ––––

۔سے لڑے، جس کی پاداش میں ان پر اللہ تعالیٰ کا عذاب نازل ہوا

105

اس کے برعکس،  

نجات انھیں نے رسول کی دعوت کو قبول کیا اور اس کی حمایت کی، یعنی بنی اسرائیل،  جنھوں 

گئی اور زمین میں بادشاہی اور اقتدار سے نوازا گیا ۔دی 

106

 

میں ملتی ہیں۔یہاں یہ بتایا گیا  20-1:  20 بنی اسرائیل کے مشن کی تفصیلات کتاب استثنا

کنعان اور اس کے ارد گرد کی سرزمین عطا کی اور حکم دیا کہ وہ اس انھیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے 

اور اسے اللہ تعالیٰ کی عبادت پر عمل اور اس کی تبلیغ  یںعلاقے کو مشرکانہ عقائد سے پاک کر

مشرکانہ اقوام کو یا تو اس علاقے کو چھوڑ  کنعان کی کے لیے خاص کر دیں۔ اس مقصد کے تحت

دینا تھا یا مکمل تباہی کا سامنا کرنا تھا۔ بنی اسرائیل کے درمیان مشرکانہ اقوام کی موجودگی ان 

  خطرہ سمجھی گئی، کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے پیغام، خالص توحیدکے خدائی مشن کے لیے ایک سنگین

ے نمایندکہ اللہ کو یہ مقصود تھا کہ بنی اسرائیل اللہ کے  کی پاکیزگی کو متاثر کر سکتی تھی،جب

 ہ نسلوں کے لیے محفوظ رکھیں اور اسے دنیا بھر میں پھیلائیں۔یندکے طور پر اس پیغام کو آ

 

 کی تباہی کے حکم کی تعدیل  کنعان کے مشرکینج۔ 

بعض افراد کنعان کے مشرکین کی مکمل تباہی کے خدائی حکم کو ظالمانہ قرار دیتے ہیں۔ 

تاہم، اگر اس حکم کو اس وقت کے تاریخی سیاق و سباق میں دیکھا جائے تو اس کی حکمت واضح 

 ہو جاتی ہے:

                                                             

105

 ۔ 54: 8نفالالا  

106

 ۔ 21:  5ئدہ۔ الما 137: 7 عراف۔ الا 129: 7عرافالا  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––198میری دریافت   ––––

کرتے تھے۔ وہ جنگ  الف۔ بنی اسرائیل جنگ کے اخلاقی اصولوں کی سختی سے پابندی

سے پہلے اپنے دشمنوں کو صلح کی پیشکش کرتے تھے۔ اگر صلح کی پیشکش قبول نہ کی جاتی تو 

سے کہ عورتوں اور بچوں  قتل کیا جاتا، جبانھیں صرف مسلح مردوں سے جنگ کی جاتی اور 

  ( 14 - 10:  20 )استثنا۔ تعرض نہ کیا جاتا 

ئیل کو عطا کی گئی، تاکہ وہ ایک قوم کی حیثیت سے ب۔ کنعان وہ سرزمین تھی جو بنی اسرا

وہاں اپنی بنیاد قائم کریں اور اللہ تعالیٰ کے پیغام کو دنیا میں نافذ کرنے اور اس کی تبلیغ کرنے کا 

فریضہ انجام دیں۔ کنعان کے معاملے میں اللہ تعالیٰ نے یہ حکم دیا کہ جو مشرکین وہاں سے نہ 

ختم کر دیا جائے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ ان کی موجودگی بنی اسرائیل مکمل طور پر انھیں نکلیں، 

اور یہ بات نہایت  کے درمیان اللہ تعالیٰ کے پیغام کی پاکیزگی کے لیے ایک سنگین خطرہ تھی

  حکمت پر مبنی ہے۔

اور  یہ وہ دور تھا جب دنیا میں شرک اور مشرکانہ عقائد کا غلبہ تھا ، ذرا اس منظر کو ذہن میں لائیں

تھا۔  بردار اللہ تعالیٰ کے دین کا علم—بنی اسرائیل—توحید پر قائم رہنے والا صرف ایک مختصر گروہ

اہمیت کا حامل تھا یہ مشن نہایت عظیم اور فیصلہ کن تو  پیغام سچ ہےکا کے خدا  اگر حضرت ابراہیم

  پیش کریں۔کہ وہ اللہ تعالیٰ کے سچے پیغام کے واحد امین بن کر دنیا کے سامنے حق کو

بنی اسرائیل کو یہ ذمہ داری سونپی گئی تھی کہ وہ اللہ تعالیٰ کے پیغام کو نہ صرف کہ اب غور کیجیے

میں  بلکہ اسے نسل در نسل محفوظ رکھتے ہوئے دنیا کے گوشے گوشے ،اپنی زندگیوں میں نافذ کریں

 تھی، کیونکہ دنیا بھر میں پھیلائیں۔ یہ ذمہ داری اسُ وقت کی دنیا میں ایک کٹھن اور نازک چیلنج

اس تو  مشرکانہ عقائد کا راج تھا۔ ایسے میں اگر مشرکین کو کنعان میں رہنے کی اجازت دی جاتی

بات کا حقیقی خطرہ تھا کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ان مشرکین کے عقائد، رسومات اور 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––199میری دریافت   ––––

لیٰ کے پیغام میں ملاوٹ کا اور یوں اللہ تعا سرایت کر جاتیںمیں غیر اخلاقی روایات بنی اسرائیل 

 خدشہ پیدا ہو جاتا۔

یہ اللہ تعالیٰ کی حکمت تھی کہ کنعان کے مشرکین کو یہ اختیار دیا گیا کہ یا تو وہ سرزمین لہٰذا 

 یا پھر مکمل تباہی کے لیے تیار ہو جائیں۔ چھوڑ دیں

 

 اور خروج ، حضرت موسیآثارِ قدیمہ کے شواہد: حضرت یوسفد۔ 

اور بنی علیہ السلام ، حضرت موسیٰ علیہ السلام   عام ہے کہ حضرت یوسفاگرچہ یہ تاثر

 Decoding the” اسرائیل کے خروج کے واقعات کا کوئی مادی ثبوت موجود نہیں، لیکن 

Exodus  “  چ ا
م
س

نامی دستاویزی فلم اس موقف کو کامیابی سے چیلنج کرتی ہے۔ یہ فلم، جسے 

و بوویچی 
خک ب  
چ

(Simcha Jacobovici) کیمرون نے  

 

ز
خم
چ ت

 تیار کیا اور مشہور ہدایت کار 

(James Cameron) ،نے پروڈیوس کیا 

107

ان تاریخی شخصیات اور واقعات کے وجود  

کے لیے آثارِ قدیمہ سے ٹھوس شواہد پیش کرتی ہے۔ یہ شواہد اس بات کو تقویت دیتے ہیں 

 د ہے۔اور ان کے واقعات کی تاریخ میں ایک حقیقی بنیاد موجو  کہ ان انبیا

( نہ صرف حکمت اور قوانین الٰہی کا Old Testamentمزید برآں، عہد نامہ قدیم )

ایک اہم ماخذ ہے، بلکہ یہ بنی اسرائیل کے ماضی کے بارے میں محفوظ تاریخی دستاویز بھی 

 ہے۔ اسے یہودی تاریخ کا ایک معتبر اور اہم حوالہ سمجھا جانا چاہیے۔

                                                             

107

 دیکھیے:  

The Exodus Decoded, directed by Simcha Jacobovici, (2006, Canada, 

Associated Producers), Documentary. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––200میری دریافت   ––––

 دت میں ایک قوم کی تشکیلبنی اسرائیل: حضرت موسی کی قیاہ۔ 

کی قیادت میں اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو ایک قوم میں ڈھال علیہ السلام  حضرت موسیٰ

جو معاشرتی امور کی تنظیم کے لیے ایک  ،دیا۔ پہلی بار اللہ تعالیٰ نے ایسے قوانین نازل فرمائے

 تاکہ وہ اس کے پیغام پر دنیا میں مکمل نظام فراہم کرتے تھے۔ اس قوم کو اللہ تعالیٰ نے تیار کیا

۔عمل درآمد کریں اور اس کی تبلیغ کریں

108

یہ حقیقت ہماری زندہ تاریخ سے بھی ثابت ہوتی  

نے اپنے ایک خدا  انھوں بردار رہے۔  ہے کہ بنی اسرائیل ہزاروں سال تک توحید کے علم

کیا اور اس ذمہ داری کو ایک کے پیغام کو، جیسا کہ یہ قرآن میں مذکور ہے، دنیا کے سامنے پیش 

طویل عرصے تک خلوص کے ساتھ نبھایا۔ تاہم، وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بنی اسرائیل 

 بڑی میں مذہبی غرور اور اخلاقی انحطاط کی علامات ظاہر ہونے لگیں۔ قرآن نے اس حقیقت کو

توں میں کئی سورکے علاوہ دیگر آل عمران  ۂبقرہ اور سور ۂوضاحت سے بیان کیا ہے۔ سور

 ذمہ داریوںتفصیل کے ساتھ بتایا گیا ہے کہ کس طرح بنی اسرائیل نے حق سے انحراف کیا اور اپنی 

 کد کیا گیا ہے۔میں بھی اسی بات کو مزید مو  59مریم کی آیت  ۂمیں کوتاہی برتی۔ سور

 

 : بنی اسرائیل کے آخری رسولحضرت عیسیٰو۔ 

نے بنی  انھوں اللہ تعالیٰ کے رسول تھے۔ م علیہ السلا عیسیٰقرآن کا بیان ہے کہ حضرت 

اسرائیل کو دعوتِ دین دی، وعظ و نصیحت کی، اور ان کے شدید غرور، بداعمالیوں اور اللہ 

 ۔سرزنش کیانھیں تعالیٰ سے کیے گئے عہد کی خلاف ورزی پر 

109

عیسیٰ میں بھی حضرت بائیبل   

                                                             

108

 ۔5:  82القصص   

109

  ۔مائدہ کی آیات اہم ہیں ۂاور دیگر بہت سی آیات میں یہی فرمایا گیا ہے، خاص طور پر سور  78: 5ئدہالما  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––201میری دریافت   ––––

 ں پر سخت سرزنش کا ذکر ہے۔ انجیلکی طرف سے بنی اسرائیل کے مذہبی پیشواؤعلیہ السلام 

نے بنی اسرائیل کے مذہبی رہنماؤں پر فردِ جرم علیہ السلام  عیسیٰمیں حضرت   23متی کے باب 

ہی کے ہاتھوں، اللہ تعالیٰ کے عذاب کی زد میں آنے والے تھے۔بہت عیسیٰ حضرت  جو  عائد کی

 نے تو آپ کو قتل کرنے کی کوشش سے اسرائیلیوں نے اللہ تعالیٰ کے پیغمبر کا انکار کیا۔ کچھ

کی۔ قرآن کے مطابق اللہ تعالیٰ کے رسولوں کا انکار اور ان کی مخالفت کرنے والی اقوام بالآخر 

 الٰہی کا شکار ہوتی ہیں۔ حضرت 
ِ
متی  ن نافذ ہوا۔انجیلکے زمانے میں بھی یہی قانوعیسیٰ عذاب

  طور پر یہی پیشین گوئی کی ہے۔ نے واضح عیسیٰمیں حضرت   41 – 32آیات کی  24کے باب 

کے یہ واقعات قرآن کے بیان کردہ بائیبل یہاں یہ امر بھی نہایت قابلِ غور ہے کہ 

رسولوں کے کردار اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کردہ عذاب کے قانون سے مکمل طور پر 

 ہم آہنگ ہیں اور انتہائی معقول نظر آتے ہیں۔

 آئیے آگے چلتے ہیں۔

نے واضح طور پر علیہ السلام  عیسیٰمیں حضرت  41 – 32آیات  کی   24متی کے باب  انجیل

وہ اس وقت تک نہیں مریں گے جب تک اللہ  ،ستا رہے ہیںانھیں پیشین گوئی کی کہ جو لوگ 

کے زمانے  نے فرمایا کہ جس طرح حضرت نوح انھوں تعالیٰ کا عذاب ان پر نازل نہ ہو جائے۔ 

غضب نازل ہوا، اسی طرح ان کے براہ راست مخاطبین میں سے حق کے  میں اللہ تعالیٰ کا

مخالفین پر بھی اللہ تعالیٰ کا عذاب نازل ہوگا۔ البتہ، عذاب کے وقت سب کے سب ہلاک 

 کہ کچھ کو زندہ چھوڑ دیا جائے گا۔ جب ،کچھ لوگ مارے جائیں گے ، نہیں ہوں گے

ں نے یروشلم کو تباہ کر دیا۔ یہ واقعہ عیسوی میں پوری ہوئی، جب رومیو 70یہ پیشین گوئی 

سال بعد پیش آیا۔ اس تباہی میں   15سے   10 کی رحلت کے تقریباً علیہ السلام  عیسیٰحضرت 

 عیسیٰرومیوں نے بنی اسرائیل کے نصف افراد کو قتل کر دیا اور باقی کو قیدی بنا لیا۔ یہ حضرت 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––202میری دریافت   ––––

نے فرمایا تھا کہ ان کے  انھوں ۔ پر پورا ہونا تھاکی پیشین گوئی کا حیرت انگیز طور علیہ السلام 

 دیکھنہ اپنی آنکھوں سے اللہ تعالیٰ کا عذاب جب تک  مخالفین اس وقت تک زندہ رہیں گے

جس میں آدھے لوگ مارے جائیں گے، اور نصف بچیں گے۔ یہ ۔ وہ ایسا عذاب ہو گا لیں

ں کے حوالے سے جو قانون واقعہ اس بات کی وضاحت کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے رسولو

وہ کس طرح عملی شکل میں سامنے آتا ہے۔ اگر کسی قوم کی مکمل  ،قرآن میں بیان کیا گیا ہے

اپنا ذریعے سے کے منکرین پر دوسرے لوگوں کے  اللہ تعالیٰ رسولتو  ہلاکت ضروری نہ ہو

 عذاب نازل فرماتا ہے۔

 

  :سلم  صلی اللہ علیہ ومحمد حضرت :کی اولاد میں آخری قوم حضرت اسمٰعیلز۔ 

 کے آخری رسول اللہ تعالیٰ

کی اولاد  کے پیغام کا انکار کرنے پر حضرت اسحاقعلیہ السلام عیسیٰ اللہ تعالیٰ نے حضرت 

سال بعد اللہ تعالیٰ نے آخری مرتبہ ایک نئی قوم کو   600کے ساتھ اپنا عہد ختم کر دیا۔ تقریباً 

کی نسل سے   کے دوسرے بیٹے حضرت اسمٰعیل  ت ابراہیمبرپا کرنے کا فیصلہ کیا۔ یہ قوم حضر

کو اپنا آخری محمد صلی اللہ علیہ وسلم وجود میں آئی۔ اس مقصد کے لیے، اللہ تعالیٰ نے حضرت 

 نبی اور رسول منتخب فرمایا۔

 قمر میں
ٔ
کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت  مکہ کے ابتدائی دور کی کئی سورتوں، جیسا کہ سورہ

 گیا کہ وہ رسول ہیں، جیسے انُ سے پہلے رسول بھیجے گئے تھے، اور یہ کہ ان کے مخاطبین کا بتایا

۔ رسولوں کے مخاطبین کا ہوا تھابھی وہی انجام ہو گا جو پہلے

110

 

                                                             

110

 ۔ بھی دیکھیے  7:38عرافالا  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––203میری دریافت   ––––

کی مانند ایک علیہ السلام   کو یہ بھی بتایا گیا کہ وہ حضرت موسیٰمحمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

 ۔ہیں رسول

111

محمد صلی کی طرح کا رسول ہونے کا یہ مطلب ہے کہ حضرت علیہ السلام  موسیٰ  

اور بنی  کے مشن سے بالکل مشابہ ہے، اور حضرت موسیٰ کا مشن حضرت موسیٰاللہ علیہ وسلم 

اور ان کے پیروکاروں محمد صلی اللہ علیہ وسلم اسرائیل کے ساتھ جو کچھ پیش آیا، وہی حضرت 

میں بڑی وضاحت کے  ہآن اس نکتے کو تقریباً ہر دوسری سورکے ساتھ بھی پیش آئے گا۔ قر

 ساتھ بیان کرتا ہے۔ مثال کے طور پر قرآن کا یہ دعوی  ہے کہ:

۔مکمل طور پر شکست کھائیں گے  کے دشمنمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

112

 

ایک ایسی قوم میں ڈھالا انھیں کی مدد کریں گے، صلی اللہ علیہ وسلم  اور جو لوگ آپ

مین میں اقتدار عطا کیا جائے گا۔گا جسے زجائے 

113

اللہ تعالیٰ کے پیغام کو دنیا بھر میں انھیں 

۔پھیلانے کی ذمہ داری سونپی جائے گی

114

 

اور ان کی قوم کے لیے کنعان کا علاقہ مختص کر دیا گیا علیہ السلام  جس طرح حضرت موسیٰ 

یگر تمام مذاہب سے پاک کیا جائے، اور اسے د  تاکہ اسے ایک اللہ کے دین کا مرکز بنایا جائے

کا علاقہ عطا ہوا تاکہ اسے توحید کے نماے عرب  جزیرہکو محمد صلی اللہ علیہ وسلم اسی طرح 

۔مذہب کا نیا مرکز بنایا جائے اور دیگر مذہبی نظریات سے پاک کیا جائے

115

 

                                                             

111

 ۔ 15:  73ملالمز  

112

 ۔ اور دیگر متعلقہ آیات  21 - 20: 58 دلہ۔ المجا 5: 58 دلہالمجادیکھیے:   

113

 ۔ 55:  24رالنو  

114

 ۔ 78: 22 الحج   

115

  ۔33:  9بہ۔ التو 28:  48الفتح    
ل
 ۔ 9:   61صفا



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––204میری دریافت   ––––

 فرمایا: نے اعلان سلم محمد صلی اللہ علیہ واس تناظر میں، جیسا کہ صحیح احادیث میں بیان ہوا ہے، 

 .لا يجتمع دينان في جزيرة العرب

 (1862 )موطا امام مالک،رقم

عرب میں دو دین  نماے جزیرہ”

 “۔نہیں رہیں گے

فیصلے دنیوی ذریعے سے آگے بڑھنے سے پہلے یہ یاد دلانا ضروری ہے کہ اگرچہ رسول کے 

لیکن اسُ کے رسول  ، ہوتا ہےکا اطلاق بنیادی اور خاص طور پر ان کے براہ راست مخاطبین پر

محمد صلی اللہ کی تعلیمات تمام انسانیت کے لیے عام ہیں۔ تاریخی پس منظر کی روشنی میں، قرآن 

ہادی  ۂمیں فرستاد کو تمام انسانوں کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے دین کے معاملےعلیہ وسلم 

فیصلے کے ذریعے( کے دنیوی ل )اور عربوں اور ان کے گردونواح کے لیے اللہ تعالیٰ کے رسو

طور پر متعارف کراتا ہے ۔

116

نے فارس، روم، حبشہ،بحرین، مصر، یمن محمد صلی اللہ علیہ وسلم  

اختیار کو واضح  ۂ پر اللہ کے فیصلے کے دائراور شام کے حکمرانوں کو خطوط لکھے، جن میں زمین

 طور پر متعین کیا گیا۔ 

 

 کے بارے میں اہم نوٹ کے خطوط محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

 کے مطابق، اللہ تعالیٰ اپنے رسول کے براہِ راستقانون رسالت ہم نے پہلے بیان کیا تھا کہ 

بلکہ رسول کی  ،واضح کرتے ہیںذریعے سے مخاطبین پر حق کو نہ صرف دلائل اور براہین کے 

ے کی تائید شخصیت اور خارجی حالات کو اس انداز میں ترتیب دیتے ہیں کہ وہ رسول کے دعو

میں نظر آتے ہیں۔ یہ تمام عوامل مل کر مخاطبین کو مجبور کر دیتے ہیں کہ وہ رسول کی دعوت پر 

 سنجیدگی سے غور کریں۔ 

                                                             

116

 ۔7:  42ری  الشو ۔ 92: 6نعامالا  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––205میری دریافت   ––––

جو مختلف بادشاہوں کو ارسال کیے گئے، آج آسانی سے  کے وہ خطوطمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

دعوت دی گئی اور اس کے ساتھ یہ  آن لائن دستیاب ہیں۔ ان خطوط میں مخاطبین کو اسلام کی

انتباہ بھی کیا گیا کہ اللہ کے رسول کی دعوت کو رد کرنا ان بادشاہوں اور ان کی افواج پر اللہ کے 

یہ انھیں ۔ عذاب کا سبب بنے گا۔ یہ بادشاہ عرب میں ہونے والے واقعات سے باخبر تھے

مخاطبین کے لیے اللہ کی عدالت بن کر اپنے براہِ راست  محمد صلی اللہ علیہ وسلم معلوم تھا کہ 

کی عرب میں مکمل فتح سے بھی واقف تھے۔ اس کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم آئے ہیں۔ وہ 

کے پیغام کو مسترد کر دیا تو رسول باوجود جب بعض بادشاہوں نے ان خطوط کو سنے یا سمجھے بغیر 

میں بیان کردہ رسولوں کے وہ اللہ کے رسول کے پیغام کو ناحق رد کرنے کے سبب، قرآن 

 قانون کے مطابق، اللہ کے عذاب کا شکار ہوئے۔ 

میں سورۂ توبہ کی تشریح کرتے ہوئے واضح  “تفہیم القرآن”مولانا مودودی نے اپنی تفسیر

سایہ سلطنتوں کے بادشاہوں کو خطوط لکھنے سے پہلے ہی  نے ہممحمد صلی اللہ علیہ وسلم کیا ہے کہ 

رکھے تھے۔ مولانا نے یہ بھی بیان کیا کر تھ کئی سالوں تک رابطے قائم وہاں کے عوام کے سا

نے متعدد بار وفود روانہ کیے اور بعض مواقع پر ان وفود کے ارکان کو قتل محمد صلی اللہ علیہ وسلم کہ 

دعوت سے اور ان کی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کر دیا گیا۔ اس لیے یہ کہنا درست نہیں کہ وہ بادشاہ 

خوبی آگاہ  کی تعلیمات سے بہمحمد صلی اللہ علیہ وسلم وہ عرب کے حالات اور ۔ خبر تھے بے

 تھے۔ 

اعتراضات کے جواب  23” مزید تفصیلات کے لیے جاوید احمد غامدی صاحب کی ویڈیو 

کے یوٹیوب چینل پر “ غامدی سنٹر آف اسلامک لرننگ” دیکھیے جو  “، اتمام حجت84: میں

 ہے۔ ملاحظہ کی جا سکتی 

محمد صلی اللہ علیہ وسلم عرب اور وہ علاقے جہاں  ےخلاصۂ کلام یہ ہے کہ پورا جزیرہ نما



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––206میری دریافت   ––––

محمد اور اس فیصلے کا نفاذ اللہ کے آخری رسول  فیصلے کا مظہر بنےدنیوی نے خطوط بھیجے، اللہ کے 

 کیا گیا۔ ذریعے سے کے صلی اللہ علیہ وسلم 

یا نازل ہو گاذریعے سے عذاب یا تو قدرتی آفات کے کا  اعلان کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰقرآن 

علیہ  عیسیٰ۔ جیسا کہ حضرت سے کے پیروکاروں کی تلواروں کے ذریعےمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

اگر رسولوں کی مخاطب کسی قوم کا مکمل  کہ  کے انذار کے ضمن میں بیان کیا جا چکا ہےالسلام 

نازل ہوتا ہے۔ ذریعے سے نوں کی تلواروں کے خاتمہ مطلوب نہ ہو تو اللہ کا عذاب انسا

117

 

کے ساتھیوں کی تلواروں کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن واضح طور پر بیان کرتا ہے کہ اگر 

 گے: آئیں اللہ کا عذاب نازل ہو تو ان کے براہِ راست مخاطبین پر دو قسم کے عذاب ذریعے سے 

۔ جیسا کہ قرآن میں مذکور ہے، ۔ موت کی سزا 1

118

 

 ۔ محکومی اور ذلت کی زندگی۔2

کے تناظر میں ارشاد   29توبہ کی آیت  ۂنے سورمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ہے کہ  حدیث میں

فرمایا کہ ان کے براہِ راست مخاطبین میں سے جو لوگ رسول کا انکار کریں گے اور اس سے 

ذریعے سے ں کے جنگ کریں گے، ان کے لیے اللہ کا عذاب رسول کے ساتھیوں کی تلوارو

۔ نافذ کیا جائے گا 

119

  

کہ رسولوں کے قانون کے مطابق بتا دیا تھا کو یہ    کرام نے خود صحابۂمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

سایہ سلطنتوں پر بھی  اللہ تعالیٰ کا عذاب صرف عرب تک محدود نہیں رہے گا، بلکہ ان تمام ہم

                                                             

117

 ۔ 52:  9بہالتو  

118

 ۔  20:  58دلہلمجاا۔ 26: 39مرالز   

119

 ۔545   مسند عبد بن حمید،رقم   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––207میری دریافت   ––––

۔پہنچایا جا چکا تھاذریعے سے  کے خطوط کے جہاں اللہ کا پیغام رسول ،نافذ ہوگا

120

 

کو صراحت کے ساتھ بتایا گیا کہ اللہ کے عذاب کا کچھ محمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن میں 

۔حصہ ان کی زندگی میں نافذ ہو جائے گا اور کچھ ان کے وصال کے بعد ظاہر ہوگا

121

 

 اللہ علیہ وسلم محمد صلیعمل کا خلاصہ ہے جو  لا تفصیل قرآن میں موجود اس لائحۂمندرجہ با

محمد صلی اللہ اور ان کے براہِ راست مخاطبین پر خدائی فیصلے کے نفاذ میں پیش نظر رکھا جانا تھا۔ 

سال میں وہ تمام واقعات ٹھیک اسی طرح پیش  23کی نبوت کے اعلان کے بعد کے علیہ وسلم 

  23سالت کے ان مختصرا  دور ر ،جیسا کہ قرآن نے ان کی پیشین گوئی کی تھی۔ آئیے ،آئے

سالوں کا جائزہ لیں۔ ذیل میں، میں صرف ان امور کا ذکر کروں گا جو تاریخ میں عمومی طور پر 

علما مقبول اور متفق علیہ ہیں، اور ان تاریخی امور سے قطع نظر کروں گا، جو مورخین اور مسلم 

 کے مابین اختلاف اور تنازع کا محل ہیں۔ 

 کئی سالوں تک مکہ اور اس کے گرد و نواح میں اللہ تعالیٰ کے نےمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ 1

کچھ نے اسے مسترد کر جب کہ پیغام کی تبلیغ کی۔ کچھ لوگوں نے آپ کی دعوت قبول کر لی، 

 کی دعوت کو قبول کر لیا اور آپمحمد صلی اللہ علیہ وسلم دیا۔ جلد ہی مدینہ کے پورے شہر نے 

  بن گئے۔ مدینہ کے مذہبی اور سیاسی رہنما

۔ چونکہ تمام لوگ اللہ کے رسول کا انکار نہیں کر رہے تھے اور بہت سے لوگ سنجیدگی 2

ذریعے سے سے اللہ کے پیغام پر غور کر رہے تھے، اس لیے اللہ کا عذاب قدرتی آفات کے 

اور ان محمد صلی اللہ علیہ وسلم بلکہ اس بار اللہ کا عذاب  ،مکمل تباہی کی صورت میں نازل نہیں ہوا

                                                             

120

 ۔ 2941بخاری، رقم   

121

 ۔ 42 -41: 43خرفالز ۔ 46: 10یونس ۔ 77:  46فر۔ الغا 40:  13عدالر  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––208میری دریافت   ––––

 نافذ ہوا۔ ذریعے سے کے ساتھیوں کی تلواروں کے 

۔ جو لوگ اللہ کے رسول کے انکار پر اکتفا نہیں کرتے تھے بلکہ ان کے خلاف جنگ اور 3

ظلم و ستم کرتے تھے، ان پر فورا  اللہ کا عذاب جنگوں میں شکست کی صورت میں نازل ہوا، جیسا 

وۂ بدر اللہ کا فیصلہ تھا، جس میں مکہ کے وہ سردار کہ غزوۂ بدر میں ہوا۔ قرآن کے مطابق، غز

نے اللہ کے رسول کے خلاف محاذ کھولا تھا۔ مکہ کے تقریباً تمام بڑے  جنھوں  ،ہلاک ہوئے

۔  سردار غزوۂ بدر میں مارے گئے 

122

  

مزید مہلت دی گئی۔ انھیں ۔ جو لوگ اللہ کے رسول کی مخالفت میں سرگرم نہیں تھے، 4

ہونے سے پہلے ایک مدت دی رسالت کے مطابق، ہر قوم کو فیصلہ صادر قرآن کے قانون 

۔جاتی ہے

123

ایک اور وجہ یہ تھی کہ اللہ تعالیٰ نے واضح فرمایا کہ مکہ اور اس کے گرد و نواح  

مہلت انھیں میں بہت سے لوگ اللہ کے پیغام کو قبول کرنے کی طرف مائل تھے، اس لیے 

۔  دی گئی 

124

  

، اللہ کے پیغام کو قبول کرنے والوں کو حکم دیا گیا کہ وہ میں  ن۔ اس مہلت کے دورا5

مدینہ ہجرت کر جائیں تاکہ اللہ کے عذاب کے نفاذ سے قبل محفوظ ہو سکیں۔ ہجرت کے اس 

زوروں اور ناداروں کے، جن لوگوں نے بغیر کسی  ے کمکی تاکید اتنی زیادہ تھی کہ سوا حکم

۔  تعالیٰ نے جہنم کی وعید سنائی اللہانھیں معقول عذر کے ہجرت نہ کی، 

125

  

                                                             

122

 ۔ لیے سورۂ انفال کا مطالعہ کریں تفصیلات کے  

123

 ۔ 4: 15الحجر   

124

 ۔25:  48الفتح  

125

 ۔ 98 -97: 4ءالنسا  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––209میری دریافت   ––––

 وراثت سے متعلق ایک حدیث کی مختصر وضاحت  

یہاں ایک حدیث کا ذکر نہایت اہم ہے، جس کی وضاحت اسُ وقت مکمل طور پر سامنے 

دنیا میں اللہ کی ذریعے سے کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم جب اسے اللہ کے رسول  ،آتی ہے

  میں دیکھا جائے۔ حدیث کے الفاظ یہ ہیں:  کے فیصلے کے پس منظردینونت

   “۔ کے مسلمان کسی کافر یہ نہ اور گے ںارث ہوو کے کافر کسی سے نہ مسلمان انِ میں”

 (1614  رقم ،مسلم،6764  رقم بخاری، )

اس حدیث کو ایک دائمی حکم سمجھنے سے دینی احکام میں واضح تضاد پیدا ہوتا ہے۔ اس کی 

مردوں کو اہل کتاب )یہودی اور عیسائی( خواتین سے نکاح کی اجازت وجہ یہ ہے کہ مسلم 

 ہے۔ اب اگر نکاح جائز ہے تو پھر وراثت کے حق کی ممانعت کیوں؟ 

جب اللہ ، نے یہ ارشاد اسُ دور میں فرمایا تھا صلی اللہ علیہ وسلم  معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم

 
ِ
الٰہی کے نافذ ہونے سے پہلے معاشرے میں کفار  تعالیٰ نے مسلمانوں کو حکم دیا تھا کہ وہ عذاب

سے مکمل علیحدگی اختیار کریں اور ان سے تعلق منقطع کر دیں۔ یہ ہدایت اسُ مخصوص 

 صورت حال کے لیے دی گئی تھی اور اسے ایک دائمی قانون کے طور پر نافذ نہیں کیا گیا۔ 

 اب آگے بڑھتے ہیں: 

اعلان فرما دیا کہ رسول کے پیغام کو رد کرنے والے  نے جب اللہ تعالیٰ ،بالآخر وہ وقت آیا

 اب بلاجواز اپنے کفر پر قائم ہیں۔ چنانچہ انُ کے لیے دو طرح کے عذاب مقدر کیے گئے: 

 

 مشرکین کے لیے ۔1

کے معاندین کے اس گروہ کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے اعلان فرمایا کہ رسول کی  رسول



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––210میری دریافت   ––––

ہو چکا ہے، مگر اس کے باوجود وہ بلا کسی معقول وجہ کے  طرف سے حق انُ پر پوری طرح واضح

یہ لہٰذا اپنی ہٹ دھرمی پر قائم ہیں۔ اللہ کے ساتھ شرک کرنا سب سے بڑی غداری ہے۔ 

مشرکین اگر توبہ کر کے اللہ تعالیٰ کے حکم کے سامنے سرنگوں نہیں ہوتے تو سزا کے طور پر 

ان کے لیے موت کا حکم ہے ۔

126

 

 

( کے لیےیہود و نصااہل کتاب ) ۔2  ری 

اگرچہ اللہ کے ساتھ شرک سب سے بڑی غداری ہے، مگر مشرکین اور اہل کتاب کے 

اگر وہ توبہ کر کے  ،معاملے میں فرق کیا گیا۔ مشرکین کو موت کی سزا کا حامل قرار دیا گیا۔ ہاں

صلی  لالبتہ مشرکین کے ساتھ ساتھ رسو ،اس عذاب سے بچ سکتے ہیںتو  اپنی اصلاح کر لیں

اہل انھیں کا انکار کرنے والوں میں کچھ یہود و نصاری  بھی شامل تھے۔ قرآن اللہ علیہ وسلم 

 کہتا ہے۔ —اللہ تعالیٰ نے کتاب عطا فرمائیجنھیں وہ لوگ ہیں   —کتاب

اور اللہ کی پہنچائی کو ایذا   قرآن کے مطابق یہودیوں نے اللہ کے احکام میں تحریف کی، انبیا

پشت ڈالا، لیکن وہ صریح شرک اور انتہائی غداری جیسے جرم میں مبتلا نہ تھے۔  ہدایت کو پس

 مَ ’ انھیں اسی بنا پر قرآن نے 
ْ
 غ
ُ
 عَ  ب  وْ ض

َ
۔یعنی اللہ کے غضب کے مستحق قرار دیا،‘ مْ ہِ یْ ل

127

 

( کے عقیدے پر قائم ہیں، لیکن وہ اسے توحید ہی کی ایک Trinityعیسائی اگرچہ تثلیث )

ایک خدا پر ایمان رکھنے کا دعوی  کرتے ذریعے سے  اور اپنی تاویلات کے شکل قرار دیتے ہیں

۔راہ کہا ہے یعنی گم،‘ضالین’ انھیں ہیں۔ چنانچہ قرآن نے 

128

یعنی یہود و  ،اسی لیے اہل کتاب 

                                                             

126

 ۔ 5: 9بہالتو  

127

 ۔7: 1تحہالفا   

128

 ۔7: 1تحہالفا  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––211میری دریافت   ––––

مسلمانوں کے ماتحت محکومی اور ذلت انھیں بلکہ  ،نصاری  کے لیے قتل کی سزا مقرر نہیں کی گئی

۔ن میں صراحت کر دی گئی ہےکا حکم دیا گیا، جیسا کہ قرآ کی زندگی گزارنے

129

مزید  

 توبہ کا مطالعہ مفید ہو گا۔  ۂوضاحت کے لیے سور

یوں قرآن نے اپنا وعدہ پورا کیا کہ اللہ کے آخری رسول کو جھٹلانے والوں پر عذاب ضرور 

 ناک ا، جو یا تو عبرتکے صحابہ کے ہاتھوں نافذ ہومحمد صلی اللہ علیہ وسلم نازل ہوگا۔ یہ عذاب 

 موت کی صورت میں آیا یا پھر محکومی اور ذلت آمیز زندگی کی شکل میں۔ 

 

 غیر مسلموں سے جنگ کے متعلق ایک حدیث کی وضاحت 

کا رسول کی حیثیت سے دنیا میں صلی اللہ علیہ وسلم  یہ بات سمجھنا ضروری ہے کہ نبی کریم

صلی اللہ علیہ  ر ہوتا ہے۔ اسی مخصوص تناظر میں نبی کریمموجود ہونا اللہ تعالیٰ کے فیصلے کا ظہو

جب تک وہ  ،لوگوں سے جنگ کرنے کا حکم دیا گیا ہےانھیں نے مختلف مواقع پر فرمایا کہ وسلم 

 اللہ کے پیغام کو قبول نہ کر لیں۔ مثال کے طور پر درج ذیل حدیث پر غور کیجیے: 

 محمد اللہ الا الٰہ لا وہ کہ تک ںیہا کروں، جنگ سے لوگوںان  میں کہ گیا دیا حکم مجھے”

 مال کے اُن اور جانیں کی اُن تو لیں کر تسلیم شرائط یہ وہ گرا...دیں شہادت کی اللہ رسول

   ‘‘۔...الاّ یہ کہ  ،گے کریں نہیں تعرض کوئی سے ان ہم اور ہیں، محترم لیے ہمارے

 ( 392   -387 رقم بخاری، )

نوں کے لیے عمومی ہدایت کے طور پر نہیں لی جا سکتی۔ یہ حدیث ہر زمانے کے مسلما

دین کے معاملے میں )اللہ کی طرف  ” قرآن میں اللہ تعالیٰ نے صراحت کے ساتھ فرمایا ہے: 

                                                             

129

 ۔29بہ: التو  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––212میری دریافت   ––––

۔ “ سے( کوئی جبر نہیں ہے 

130

جو لوگ اللہ کے پیغام کو قبول نہیں کرتے، ان  عام حالات میں 

 ۔ اگر ان کا انکار کسی معقول وجہ کی بنا پر ہوا ہو، جیساکا فیصلہ قیامت کے دن اللہ خود فرمائے گا

مفادات کی دنیوی یا کسی ناجائز سبب جیسے تکبر یا  پیغام ان کے لیے پوری طرح واضح نہ ہو سکاکہ 

 حکم ہے کہ وہ دنیا میں کسی اس کا فیصلہ اللہ تعالیٰ پر موقوف ہے۔ مسلمانوں کوتو  بنا پر ہوا ہو

 دستی نہ نافذ کریں۔ زبردین  مسلم پر غیر

البتہ جب اللہ کا کوئی رسول دنیا میں موجود ہوتا ہے تو صورت حال بالکل مختلف ہو جاتی 

ہے۔ اس وقت اللہ تعالیٰ اپنی حجت مکمل کرتے ہیں۔ رسول کی بے مثال شخصیت، ان کے 

حق کو اس درجے پر ذریعے سے دلائل کی قوت، خارجی حالات اور بعض اوقات معجزات کے 

باقی نہیں رہتی۔ اس کے بعد پہلے سے متعین  یش ضح کر دیا جاتا ہے کہ انکار کی کوئی گنجاوا

جو  ،مہلت کے بعد اللہ تعالیٰ اپنے رسول کے مخاطبین میں سے ان لوگوں کی تشخیص کرتے ہیں

جیسا کہ ضد اور ہٹ دھرمی کی بنیاد پر حق کے پیغام کو رد کر دیتے ہیں۔  ،غیر معقول وجوہات

 ن پر اللہ تعالیٰ کے عذاب کا فیصلہ دنیا ہی میں نافذ کر دیا جاتا ہے۔پھر ا

 

 غیر مسلم کے قتل سے متعلق ایک حدیث کی وضاحت

توبہ میں  ۂرسالت اور سور ایک اور حدیث جو کئی لوگوں کے لیے باعث اشکال ہے، قانونِ 

نے ایک  علیہ وسلم صلی اللہ اس کے بیان کے تناظر میں اچھی طرح واضح ہو جاتی ہے۔ نبی کریم

 “۔ مسلمان کو کافر کے بدلے قتل نہیں کیا جائے گا” ہوئےقرار دیا کہ  تنازع کا فیصلہ کرتے

 (6517 )بخاری، رقم

                                                             

130

 ۔256:  2ہالبقر  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––213میری دریافت   ––––

اگر اس حدیث کی وضاحت مستقل اور عمومی قانون کے طور پر کی جائے تو یہ قرآن کے 

اہ قاتل اور مقتول کا انصاف کے اصولوں سے متصادم معلوم ہوتی ہے، کیونکہ ناحق قتل، خو

نے یہ ارشاد کیوں فرمایا؟ جب صلی اللہ علیہ وسلم  مذہب کچھ بھی ہو، جرم ہے۔ تو پھر نبی کریم

اس حدیث کو قرآن کے تناظر میں دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ ارشاد اس وقت فرمایا 

 تھا۔ چنانچہ جو مشرک جب مشرکین کے لیے اللہ تعالیٰ نے موت کی سزا کا اعلان کر دیا، گیا 

شخص اللہ کے اس فیصلے کے تحت پہلے ہی عذاب کا مستحق قرار پایا ہو، اگر کوئی اسے قتل کر 

سے ایذا رسانی دار نہیں ہوتا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ مشرکین میں  دے تو وہ قتل قصاص کا حق

تھی۔ رسول کے بارے میں موت کی سزا پہلے سے طے کر دی گئی  کرنے والے معاندین

اور   ے موت کسی جرم میں سنا دی گئی ہےظ میں اگر ایک شخص کے خلاف سزادوسرے الفا

قاتل کو اس جرم کی انتہائی سزا، یعنی تو  میں قتل کر دیتا ہے کوئی دوسرا شخص اسے اسی اثنا

 نہیں سنائی جائے گی۔ کی سزا   قصاص میں قتل

کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم  کہ قرآن میں ہم اپنی گفتگو کو جاری رکھتے ہوئے دیکھتے ہیں ،آئیے

 اللہ کا رسول قرار دینے سے متعلق دعوے کس طرح سچ ثابت ہوئے۔

بنی اسرائیل کو ایک ذریعے سے کے علیہ السلام  جس طرح اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ 

کریں، اسی امت کی شکل دی اور ان پر یہ ذمہ داری عائد کی کہ وہ اللہ کے دین کو دنیا میں قائم 

کے ساتھیوں کو بھی ایک امت میں ڈھالا گیا تاکہ وہ اللہ کے دین محمد صلی اللہ علیہ وسلم طرح 

۔کو قائم کریں اور اس کی تبلیغ کریں

131

  

جسے  ،اور بنی اسرائیل کو کنعان کی سرزمین دی گئیعلیہ السلام  جس طرح حضرت موسیٰ 

                                                             

131

 ۔143:  2ہالبقر   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––214میری دریافت   ––––

کے معاملے میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم  طرح نے دیگر تمام مذاہب سے پاک کر دیا، اسی انھوں 

کے پیروکاروں محمد صلی اللہ علیہ وسلم عرب کو دیگر ادیان سے پاک کر دیا گیا، اور  ےجزیرہ نما

کے اقتدار میں دیا گیا تاکہ وہ اسے صرف توحید کا مرکز بنائیں اور دین پر عمل کریں اور اس کی 

 تبلیغ کریں۔ 

 ہوتا۔  مگر قصہ یہاں ختم نہیں

نے مختلف بادشاہوں کو خطوط محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے رسول کی حیثیت سے 

ارسال کیے۔ کیا یہ بادشاہ، جو ایک زندہ رسول کی دعوت کے مخاطب تھے، اللہ کے اس قانون کے 

جو رسولوں کے بارے میں قرآن میں بیان ہوا ہے اور جس کے مطابق  ،تحت نہیں آتے تھے

کار میں آتے  ۂوہ بھی اس قانون کے دائر ،عذاب سے دوچار ہونا ہوتا ہے؟ جی ہاںدنیوی ین کو منکر

 بادشاہ اور ان کی افواج پر یہ فیصلہ نافذ ہوا۔ چنانچہ تھے۔ 

کو بتایا گیا تھا کہ اللہ کا فیصلہ ان کی زندگی میں بھی صلی اللہ علیہ وسلم  قرآن میں نبی کریم 

۔ بھی جاری رہے گانافذ ہوگا اور ان کے بعد

132

عرب میں  ےچنانچہ یہی ہوا۔ جب جزیرہ نما 

نے وصال فرمایا۔ ان  صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کا فیصلہ نافذ ہو گیا تو اس کے بعد نبی کریم

نے خط لکھے تھے، رسول کے پیغام کے انکار کی وجہ  بادشاہتوں پر، جن کے سربراہان کو رسول

کی وفات کے پندرہ سال کے اندر وہ صلی اللہ علیہ وسلم  ل اللہسے اللہ کا عذاب نازل ہوا۔ رسو

جھٹلایا تھا، اس جرم کے وبال میں پکڑی کو   نے اللہ تعالیٰ کے رسول جنھوں عظیم سلطنتیں، 

گئیں۔ یہ سلطنتیں معجزانہ طور پر صحابۂ کرام کے ہاتھوں شکست کھا کر زمین بوس ہو گئیں۔ 

عرب کی حد تک  ےوہ نہ صرف جزیرہ نما ،ل کا انکار کیانے ایک زندہ رسو جنھوں اس طرح 

                                                             

132

 ۔77: 40فرالغا ۔ 40:  13عدالر   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––215میری دریافت   ––––

اور ان کے متبعین کو غلبہ حاصل ہوا۔ اسی طرح  شکست کھا گئے، بلکہ ایک عالمی سطح پر رسول

کی اعانت کی تھی، وہ مہذب دنیا کے تقریباً آدھے حصے پر اقتدار میں آ  جن لوگوں نے آپ

ہ کیا تھا گئے۔یہ سب ایسے ہی ہوا، جیسا کہ قرآن نے وعد

133

اور اس طرح یہ وعدہ حیرت انگیز 

 طور پر پورا ہوا۔ 

عالمی سپر پاورز پر یہ معجزانہ فتح کسی فوجی طاقت یا حربی مہارت کا  عربوں کی اس وقت کی

دنیوی کے متبعین کے لیے  نتیجہ نہیں تھی۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کا معجزہ اور رسول

کہا گیا ہے۔ یہ انعام اللہ کے رسول “زمین پر اقتدار” میں  55 آیت انعام تھا، جسے سورۂ نور کی

کے وفادار ساتھیوں کے لیے مقدر تھا، جیسا کہ قرآن میں وعدہ فرمایا گیا۔ یہ ایک ناقابل تردید 

ور سلطنتوں کے مقابلے میں عسکری اعتبار سے  سایہ طاقت حقیقت ہے کہ عرب بدو اپنے ہم

 کار اور وسائل سے محروم تھے۔زور، غیر تجربہ  نہایت کم

 ر ینڈ
ب

 

ب
یل ہ
 لکھتی ہیں: (Carole Hillenbrand) اسلامی تاریخ کی ماہر پروفیسر کیرول 

 حتمی ہی کم لیکن ہے، چکا جا لکھا کچھ بہت پر مظہر معمولی غیر اس اسلامی فتوحات کے”

 ں اپنے کو عربوں کہ ہے مشکل کرنا تصور یہ... ہے سکتا جا کیا اخذ نتیجہ

 

خ
 کی قسم کسی پر حری

... عملی حکمت جنگی نئی کوئی نہ تھا، ہتھیار خفیہ کوئی پاس کے ان نہ تھی۔ حاصل برتری فوجی

“تھے۔ ناآشنا بھی سے فن کے جنگوں بحری تو وہ

134

 

                                                             

133

 ۔55:  24رالنو  

134

 دیکھیے:  

Carole Hillenbrand, “Muhammad and the Rise of Islam,” in The New 

Cambridge Medieval History, vol. 1, 4 vols. (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005), 340. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––216میری دریافت   ––––

کے پاس نہ کوئی جنگی مہارت تھی اور نہ کوئی قابلِ ذکر فوجی  صحرا نشین بدوی عربوں

معجزہ ایک ایسا  ،زمانے کی عظیم سلطنتوں کو سرنگوں کیا نے اسُ  انھوں  سے آسانی۔ جس تجربہ

 رخین کو ورطہے جو آج بھی ماہرین اور مو

 

 حیرت میں ڈال دیتا ہے۔  ۂ

 اس بارے میں رقم طراز ہیں:  (Andrew Louth)اینڈریو لاؤتھ 

 کے عربوں کر کھا شکست ساتھ کے تیزی جس علاقے مشرقی بازنطینی سلطنت کے”

“ہے۔ محتاج کا وضاحت جو ہے، ہوا بنا معما ایک لیے کے رخینمو بھی آج وہ گئے، آ ہاتھ

135

 

 لکھتے ہیں:  (Barnaby Rogerson)رخ بارنبی راجرسن مومشہور 

 سلطنت بازنطینی پاورز سپر بڑی دو کی وقت اُس کہ چاہیے رکھنی یہ بات ذہن میں”

 تھیں۔ طاقتیں ینتر غالب کی دنیا وہی... تھیں فارس ساسانی اور (سلطنت رومی مشرقی)

وس ر اور امریکہ اسکیمو جیسے ہے ہی ایسا یہ تو جائے دیکھا میں تناظر کے دور جدید اسے اگر

“دیں۔ دے شکست کو ںجیسی عالمی طاقتو

136

 

 سے کریں، کا موازنہ عثمان غازی جیسی شخصیتمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ہو سکتا ہے آپ 

  خان جیسے فاتحین سے ان کا یا نے سلطنتِ عثمانیہ کی بنیاد رکھی جنھوں 

 

خر
گب

 

ب  
چ

 سکندرِ اعظم اور 

                                                             

135

 دیکھیے:  

Andrew Louth, “The Byzantine Empire in the Seventh Century,” in The 

New Cambridge Medieval History, vol 1, 4 vols. (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005), 298. 

136

 دیکھیے:  

Barnaby Rogerson, “The Caliph: Part 1: Foundation,” Al-Jazeera English, 

https://youtu.be/P3O9d-7PsI48. 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––217میری دریافت   ––––

نے زمین کی تسخیر کا خواب دیکھا اور اسے حقیقت بنایا۔ یہ شخصیات بھی  جنھوں موازنہ کر یں، 

کامیابی انھیں یا میں ؤاور دعوی  کرتی تھیں کہ خواب و راپنے مقدر کی پیشین گوئیاں کرتی تھیں 

کا معاملہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ تاہم، ئیہو یبعد ازاں پوربشارت دی گئی ہے جو اور عظمت کی 

 ان سب سے قطعی مختلف ہے۔

نے محض کسی ایک خواب یا اتفاقی پیشین گوئی کا ذکر نہیں کیا تھا، بلکہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

، جو بعینہٖ ان کا دعوی  یہ تھا کہ ان کے رب نے تمام واقعات کی تفصیلات پہلے ہی بیان فرما دی ہیں

ذریعے کے اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اسی ترتیب اور انداز میں وقوع پذیر ہوں گی۔ قرآن نے رسول 

اسی طرح مکمل اور وہ تمام امور بالکل  اللہ کے فیصلے کے نفاذ کا پورا نقشہ پہلے ہی بیان کر دیا تھاسے 

  عالمی سطح پر بھی۔ بلکہ،پر  ہوئے، جیسا کہ بتایا گیا تھا، نہ صرف عرب کی سرزمین 

  خان جیسی شخصیات اپنی سیاسی، عسکری اور حکمت  ،اس کے برعکس

 

خر
گب

 

ب  
چ

عثمان غازی یا 

نے ہمیشہ اس حقیقت کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کہ  عملی کی صلاحیتوں پر ناز کرتی تھیں، جب

کی طرف سے  بلکہ وہ ایک بالاتر ہستی ،بیان کیا کہ وہ اپنی مرضی سے کوئی فیصلہ نہیں کرتے

۔ وہ احکامات بعض اوقات خود ان کے ذاتی ہیں موصول ہونے والے احکامات کو نافذ کر رہے 

 بے چون و چرا تسلیم کرتے۔ انھیں  اور آپ فیصلوں کو کالعدم کر دیتے تھے

  خان کے  ایک اور اہم پہلو یہ ہے کہ سکندرِ اعظم

 

خر
گب

 

ب  
چ

سلطنتِ عثمانیہ کے حکمرانوں یا 

اور ان کے صحابہ کو عملی طور پر کسی طرح کی عسکری مہارت یا اللہ علیہ وسلم  محمد صلیبرعکس، 

تربیت حاصل نہ تھی۔ یہی حقیقت ان کے معاملے کو بالکل منفرد اور غیر معمولی بنا دیتی ہے۔ 

جو نہ تعداد میں برتر ہے، نہ جنگی مہارت کا حامل، اعلان کرتا  آپ تصور کیجیے کہ ایک ایسا گروہ

اور پھر حقیقت  اللہ کی براہِ راست ہدایت اور اس کی نصرت سے دنیا کو فتح کرے گا ہے کہ وہ

میں وہ آدھی دنیا کو اپنے زیر نگیں لے آتا ہے۔ اگر ایسا واقعہ میری آنکھوں کے سامنے رونما 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––218میری دریافت   ––––

یہ میری اخلاقی اور عقلی ذمہ داری ہوگی کہ میں خدا کے بارے میں ان کے دعوے کی تو  ہو

 گی سے سمجھنے کی کوشش کروں۔ حقیقت کو سنجید

خوبی سمجھتے تھے کہ ان کی کامیابیاں ان کی عسکری  کے صحابہ بہمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

مہارت یا اعداد و شمار کی برتری کا نتیجہ نہیں ہیں، بلکہ یہ رسولوں کے قانون کے مطابق اللہ کی 

 کی بہترین مثال ہے۔ یہ نصرت اور اس کے فیصلوں کا مظہر ہیں۔ جنگ یرموک اس حقیقت

فیصلہ کن معرکہ تھی۔ بعض جدید  جنگ مسلمانوں اور بازنطینی سلطنت کے درمیان ایک

کہ مسلمانوں کے  جب ،رخین کے مطابق، بازنطینی فوج کی تعداد ڈیڑھ لاکھ کے قریب تھیمو

حال میں،  لشکر میں محض چالیس سے پینتالیس ہزار مجاہدین شامل تھے۔ اس نازک صورت

نے رضی اللہ عنہ   جب سب کچھ داؤ پر لگا ہوا تھا اور وسائل بہت کم تھے، خلیفہ حضرت عمر

خالد پے درپے کامیابیاں سمیٹنے والے نے  انھوں کمان کی تبدیلی کا ایک حیران کن فیصلہ کیا۔ 

 کا نیا کو لشکررضی اللہ عنہ    جیسے عظیم سپہ سالارکو معزول کر کے ابو عبیدہرضی اللہ عنہ   بن ولید

سپہ سالار مقرر کر دیا۔ اس غیر متوقع تبدیلی کا مقصد یہ یاد دلانا تھا کہ مسلمانوں کی فتح ان کی 

جنگی مہارت، حکمت عملی یا سپہ سالاروں کی صلاحیت کی مرہونِ منت نہیں، بلکہ یہ اللہ تعالیٰ 

نے رسول  جنھوں تھا کے رسولوں کے قانون کا مظہر ہے۔ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو سزا دے رہا 

ر ساتھیوں کو ان کی حمایت اور ں نثاکے جامحمد صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کو ٹھکرا دیا تھا اور 

 نصرت کے انعام کے طور پر غلبہ اور فتح عطا فرما رہا تھا۔ 

 

 گےمسلمان بھی بنی اسرائیل کی طرح اخلاقی انحطاط کا شکار ہوں  ۔9

سے ایک عہد لیا تھا، جس کا تقاضا تھا کہ وہ خلوصِ دل کے ساتھ  اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––219میری دریافت   ––––

نے  انھوں اس کے دین پر عمل کریں اور اس کی تعلیمات کو دنیا بھر میں عام کریں۔ یہ فریضہ 

خوبی نبھایا۔ تاہم، ایک وقت ایسا آیا جب وہ اخلاقی زوال کی اس حد تک پہنچ  صدیوں تک بہ

کے زمانے میں اللہ نے ان کے ساتھ اپنا عہد ختم کر دیا۔ اسی م علیہ السلاگئے کہ حضرت عیسیٰ 

یہ ذمہ داری سونپی  تمام امتِ مسلمہ کو ،عرب مسلمانوں اور بالعموم ،اللہ نے بالخصوص طرح

حق پر خلوصِ نیت سے عمل کریں اور اللہ کا پیغام دنیا کے کونے کونے تک  ہے کہ وہ دین

قرآن دیا گیا ہے، جسے خدا کی ہدایت انھیں ر کے طور پر پہنچائیں۔ ایک رہنما کتاب اور منشو

کے طور پر دنیا میں عام کرنا ان کا فریضہ ہے۔ تاہم، بنی اسرائیل کی طرح، مسلمانوں کے 

پھر اللہ کی طرف تو  اور جب یہ زوال پوری طرح رونما ہو جائے گا زوال کا وقت بھی آئے گا

محمد صلی اللہ علیہ  نہیں بھیجا جائے گا، کیونکہ سے کوئی اور رسول انسانیت کی ہدایت کے لیے

 انسان پر قیامت برپا ہو گی۔ اللہ کے آخری رسول ہیں۔ اس کے بعدوسلم 

نے مسلمانوں کے اس ممکنہ زوال کی پیشین گوئی صدیوں پہلے کر دی محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

 نے فرمایا: وسلم صلی اللہ علیہ نبی۔ تھی۔ اس بارے میں ایک حدیث مبارکہ ملاحظہ ہو

 تم جو گے جاؤ چلتے ہاتھ بر ہاتھ اور بالشت بر بالشت پر ںطریقو کے گوںتم ضرور ان لو”

 گھسو پیچھے کے ان بھی تم تو گھسے میں بل کے سانڈے وہ اگر کہ حتیٰ تھے پہلے سے

 کا آپ کیا تو ہیں کرتے بات کی پہلوں  آپ جب اللہ، رسول یا  : کیا عرض نے   گے۔صحابہ

 (6448 مسلم، رقم )“ اور کون! مایا: فر نے پآ  ہے؟ طرف کی نصاری   و یہود اشارہ

 

 قرآن کے قانون رسالت کا خلاصہ ۔10

قرآن کے مطابق ہر انسان فطری طور  کہ ہماری اب تک کی بحث کا ایک مختصر بیان یہ ہے



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––220میری دریافت   ––––

بتدا میں، خدا نے پر اپنے خالق کو جانتا ہے اور نیکی و بدی کی بنیادی تفریق سے آگاہ ہے۔ ا

کی حقیقت اور ان کے  یش انسانیت کے پہلے گروہ سے براہِ راست خطاب کیا اور ان کی پیدا

مقصد زندگی کو واضح کیا۔ تمام انسان اس وقت راہِ راست پر قائم تھے، لیکن وقت گزرنے کے 

است پر واپس ساتھ انحرافات نے جنم لیا۔ انحراف کے اس سلسلے کو روکنے اور انسانیت کو راہِ ر

خدا نے اپنے نبی مبعوث فرمائے۔ جب اکثر قوموں نے نبیوں کی تعلیمات کو  لانے کے لیے

خدا نے تو  مسترد کر دیا اور حق کے دلائل کے باوجود خدا اور جزا و سزا کو جھٹلانے پر اصرار کیا

ا کی بلکہ زمین پر خد ،رسولوں کو بھیجا۔ رسول نہ صرف خدا کے پیغام کے مبلغ ہوتے ہیں

اللہ تعالیٰ دنیا میں ذریعے سے عدالت اور اس کی دینونت کا مظہر بن کر آتے ہیں۔ ان کے 

ایک قیامت صغری  برپا کر کے دکھاتے ہیں، تاکہ آخرت کے حساب و کتاب اور جزا و سزا کی 

 اور اخروی جزا و سزا کو مانیں۔  ایک جھلک دیکھ کر لوگ اللہ تعالیٰ کے وجود پر ایمان لائیں

رسول کسی قوم میں آ کر برسوں تک خدا کے پیغام کی تبلیغ کرتے ہیں۔ ان کی دعوت کے 

اور ان کے حق میں رونما ہونے  دلائل کی مضبوطی، ان کے کردار کی عظمت، ان کے معجزات

والے خارجی حالات قوم کے لیے حق کو بالکل واضح کر دیتے ہیں۔ یہاں تک کہ ان کے 

تی ہے اور قوم کے پاس انکار کا کوئی عذر باقی نہیں رہتا۔ پھر ایک مخاطبین پر اتمام حجت ہو جا

جب خود اللہ تعالیٰ رسول کے مخاطبین کے لیے دنیا ہی میں جزا و سزا کے فیصلے کا  ،وقت آتا ہے

اعلان کرتا ہے۔اس فیصلے کے مطابق، رسول کی دعوت کو قبول کرنے والے دنیا میں کامیاب 

کہ انکار کرنے والوں پر اللہ تعالیٰ کا عذاب نافذ ہوتا  پاتے ہیں، جباور فوز و فلاح  ہوتے ہیں

آتا ہے۔ لیکن ذریعے سے عذاب قدرتی آفات کے تو  ہے۔ اگر قوم کی مکمل تباہی مقصود ہو

 عذاب دیگر انسانوں کے ہاتھوں نافذ کیا جاتا ہے۔تو  اگر مخاطب قوم کا مکمل خاتمہ ضروری نہ ہو

 ،انفرادی قوموں کے لیے رسول بھیجے گئےتو  میں منقسم تھےجب انسان چھوٹے گروہوں 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––221میری دریافت   ––––

خدا نے انفرادی رسولوں کی جگہ ایسی تو  لیکن جب انسانیت تہذیبوں اور اقوام میں تقسیم ہو گئی

کی نسل کو  جو اس کے پیغام کو عام کریں۔ اس مقصد کے لیے حضرت ابراہیم،قوموں کو چنا 

 منتخب کیا گیا۔

کی نسل سے اٹھی، جس کے لیے کنعان کی سرزمین خاص کر دی  پہلی قوم حضرت اسحاق

گئی تاکہ وہ اسے خدا کے دین کے لیے وقف کریں اور وہاں سے دیگر مذاہب اور ان کے ماننے 

 قوم بنی، اسے کی قیادت میں یہ قوم خدا کی منتخبعلیہ السلام   والوں کو ختم کر دیں۔ حضرت موسیٰ

اری سونپی گئی کہ وہ دنیا میں خدا کے دین اور ہدایت پر عمل کریں یہ ذمہ داور اسے  قانون دیا گیا

داری کو نبھایا۔ اور اسے پوری دنیا میں عام کریں۔ بنی اسرائیل نے ایک لمبے عرصے تک اس ذمہ 

علیہ  عیسیٰ ہو گئے۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے حضرت تکبتاہم، پھر وہ حق سے انحراف کے مر

لانے کی واپس خدا کی راہ پر انھیں نے عیسیٰ  کر بھیجا۔ حضرت کو ان کی طرف رسول بناالسلام 

اس پر ابھارا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ باندھے ہوئے عہد کو پورا کریں۔ انھیں کوشش کو اور 

نے بنی اسرائیل کو یہ انذار بھی کیا کہ اگر وہ ایسا نہیں کرتے تو وہ اللہ تعالیٰ کی منتخب قوم  انھوں 

کھو دیں گے۔اس کے نتائج بہت سنگین ہوں گے۔ لیکن بد قسمتی سے بنی اسرائیل ہونے کا حق 

بلکہ ان پر ظلم و ستم بھی کیا۔ نتیجتاً، خدا نے ان پر رومیوں  ،کو جھٹلایا عیسیٰحضرت نے نہ صرف 

 سخت عذاب نازل کیا۔ذریعے سے کے 

قوم کو اپنی ہدایت  کی وفات کے چھ سو سال بعد، خدا نے ایک نئیعلیہ السلام  عیسیٰحضرت 

اور اس مقصد کے لیے  کی نسل سے تھی  ر بنایا۔ اس بار یہ قوم حضرت اسمٰعیلبردا کا آخری علم

کو آخری نبی اور رسول بنا کر بھیجا گیا ۔ رسولوں کے بارے میں صلی اللہ علیہ وسلم حضرت محمد

صلی اللہ علیہ ت محمدبیان کردہ قانون کا جائزہ لیں تو معلوم تاریخ گواہ ہے کہ حضرکے قرآن 

جیسا کہ قرآن نے پیشین گوئی  ،کے معاملے میں تمام واقعات بالکل ویسے ہی پیش آئےوسلم 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––222میری دریافت   ––––

میں مذکور عذاب کے تمام قصے، چاہے وہ حضرت نوح، حضرت بائیبل کی تھی۔ مزید برآں، 

میں کے متعلق ہوں، قرآن علیہم السلام  عیسیٰیا حضرت  لوط، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ

رسولوں کے قانون کی روشنی میں مکمل طور پر قابلِ فہم ہو جاتے ہیں۔یہ واقعات بیان کردہ 

اور قصے محض گناہ گاروں پر خدا کے غضب کے بے ترتیب مظاہر نہیں ہیں، بلکہ خدا کی ایک 

عظیم حکمت والے منصوبے کے تحت اور مربوط طریقے سے وقوع پذیر ہوئے ہیں۔ ان 

ذریعے رسالت کے قانونِ اور منتخب کیا گی کے لیے نماینداللہ تعالیٰ نے اپنی  قوموں کو دنیا میں

دلیل دنیوی کی سب سے بڑی —جب تمام انسان جزا و سزا پائیں گے—قیامت کے دنسے 

 فراہم کی۔

رسالت کے حوالے سے کیے گئے دعوے ہر انسان کو ایک مضبوط بنیاد  قرآن میں قانونِ 

وہ قرآن کا سنجیدگی سے مطالعہ کرے اور اسے خدا کی طرف سے کہ اور وجہ فراہم کرتے ہیں 

 حق کے طور پر تسلیم کرنے کی کوشش کرے۔

__________ 

 

  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––223میری دریافت   ––––

 الف :پنجمباب 

 

 

 قرآن کا قانون رسالت

 پیچیدہ مسائل کے حل کی کلید

 

قرآن میں بیان کیے گئے رسولوں کے متعلق قانون اور رسولوں کی تعلیمات کے تناظر 

تے ہیں۔ اس ضمن میں ہم پہلے کو سمجھنے سے کئی پیچیدہ مسائل واضح ہو جامیں اسلام 

مسلموں کی وراثت اور مسلمان کے ہاتھوں غیر مسلم کے قتل پر سزا کے مسائل پر گفتگو کر غیر

چکے ہیں۔ اب تین مزید اہم مسائل پر روشنی ڈالتے ہیں، جو قرآن کے قانون رسالت کی 

 ہیں۔  روشنی میں بالکل واضح ہو جاتے

 

 ارتداد کی سزا۔1

مسلمانوں کی ایک بڑی اکثریت یہ سمجھتی ہے کہ اسلام چھوڑ کر کوئی دوسرا مذہب اختیار 

 نقطۂ نظرکرنے یا دہریہ ہو جانے والے شخص کے لیے شریعت نے موت کی سزا مقرر کی ہے۔ یہ 

 نے فرمایا: محمد صلی اللہ علیہ وسلم ایک حدیث پر مبنی ہے، جس میں حضرت 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––224میری دریافت   ––––

  (4062، 4061، 4059 ، رقم)سنن نسائی “۔جو اپنا دین بدلے، اسے قتل کر دو ”

کے دور میں ارتداد کی جنگوں سے    ابوبکر صدیق اول س حدیث کے مضمون کو خلیفۂا

کی وفات کے بعد اسلام سے مرتد ہو محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے  انھوں مزید تقویت ملتی ہے۔ 

 تھیں۔ لڑی ف جنگیں جانے والے عرب قبائل کے خلا

ظاہر قرآن سے متضاد معلوم ہوتی ہے، جو یہ واضح اعلان کرتا ہے کہ دین  یہ حدیث بہ

۔ کے معاملے میں کوئی جبر نہیں 

137

مزید برآں، قرآن کی مختلف آیات 

138

اسلام سے مرتد 

پھر سزا کا ذکر نہیں کرتیں۔ دنیوی ہو جانے کے معاملے کو زیرِ بحث لاتی ہیں، لیکن اس پر کسی 

سزا کا ذکر نہیں کرتا تو دنیوی یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر قرآن اسلام چھوڑنے پر کسی 

جو اپنے دین کو بدلے، اسے ” کی حدیث میں یہ کیوں کہا گیا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

صال کے وصلی اللہ علیہ وسلم  نے رسول اللہ   اور خلیفہ اول حضرت ابوبکر صدیق “قتل کر دو؟ 

 جو اسلام سے پھر گئے تھے؟ ،کے بعد ان قبائل کے خلاف جنگ کیوں کی

جب ہم قرآن کو حدیث کے زاویے سے دیکھنے کی غلطی کرتے ہیں اور حدیث کو قرآن 

ایسے تضادات سامنے تو  کا مستقل بالذات ماخذ مان لیتے ہیںدین بجاے کی شرح و وضاحت کے 

ت میں واضح طور پر یہ اعلان کرے کہ دین کے معاملاآتے ہیں۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ قرآن تو 

 کوئی جبر نہیں

139

دیا  اور پھر کچھ احادیث یہ تاثر دیں کہ دین تبدیل کرنے والے کو قتل کر

 ؟جائے

                                                             

137

 ۔ 256:  2 ہالبقر   

138

 ۔ 90-86:  3آل عمران۔ 217:  2ہالبقر ۔ 137: 4ءالنسا  

139

 ۔ 256: 2 ہالبقر  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––225میری دریافت   ––––

جب ہم حدیث کو قرآن کی روشنی میں سمجھنے کا درست  ،یہ مسئلہ فورا  حل ہو جاتا ہے

تے ہیں کہ حدیث اسلام کا مستقل بالذات طریقہ اختیار کرتے ہیں اور یہ حقیقت تسلیم کر

ماخذ نہیں ہے، بلکہ یہ قرآن اور سنت میں بیان کردہ احکام کی شرح و وضاحت کرتی ہے اور 

اس کے اطلاقات کرتی ہے۔ اس کی مزید وضاحت کے لیے غور کریں کہ قرآن ہمیں صرف 

 تین جرائم میں موت کی سزا کا اختیار دیتا ہے:

 ۔ قتل1

جس میں کسی کی جان، مال یا عزت کو نقصان پہنچانا، مسلح ڈاکے،  ،رض کا جرم۔ فساد فی الا2

 ۔اور جنسی زیادتی شامل ہیں دہشت گردی، اغوا

140

 

دنیوی ۔ رسول کے براہِ راست مخاطبین کی جانب سے اس کا انکار کرنے کی صورت میں 3

عذاب محکومی کے انھیں  سزا کا نفاذ ہوتا ہے۔ یہ سزا یا تو موت کی صورت میں دی جاتی ہے یا پھر

مخاطب  میں مبتلا کر دیا جاتا ہے، اور یہ صرف ان افراد پر لاگو ہوتی ہے جو رسول کے براہِ راست

ہوتے ہیں اور اس کی دعوت کو حق جاننے کے بعد اس کا انکار یا مخالفت کرتے ہیں۔ 

141

 

صلی ر اکرم مخاطبین سے متعلق ہے، جو حضوانھی حدیث میں مذکور بیان دراصل رسول کے 

کی براہِ راست دعوت کو قبول کرنے کے بعد انکار کی جسارت کے مرتکب اللہ علیہ وسلم 

 ہوئے۔

جن کے لیے موت کی سزا تجویز کی گئی ہے، یہ  ،قرآن میں ان جرائم کے ضمن میں

حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ اسلام چھوڑنے والے کسی فرد کے لیے موت کی سزا کا کوئی عام 

                                                             

140

 ۔32: 5 ئدہالما  

141

 مائدہ کی آیت    
ٔ
 ۔پر مبنی سابقہ بحث ملاحظہ کیجیے 33اس سلسلے میں قانونِ رسالت اور سورہ



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––226میری دریافت   ––––

 تصور موجود نہیں۔ وہ افراد جن کے بارے میں اس حدیث میں بات کی گئی ہے، وہ اور دائمی

راست مخاطب تھے۔ وہ خدا کے دینونت کے اس فیصلے  کے براہِ صلی اللہ علیہ وسلم حضور اکرم 

جو ان کی طرف سے آخری رسول کے انکار کی صورت میں ان پر لاگو  ،کے تحت آتے تھے

منکرین رسول کے بارے میں اللہ  لہٰذا منکرین کی سزا موت تھی۔  ہونا تھا۔ اور اس قانون میں

ان قبائل کے بارے میں بھی یہی اصول لاگو ہوتا  تعالیٰ کا فیصلہ پہلے سے موجود تھا۔ اسی طرح

صلی اللہ نے جنگ کی۔ یہ قبائل بھی حضور اکرم    جن کے خلاف حضرت ابوبکر صدیق ،ہے

اور ان کا رسول کے انتقال کے بعد انکار کرنا   شامل تھےکے براہ راست مخاطبین میںعلیہ وسلم 

 الٰہی کا مستحق بنا دیتا تھا۔ مذہبی بنیاد پر دی جانے انھیں 
ِ
خدا کے قانونِ رسالت کے تحت عذاب

فیصلے کا ایک خاص مظہر تھی، جو صرف اس وقت نافذ ہوتی دنیوی والی یہ سزا دراصل خدا کے 

راست پیش کر رہے ہوں۔ یہ  د ہوں اور خدا کا پیغام براہِ نفس نفیس موجو جب رسول بہ ،ہے

قانون صرف رسول کے براہ راست مخاطبین کے لیے مخصوص تھا اور بعد کے ادوار کے 

محمد صلی اللہ مسلمانوں پر اس کا اطلاق نہیں ہوتا۔قرآن میں یہ واضح کر دیا گیا ہے کہ حضرت 

 نہ کوئی رسول آئے گا اور نہ ہی دنیا میں خدا اور ان کے بعد خدا کے آخری رسول ہیںعلیہ وسلم 

اور صلی اللہ علیہ وسلم حضور اکرم  کی دینونت کے ایسے واقعات دوبارہ پیش آئیں گے۔ لہٰذا

کے بعد کسی کو یہ اختیار حاصل نہیں کہ وہ ایمان یا عقیدے کے معاملات میں    کے صحابہآپ 

 ۔مثال پر غور کیجیےذیل  سزا دے۔ درج کسی کو

فیصلہ ان مشرکین دنیوی کے براہِ راست مخاطبین پر خدا کا صلی اللہ علیہ وسلم ر اکرم حضو

کے خلاف محاذ آرائی کرتے صلی اللہ علیہ وسلم  جو رسول اللہ ،اور ان افراد کے خلاف نافذ ہوا

 

َ
ّ
 قبول یہ کہ وہ خدا کے پیغام کو اور ان کو اذیت پہنچاتے تھے۔ ان پر موت کی سزا نافذ کی گئی، ال



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––227میری دریافت   ––––

 الٰہی سے بچنے کا واحد ذریعہ تھی۔ 
ِ
کر لیتے۔ رسول کے پیغام کی یہ قبولیت ان کے لیے عذاب

خاص طور پر، اگر ان میں سے کوئی فرد اسلام قبول کرنے کے بعد اسے ترک کر دیتا تو اس کے 

 اس جو خدا کی طرف سے ،لیے یہ رعایت ختم ہو جاتی اور وہ دوبارہ اسی عذاب کا مستحق بن جاتا

کے ان صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے پہلے ہی مقرر کر دیا گیا تھا۔ اس لیے یہ حدیث حضور اکرم 

نافذ ذریعے سے فیصلہ رسول کے دنیوی جن پر خدا کا  ،براہِ راست مخاطبین کے لیے خاص تھی

لاگو  کے براہِ راست مخاطبین کے علاوہ کسی اور پرصلی اللہ علیہ وسلم ہوا۔ یہ حدیث حضور اکرم 

خدا کے آخری رسول ہیں اور آپ کے بعد کوئی دوسرا رسول یا اس  نہیں ہوتی، کیونکہ آپ

 فیصلہ ممکن نہیں۔دنیوی قسم کا 

 

 غیر مسلموں کے خلاف ان کے عقائد کی بنیاد پر جنگ  ۔2

کہ غیر مسلموں سے محض ان کے مذہب کی وجہ ظاہر قرآن سے متصادم ہے  بہیہ موقف 

کے لیے جنگ کرنا ضروری ہے ۔ البتہ جب قبول کرنے پر مجبور کرنے م اسلاانھیں سے اور 

 کی قانون اس  ہم اسلام کو خدا کے قانون رسالت کی روشنی میں سمجھیں اور اس موقف کو

یہ ظاہری تضاد بھی حل ہو جاتا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ مذہب کی بنیاد پر تو  پرکھیںمیزان پر 

جب رسول اپنے مخاطبین  ،صرف اس وقت لاگو ہوتا ہے قتال قانون رسالت کا جزو ہے، جو

کے درمیان موجود ہوں۔ قرآن کریم یہ واضح اعلان کرتا ہے کہ دین کے معاملات میں کسی 

قسم کا جبر جائز نہیں ۔

142

کو حکم محمد صلی اللہ علیہ وسلم میں  لیکن ایک دوسری جگہ، کتاب اللہ  

                                                             

142

 ۔256: 2 ہالبقر   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––228میری دریافت   ––––

نے مسلمانوں کے ساتھ کیے گئے  جنھوں یں دیا گیا ہے کہ وہ ان مشرکین کے خلاف جنگ کر

معاہدے توڑ دیے، یہاں تک کہ وہ اسلام قبول کر لیں۔ اسی طرح، قرآن یہودیوں اور 

عیسائیوں سے متعلق بھی یہ حکم دیتا ہے کہ ان سے جنگ کی جائے، یہاں تک کہ وہ یا تو اسلام 

 ۔ قبول کر لیں یا ذلت کے ساتھ جزیہ ادا کرنے پر آمادہ ہو جائیں

143

 

، جہاں دین کے معاملات میں کسی 256بقرہ کی آیت  ۂاسی طرح متعدد احادیث بھی سور

 ،بھی قسم کے جبر سے منع کیا گیا ہے، سے ٹکراتی ہوئی محسوس ہوتی ہیں۔ مثال کے طور پر

 مندرجہ ذیل حدیث دیکھیے: 

 کہ دیں گواہی یہ وہ کہ تک یہاں کروں جنگ سے لوگوں میں کہ ہے گیا دیا حکم مجھے”

 اور کریں قائم نماز ہیں، رسول کے اللہمحمد صلی اللہ علیہ وسلم  اور نہیں معبود کوئی سوا کے اللہ

 (25رقم بخاری،)“ ۔...کریں ادا زکوٰۃ

یہ واضح ہو جاتا ہے کہ یہ تو  رسالت کے تناظر میں دیکھا جائے کو قانونِ  تجب ان احکاما

رے میں دائمی پالیسی کے طور جاری نہیں کیے احکامات مسلمانوں کے لیے غیر مسلموں کے با

یہ احکامات صرف خدا کے رسول کے براہِ راست مخاطبین میں سے منکرین رسالت  بلکہ ،گئے

 اور معاندین رسول پر سزا کے طور پر لاگو کیے گئے تھے۔

 عاد و ثمود پر نازل ہونے   قرآن واضح کرتا ہے کہ حضرت نوح
ِ
کے زمانے کا طوفان ہو، قوم

کے دور میں پیش آنے والے واقعات  اور حضرت لوط الے عذاب ہوں، حضرت ابراہیمو

کے زمانے میں رومیوں کے ہاتھوں بنی اسرائیل کی شکست، علیہ السلام  عیسیٰیا حضرت  ہوں

اور ان کے صحابہ کی طرف سے عرب اور اطراف صلی اللہ علیہ وسلم اور اسی طرح حضرت محمد

                                                             

143

 ۔29: 9بہالتو   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––229میری دریافت   ––––

سزائیں صرف اور صرف خدا دنیوی یہ سب —نے والے معرکےکے علاقوں میں برپا کیے جا

خدا کے ان خاص قانون کے کے کسی زندہ رسول کو جھٹلانے کے نتیجے میں دی گئیں۔ یہ سزائیں 

جو اس کے رسولوں کے مخاطبین کے لیے مخصوص ہے۔ یہ عذاب صرف ان لوگوں ، تحت تھیں

کر اسے رد کرتے تھے۔ ان کا دائرۂ اطلاق راست رسول کے پیغام کو سن  جو براہِ  ،تک محدود تھا

راست دیگر افراد یا اقوام تک نہیں بڑھایا جا سکتا۔ اس کے برعکس، جو لوگ رسول کے براہ 

مخاطب نہیں تھے، ان کے ایمان اور اعمال کا فیصلہ قیامت کے دن خدا خود کرے گا۔ حضرت 

کو صرف اس بات کا اختیار دیا گیا  مسلمانوں کے دنیا سے انتقال کے بعدصلی اللہ علیہ وسلم محمد

کسی بھی صورت زبردستی یا جنگ کے انھیں ہے کہ وہ غیر مسلموں تک خدا کا پیغام پہنچائیں۔ 

 اپنا عقیدہ مسلط کرنے کی اجازت نہیں دی گئی۔ ذریعے سے 

 

 اسلام کا دیگر مذاہب پر غلبہ ۔3

ایت اور دین حق کے ساتھ وہی ہے جس نے اپنے رسول کو ہد” اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: 

 “۔بھیجا ہے تاکہ )اسِ سرزمین کے( تمام ادیان پر اسُ کو غالب کر دے

144

اگر اس بیان کو 

سیاق و سباق کے بغیر دیکھا جائے تو یہ ایک عالمی پیشین گوئی معلوم ہوتی ہے، جسے بعض شدت پسند 

کو اللہ ہم، جب اس آیت تنظیمیں اپنے لیے ایک مثالی مقصد اور ہدف کے طور پر دیکھتی ہیں۔ تا

کے قانونِ رسالت کے تناظر میں دیکھا جائے تو یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ یہ پیشین گوئی 

کے براہِ راست مخاطبین کے لیے خاص تھی۔ رسول کے مخاطبین کا فیصلہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

اور صرف   جاتے ہیںرسول کے مخالفین مکمل طور پر مغلوب کر دیے، اسی دنیا میں ہوتا ہے

                                                             

144

 ۔  33: 9بہالتو  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––230میری دریافت   ––––

اور اللہ کا پیغام باقی رہتا ہے اور اللہ تعالیٰ کا دین دیگر ادیان پر غالب  رسول، ان کے پیروکار

محمد صلی اللہ علیہ اسلام کے تمام دیگر نظریات پر غلبے کی یہ پیشین گوئی  رہتا ہے۔ اس لیے

 کہ پیشین گوئی کی گئی کے مخاطبین تک محدود تھی اور بالکل ویسے ہی پوری ہوئی جیساوسلم 

 تھی۔

محمد صلی اللہ کا مکمل سیاق و سباق یہ واضح کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ یہاں  33کی آیت  توبہسورۂ 

ہ آنے والے تمام ادوار یندں کو مخاطب فرما رہے ہیں نہ کہ آکے براہ راست پیروکاروعلیہ وسلم 

واضح طور پر بیان کیا گیا ہے کہ اللہ  کے لیے ایک عالمی پیشین گوئی فرما رہے ہیں۔ آیت میں

حق  ل اور دیننے اپنے رسول کو دین حق کے ساتھ بھیجا اور اپنے وعدے کو پورا کیا کہ یہ رسو

محمد صلی اللہ علیہ وسلم ، جو گا  کین کے تمام نظریات پر غالب آئےمشران اور عرب کے  مکہ

کے سیاق و سباق کے ساتھ پیش کرتا کے بنیادی مخالفین تھے۔ ذیل میں، میں ان آیات کو ان 

 ہوں۔

 فیصلہ نے اللہ اور دیں بجھا سے پھونکوں کی منہ اپنے کو نور اسِ کے خدا کہ ہیں چاہتے”

 ہو۔وہی ناگوار ہی کتنا یہ کو منکروں انِ خواہ گا، رہے کرکے پورا کو نور اپنے وہ کہ ہے رکھا کر

( کے سرزمین اسِ) تاکہ ہے بھیجا ساتھ  حق کےدین اور ہدایت کو رسول اپنے نے جس ہے

  “۔ کریں ناپسند ہی کتنا اسِے بھی مشرکین خواہ دے، کر غالب کو اسُ پر ادیان تمام

 (33 -32: 9بہالتو)

 اسی طرح قرآن کی ایک اور آیت 

145

کو اکثر اس دعوے کے حق میں استدلال کے طور 

گا اور قیامت کے قریب پوری  پر پیش کیا جاتا ہے کہ اسلام تمام دیگر مذاہب پر غالب آ جائے

                                                             

145

 ۔ 28: 84الفتح   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––231میری دریافت   ––––

دنیا یا تو مسلمان ہو جائے گی یا مسلم غلبے کے تحت زندگی بسر کرے گی۔ تاہم، جب سورہ فتح کی 

سورہ فتح کی اس آیت کو بھی اس کے مکمل سیاق و سباق کے ساتھ دیکھا جائے، خاص طور پر 

کا معنی واضح ہو  28آیت تو  کو ایک منظم اور مربوط کلام کے طور پر سمجھا جائے 30تا  20آیات 

یہ اطلاع دی گئی انھیں اور  مکہ کو مخاطب کیا گیا ہے پر اہلجاتا ہے۔ ان آیات میں خاص طور 

اور ان کے پیروکاروں کے ہاتھوں شکست سے دوچار صلی اللہ علیہ وسلم  ہے کہ وہ رسول اللہ

 اور اسلام ان پر غالب آئے گا۔ ہوں گے

اور صلی اللہ علیہ وسلم  ہیں کہ رسول اللہ پیش کیمیں  ئیدکی تامیں نے یہ معلومات اس بات 

کے اقوال و افعال کو جب قرآن میں بیان کردہ قانونِ    کرام کے صحابۂصلی اللہ علیہ وسلم آپ 

 رسالت کی روشنی میں دیکھا جائے تو ان کی تفہیم نہایت آسان ہو جاتی ہے۔ 

__________ 

 

 

  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––232میری دریافت   ––––

 ب : پنجمباب 

 

 

 کی شخصیت اللہ علیہ وسلم محمد صلی 

 اور آپ کے متعلق پیشین گوئیاں

 

کی محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور خاص طور پر  میرے نزدیک قرآن کا قانون رسالت

کہ ہمیں اس پر سنجیدگی سے  شت انذار، ایسی ٹھوس علمی اور عقلی بنیاد فراہم کرتے ہیںسرگذ

محمد صلی اللہ علیہ ہم، دو مزید پہلو ایسے ہیں جو غور کرنا چاہیے کہ اسلام ایک الہامی دین ہے۔ تا

 کے پیغام کی صداقت کو مزید تقویت بخشتے ہیں: وسلم 

 کی شخصیت و کردارمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ 1

 کے بارے میں پیشین گوئیاں محمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ سابقہ آسمانی کتابوں میں 2

 

 و کردارکی شخصیت محمد صلی اللہ علیہ وسلم  ۔1

 الف۔ راست گوئی اور دیانت داری 

نے اپنی دیانت داری اور  کی بعثت سے پہلے کی زندگی میں، آپمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––233میری دریافت   ––––

کے لقب سے یاد کرتے  “صادق” اور “امین” کو  مکہ آپ ایسا معیار قائم کیا تھا کہ اہل سچائی کا

کر کے پوچھا کہ اگر وہ کہیں کہ پہاڑ نے لوگوں کو جمع  تھے۔ ایک مشہور واقعہ یہ ہے کہ آپ

یک  کیا وہ آپ کی بات مانیں گے؟ لوگوں نے بہتو  کے پیچھے ایک لشکر حملہ کرنے کو تیار ہے

 ۔ دار پایا ہے ن زبان کہا کہ ہم نے آپ کو ہمیشہ سچا اور ایما

146

 

 

 کی عدم موجودگی  ب۔ فکری ارتقا

ور یا رہنما کے  ں کے ہر ممتاز دانشاور معاشرتی میدانو دنیا میں فوجی، سیاسی، معاشی

ت انگیز طور لیکن حیر ، نظر آتا ہے میں وقت کے ساتھ ایک واضح ارتقا خیالات اور نظریات

سال کی عمر تک  40نے  نظر نہیں آتا۔ آپ کی زندگی میں ایسا ارتقامحمد صلی اللہ علیہ وسلم پر 

ایسا نشان موجود نہیں تھا جو آپ ایک عام انسان کی حیثیت سے زندگی گزاری، جس میں کوئی 

نے چایس سال کی عمر  کے مستقبل کے عظیم منصب کی طرف اشارہ کرتا ہو۔ لیکن جب آپ

دنیا کے سامنے ذریعے سے اچانک قرآن جیسی بے مثال کتاب آپ کے تو  میں اعلانِ نبوت کیا

اور قانونی  سیعظمت، فکری گہرائی، سماجی، سیاآنا شروع ہو گئی۔ اس کتاب نے اپنی شاعرانہ 

سب کو ذریعے سے مباحث اور احکامات، اور بے نظیر عسکری اور جنگی حکمتِ عملیوں کے 

کوئی میں سالہ دورِ وحی کے دوران  23حیران کر دیا۔ قرآن کے پیغام اور بنیادی دلائل میں 

 رہے کہ اس دوران خارجی حالات مسلسل تبدیل ہوں  آتا، حالانظر نہیں بنیادی تبدیلی یا ارتقا

 ۔ اس کی کچھ تفصیل کرتے ہیں ،تھے۔ آئیے

                                                             

146

 ۔4972، 4770  بخاری، رقم   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––234میری دریافت   ––––

ہر انسان کی شخصیت، صلاحیت اور خیالات وقت کے ساتھ ترقی کرتے ہیں۔ شیکسپیئر ایک 

اور گاندھی کے نظریات بھی ایک تسلسل کے ساتھ پروان  دن میں عظیم ڈراما نگار نہیں بنا

م تاریخ کا انوکھا اور یکتا واقعہ ہے۔ کا معاملہ ہماری معلومحمد صلی اللہ علیہ وسلم چڑھے۔ لیکن 

نہیں ہوا۔ یہ بات بھی قابل  یا سماجی نظریات میں کوئی ارتقا ظاہر دینی، سیاسی کے ہاں بہ آپ

کی ابتدائی زندگی میں، یہاں تک کہ آپ کی عمر چالیس سال کو پہنچی، شاعری یا  ذکر ہے کہ آپ

۔ اس وقت تک ایسی کوئی بات آپ کے ہاں کا نشان نہیں ملتادل چسپی اس جیسی کسی فنی یا ادبی 

اس میں مذہبی، —ظاہر نہیں ہوئی، لیکن قرآن مجید، جس کے مشمولات ہمہ گیر ہیں

زبان و بیان اور فکری گہرائی میں  —اور شاعرانہ موضوعات موجود ہیں سماجی،سیاسی، قانونی

طور پر نمودار ہوا۔ یہ  کی زندگی میں اچانک اور غیر متوقع اپنی مثال آپ ہے۔ اور یہ سب آپ

کی تصنیف نہیں ہو صلی اللہ علیہ وسلم  بات اس نظریے کو بہت تقویت دیتی ہے کہ قرآن نبی

 سکتی۔ 

 

 پس منظر نہ تھامیں کوئی اور دینی علوم  کا تبلیغمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ج۔ 

رست اور کی شخصیت کے بارے میں موجود معلومات دمحمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن میں 

محمد صلی اللہ علیہ وسلم معتبر مانی جا سکتی ہیں، کیونکہ قرآن ان لوگوں کے سامنے پیش کیا گیا تھا جو 

کے متعلق کوئی غلط معلومات محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو بہت اچھی طرح جانتے تھے۔ اگر قرآن میں 

معلوم ہوتا ہے سے قرآن دیتے۔ فورا  چیلنج کر انھیں پیش کی جاتیں تو اس کے براہ راست مخاطبین 

قصص کی آیت  ۂسور ۔ پس منظر نہ تھامیں کوئی اور دینی علوم  محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا تبلیغکہ 

نے کبھی  کو نہ تو وحی کے نزول کی توقع تھی اور نہ ہی آپمحمد صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق،  86



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––235میری دریافت   ––––

 کوشش کی تھی۔ علم کے حصول کے لیے کوئیاور الوہی  دینی معرفت

اس موقعے پر ایک مشہور روایت پر روشنی ڈالنا ضروری ہے، جس سے یہ تاثر ملتا ہے کہ 

الہامی علم کی تلاش میں تھے۔ اس روایت میں بیان کیا جاتا ہے محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

 کر میں وقتاً فوقتاً غارِ حرا میں خلوت گزیں ہو کر روحانی مراقبے کرتے تھے۔ آگے چل کہ آپ

اس موضوع پر تفصیلی بحث کروں گا ، لیکن اس مرحلے پر یہ واضح کرنا ضروری ہے کہ حضرت 

مذہبی بصیرت کے حصول یا روحانی مشق کے لیے نہیں جاتے میں غارِ حرا محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

یک ایسی حدیث کے غارِ حرا میں پراسرار مراقبے کا مشہور قصہ امحمد صلی اللہ علیہ وسلم تھے۔ حضرت 

برآں، یہ یعنی صرف ایک راوی کی روایت پر مبنی ہے۔ مزید ، پر مبنی ہے جس کی سند غریب ہے

کے ابتدائی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے الفاظ پر مشتمل نہیں ہے۔ حضرت  حدیث خود آپ

سیرت نگاروں میں سے ایک، ابن اسحاق، اس روایت کے صرف ایک مختصر حصے ہی کو اپنی 

میں شامل کرتے ہیں، اور بقیہ حصے کو نظرانداز کر دیتے ہیں۔ جہاں تک پہلی وحی کا تعلق کتاب 

اقبے کی ہے، ابن اسحاق ایک مختلف روایت پیش کرتے ہیں جو غارِ حرا میں پراسرار روحانی مر

نامے کو یوں  اس کے برعکس، وہ واقعات کے ایک مختلف منظر۔ مشہور بات سے متضاد ہے

 پیش کرتے ہیں:

کے پیروکار تھے، جس پر “حنیف دین” عرب میں کئی لوگ قدیمی ابراہیمی مذہب ”

بھی عمل پیرا تھے۔ اس دین میں رمضان کے روزے رکھنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

اور اعتکاف جیسی عبادات شامل تھیں۔ اعتکاف سے مراد روزے کے ساتھ خلوت میں 

محمد صلی اللہ ایت پر عمل کرتے ہوئے، حضرت عبادت کرنا ہے۔ دین ابراہیمی کی اسی رو

اپنے اہل خانہ کے ساتھ مکہ کی بت پرستی کے ماحول سے نکل کر پہاڑوں میں جا کر علیہ وسلم 

اعتکاف کیا کرتے تھے۔ بہت سے دیگر لوگ بھی ایسا ہی کرتے تھے۔ اس عبادت کا مقصد 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––236میری دریافت   ––––

حنیف کی عام روایت   یہ دینبلکہ ،کسی پراسرار مراقبے یا الہامی حقیقت کی تلاش نہیں تھا

 تھی، جس پر دیگر لوگ بھی عمل کرتے تھے۔ اپنی عمر کے چالیسویں سال میں، جب آپ

کے سامنے ظاہر ہوئے۔ اس واقعے کی  آپ  یل دت میں مشغول تھے، پہلی بار جبراسی عبا

 محمد صلیتفصیل آگے بیان کی جائے گی، لیکن اس وقت یہ واضح کرنا ضروری ہے کہ حضرت 

مروجہ عبادات میں مشغول تھے اور کسی غار میں پراسرار کی اپنے وقت اللہ علیہ وسلم 

“تھے۔میں نہیں مراقبے یا الہامی علم کی جستجو 

147

 

محمد صلی اللہ علیہ ہمیں یہ بتاتی ہے کہ حضرت  16کی  یونس  ۂعلاوہ ازیں، قرآن کی سور

نے اپنی پوری  وحی سے پہلے آپ راست مخاطبین سے فرمایا کہ نزولِ  نے اپنے براہِ وسلم 

لوگوں کے درمیان گزاری اور ان موضوعات اور معاملات پر کبھی بات نہیں انھی زندگی 

خوبی جانتے تھے کہ اعلانِ نبوت  کے مخاطبین بہ آپ کی، جو قرآن زیر بحث لاتا ہے۔ لہٰذا

 علم کے متلاشی کسی مذہبی تبلیغ کا کوئی پس منظر نہیں تھا، نہ ہی آپ کا مذہبی سے پہلے آپ

 تھے۔

 

 تھی نہ کی شاعری اور ادب میں کوئی تربیت  آپد۔ 

محمد صلی اللہ واضح طور پر بیان کرتا ہے کہ حضرت میں  69 کی آیت  یٰسینمجید سورۂ  قرآن 

                                                             

147

 23”:ہے پر مبنییو ٹیوب ویڈیو  یلدرج ذ کی یاحمد غامد یدجاو تفصیل نظر کی ابنِ ہشام کے نقطۂ  

۔ یہ ویڈیو غامدی سینٹر آف اسلامک “، پہلی وحی کا واقعہ، غار حرا 43اعتراضات کے جواب میں: 

 لرننگ، امریکہ  کے یو ٹیوب چینل پر دستیاب ہے۔



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––237میری دریافت   ––––

کبھی شاعری سننے یا اسے  اور نہ ہی آپ نہ تھیدل چسپی کو شاعری سے قطعی کوئی علیہ وسلم 

 ،کار ہے ۔ اس کے باوجود، قرآن عربی زبان کا ایک ایسا ادبی شاہپڑھنے کے لیے معروف تھے

 جس کی نظیر پیش کرنا ممکن نہیں۔ 

قرآن کے شعری اسلوب کی قوت اس حد تک اثر انگیز تھی کہ عرب کے عظیم ترین 

شعرا میں سے ایک، ابو عقیل لبید بن ربیعہ بن مالک عامری، اسے سن کر اسلام قبول کرنے پر 

سبعہ ” کاروں  گئے۔ لبید کی ایک نظم عربی زبان کے سات عظیم ترین شعری شاہآمادہ ہو 

شعری ہال آف ” کعبہ کے باہر ایک طرح کے  میں شامل تھی۔ یہ معلقات خانۂ “معلقات

کوثر  ۂخاص طور پر سوررضی اللہ عنہ    کے طور پر آویزاں تھے۔ لبید (Hall of Fame) “فیم

لآخر ان کے اسلام قبول کرنے کا سبب بنا۔کے اسلوب سے متاثر ہوئے، جو با

148

 

قرآن کا شعری کمال ایک مسلمہ حقیقت ہے۔ اس کی ساخت اس قدر شاعرانہ اور منفرد 

ہے کہ یہ ایک ضخیم کتاب ہونے کے باوجود بچے اسے آسانی سے یاد کر لیتے ہیں۔ سات سال یا 

رکھتے ہیں۔ یہ یاد کرنے  اس سے کم عمر کے بچے بھی اسے مکمل طور پر حفظ کرنے کی صلاحیت

کی آسانی ان لوگوں کے لیے بھی ممکن ہے جو عربی زبان نہیں سمجھتے۔ ہر سال مسلم ممالک 

 میں ہزاروں بچے ایک سال کے اندر قرآن کو مکمل طور پر حفظ کر لیتے ہیں۔

عمومی طور پر ایک سچے انسان محمد صلی اللہ علیہ وسلم ابھی تک کی بحث سے معلوم ہوا کہ 

مذہبی علم   طور پر جانے جاتے تھے اور صادق اور امین کے لقب سے مشہور تھے۔ نہ تو آپکے

نے مذہبی تعلیمات کی تبلیغ کی تھی۔ اس  حاصل کرنے کی طرف مائل رہے تھے، نہ ہی آپ

                                                             

148

 ۔ 26 -25 /1،  1985ر: فاران فاؤنڈیشن،امین احسن اصلاحی، تدبر قرآن، لاہو  



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––238میری دریافت   ––––

کے باوجود قرآن گہرے مذہبی مباحث پر مشتمل ہے۔ مزید یہ کہ، قرآن میں پیش کیے گئے 

سالہ نزول کے دوران خیالات  23ئی عمل نظر نہیں آتا، اور اس کے خیالات میں کوئی ارتقا

کا محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور نظریات میں مکمل ہم آہنگی اور تسلسل پایا جاتا ہے۔ علاوہ ازیں، 

شاعری سے نہ تو کوئی شغف تھا اور نہ ہی کوئی پس منظر۔ اس کے باوجود قرآن عربی زبان کا 

کار ہے۔ یہ تمام عوامل اس امکان کو مزید تقویت دیتے ہیں کہ قرآن  شاہایک غیر معمولی ادبی 

 کی اپنی ذہنی کاوش کا نتیجہ نہیں ہے۔محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

 

 دوسروں سے مدد لینے کا الزامہ۔ 

نے کسی اور کو قرآن لکھنے کے لیے مقرر کیا محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ کہا جا سکتا ہے کہ شاید 

نے دوسروں سے قرآن لکھوانے کی محمد صلی اللہ علیہ وسلم اگر ، ممکن ہے نا، یہ بات تاہم۔ ہو

ایک ایسی ٹیم جو مذہبی ۔ دو مختلف ماہرین کی ٹیموں کی ضرورت ہوتیانھیں تو  کوشش کی ہوتی

علم، خاص طور پر ابراہیمی مذاہب کے بارے میں گہرے فہم کی حامل ہو ، اور دوسری ٹیم جو 

صورتی  میں یکتا ہو۔ قرآن میں خیالات کے تسلسل اور زبان کی شاعرانہ خوب شاعری کے فن

 ان ٹیموں کی خدمات نزولِ قرآن کے آغاز ہی سے درکار ہوتیںانھیں کو مدنظر رکھتے ہوئے، 

بلا تعطل جاری رہتا۔ قابل ذکر بات یہ ہے میں سالہ مدتِ نزول کے دوران  23اور یہ سلسلہ 

کو ایسے ماہرین کی ٹیموں تک محمد صلی اللہ علیہ وسلم  ظاہر نہیں کرتے کہ کہ کوئی تاریخی شواہد یہ

جن کے  ،میں وہ زیادہ تر اکیلے داعی تھےبرسوں رسائی حاصل تھی۔ حقیقت یہ ہے کہ ابتدائی 

جو ان  ،اور ان کے ابتدائی ساتھیوں میں بھی ایسے افراد شامل نہیں تھے چند ہی پیروکار تھے

  جاتے ہوں۔ شعبوں کے ماہر سمجھے



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––239میری دریافت   ––––

کے بارے میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم سابقہ الہامی کتب میں  ۔2

 پیشین گوئیاں

 کے بارے میں پیشین گوئیاںمحمد صلی اللہ علیہ وسلم میں بائیبل الف۔ 

کو نبوی روایت سے ایک الگ تھلگ شخصیت کے طور پر پیش محمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن 

محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔  رکھتااور رسولوں کے تسلسل میں   انبیاسابقہانھیں نہیں کرتا، بلکہ 

کے دونوں بائیبل بناتی ہیں جو دل چسپ کی شخصیت اور مشن کو خاص طور پر وہ پیشین گوئیاں 

میں موجود ہیں۔ جب ان پیشین گوئیوں کو ملا کر دیکھا —پرانے اور نئے عہد نامے—حصوں

کی شخصیت اور مشن کے ساتھ حیرت انگیز انطباق  علیہ وسلم محمد صلی اللہان کا تو  جاتا ہے

 سامنے آتا ہے۔

 

 

 ان میں سے چند پیشین گوئیوں کا ایک کا مختصر جائزہ لیتے ہیں۔ ،آیخ

 

  عہد نامہ قدیم

 اور ان کے متبعین کو بتاتے ہیں:علیہ السلام    میں اللہ تعالیٰ موسیٰ (  18:  18 )کتاب استثناء

 اپنا اور گا کروں برپا نبی ایک مانند تیری سے میں بھائیوں کے ہی اُن لیے کے اُن میں”

 جو اور گا۔ کہے سے اُن وہ وہی گا دوں حکم اُسے میں کچھ جو گااور ڈالوں میں منہ کے اسُ کلام

 اس سے حساب کا ان میں تو گا سُنے گانہ کہے کر لے نام میرا وہ کو جن کو، باتوں اُن میری کوئی

 “گا۔ لوں

بلکہ ،  نبی ان کے اپنے درمیان سے نہیںاللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو یہ خبر دی کہ ایک، تو



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––240میری دریافت   ––––

علیہ   ان کے بھائیوں میں سے، یعنی ان کے قریبی نسبتی قبیلے سے اٹھایا جائے گا۔ یہ نبی، موسیٰ 

کریں گے، کی طرح، اپنے مخاطبین تک خدا کا پیغام پہنچائے گا۔ جو لوگ اس نبی کا انکار السلام 

 دنیا ہی میں خدا کے فیصلے کا سامنا کرنا پڑے گا۔ انھیں 

 جیسا کہ ہم نے قرآن میں رسولوں کے قوانین کا تفصیل سے مطالعہ کرتے ہوئے بیان کیا

کی اولاد سے تعلق علیہ السلام    بنی اسرائیل کے بھائیوں، یعنی اسماعیل محمد صلی اللہ علیہ وسلم کہ 

کے مشابہ نبی ہیں، جو علیہ السلام    بات کی تصدیق کرتا ہے کہ وہ موسیٰ رکھتے ہیں۔ قرآن اس 

خدا انھیں نے ان کا انکار کیا،  جنھوں اپنے عہد کے لوگوں تک خدا کا پیغام پہنچانے آئے۔ اور 

 رسالت کے مطابق دنیا ہی میں سزا دی گئی۔ کے قوانین

کی آمد کی علیہ السلام   حضرت عیسیٰ میں اقتباس مذکورہ بالا  کے بائیبلیہ کہا جا سکتا ہے کہ 

بنی   پیشین گوئی کی گئی ہے۔ تاہم، یہ تشریح درست معلوم نہیں ہوتی کیونکہ حضرت عیسیٰ 

کہ اس پیشین گوئی میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ  اسرائیل کی قوم سے تعلق رکھتے تھے، جب

۔ مزید برآں، جس شخصیت کی آنے والی شخصیت بنی اسرائیل کے بھائیوں میں سے ہوگی

یعنی ۔ کے مشابہ نبی قرار دیا گیا ہےعلیہ السلام   اس کو حضرت موسیٰ  ، پیشین گوئی کی گئی ہے

کے ساتھ اور ان کی قوم کے ساتھ غیر معمولی واقعات پیش آئے،   جس طرح حضرت موسیٰ 

 نبی نئےالہامی اسی طرح کے واقعات اس نبی اور اس کی قوم کے ساتھ بھی پیش آئیں گے۔ یہ

قوانین متعارف کرائیں گے، ایک منظم لشکر کی قیادت کریں گے، زمینی اقتدار حاصل کریں 

 ،اور ان کی قوم کو خدا کے دین کی حفاظت اور اشاعت کی ذمہ داری تفویض کی جائے گی گے

  ت عیسیٰ تاکہ وہ خدا کے پیغام کو مکمل طور پر دنیا تک پہنچا سکیں۔ ان میں سے کوئی بھی امر حضر

یہ تو  کے معاملے میں ظاہر نہیں ہوا۔ مزید یہ کہ جب ہم عہد نامہ جدید کا گہرا مطالعہ کرتے ہیں



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––241میری دریافت   ––––

خود اپنی امت کے لیے ایک ایسی شخصیت کی پیشین گوئی   معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عیسیٰ 

 18 :18جو ان کے بعد آئے گی۔ اس پیشین گوئی کی حامل شخصیت کتاب استثناء  ،کرتے ہیں

 میں مذکور شخصیت کے اوصاف کے ساتھ مکمل مطابقت رکھتی ہے۔

 

 یوحنا کی کتاب:عہد نامہ جدید 

تسلی دینے ” یا  (Paraclete) “پیراکلیٹ” کو علیہ السلام میں حضرت عیسیٰ  2: 1یوحنا 

تسلی ” ایک اور علیہ السلام اگلی آیات میں، حضرت عیسیٰ کہا گیا ہے۔   (Comforter) “والا

 ہیں: کے آنے کی پیشین گوئی کرتے ہیں، جو ان کے سوا کوئی دیگر ہوگا، اور فرماتے “ والےدینے

  “۔ ... گا بخشے مددگار وسراد تمھیں وہ تو گا وںکر رخواستد سے باپ اور میں”

 (16: 14یوحنا)

 مزید وضاحت کرتے ہیں:علیہ السلام   حضرت عیسیٰ 

ھ جانا میرا کہ ںہو کہتا سچ سے تم لیکن میں”

م

 

ت

 میں اگر نکہکیو،ہے مند ہفائد لیے ا رے

  (Paraclete) مددگار وہ تو ںجاؤ نہ

م

 

ت

 (7: 16 حنایو) “ ۔... گا آئے نہ پاس ےا رھ

 کرسکتے۔ نہیں برداشت کی ان تم با مگر ،ہے کہنا باتیں سی بہت بھی ورا سے تم مجھے ”

 اپنی وہ کہ لیے سا گا۔ ئےکھاد راہ کی ئیسچا تمام کو تم تو گا آئے حق وحر یعنی ،وہ جب لیکن

  “۔گا ےد یںہ کی خبریندآ تمھیں اور گا کہے ہیو گاسنے  کچھ جو لیکن ،گا کہے نہ سے طرف

 (13 - 12: 16یوحنا)

 ۔کی اصطلاح کا دیگر کئی نبیوں پر بھی اطلاق کیا گیا ہے “روح” میں بائیبل 

149

چونکہ 

                                                             

149

 ۔ 3 -1: 4 یوحنا   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––242میری دریافت   ––––

کہا گیا ہے، اس لیے یہ نتیجہ  “روح” کو بھی  انسان ہی تھے اور دیگر انبیاعلیہ السلام   حضرت عیسیٰ 

 سے مراد ایک انسان ہی ہے۔ “روح” اخذ کرنا معقول ہے کہ ان آیات میں 

جب موسیٰ اور عیسیٰ علیہما السلام کی پیشین گوئیوں کو ایک جامع تناظر میں دیکھا جائے تو یہ 

ائیل کے بھائیوں میں سے جو بنی اسر ،دہی کرتے ہیں دونوں ایک ایسی شخصیت کی آمد کی نشان

کی علیہ السلام   موسیٰ حضرت ہوگی۔ یہ شخصیت خدا کے کلام کو لفظ بہ لفظ بیان کرے گی اور 

طور پر صادق آتی ہیں۔  پر مکملمحمد صلی اللہ علیہ وسلم مانند رسول ہوگی۔ یہ صفات حضرت 

ہیں، بنی اسرائیل کے  کی اولاد میں سے   ، جو حضرت اسمٰعیلصلی اللہ علیہ وسلم  حضرت محمد

نے قرآن کی صورت میں خدا کے کلام کو انسانیت تک پہنچایا  انھوں بھائیوں میں شامل ہیں۔ 

علیہ   موسیٰ حضرت مانند نبی کے طور پر اپنی ذمہ داری نبھائی۔  کےعلیہ السلام   موسیٰ حضرت اور 

یعت پیش کی۔ خدا نے ان نے بھی ایک نئی شرمحمد صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح، حضرت السلام 

جو اسُ کے پیغام کو دنیا تک پہنچانے کی ذمہ داری  ،ایک ایسی قوم کو کھڑا کیاذریعے سے کے 

حضرت سنبھالے۔ اللہ تعالیٰ نےاس قوم کو زمین پر نمایاں اقتدار عطا کیا، بالکل ویسے ہی جیسے 

 اور ان کی قوم کو عطا کیا تھا۔ علیہ السلام   موسیٰ 

 

میں صحیفوں  ں کےؤکے بارے میں ہندوصلی اللہ علیہ وسلم محمد  ۔3

 پیشین گوئی 

گیر نعمت تھی، جو ہر قوم کو عطا ہوئی۔ بعد میں  قرآن کا بیان ہے کہ نبوت اللہ تعالیٰ کی عالم

کی نسل میں محدود ہو گئی۔ ہندو مذہب کے پیروکار یہ دعوی  کرتے ہیں کہ   یہ حضرت ابراہیم 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––243میری دریافت   ––––

پانچ ہزار سال سے زیادہ قدیم ہیں۔ بعض محققین کے نزدیک یہی حضرت ان کے مذہبی متون 

کا زمانہ تھا۔ اس بنیاد پر یہ قیاس کیا جا سکتا ہے کہ ابراہیمی سلسلے میں نبوت کے خاص   ابراہیم 

مبعوث کیے ہوں گے۔ ہندو انبیا ہونے سے قبل، اللہ تعالیٰ نے برصغیر کے خطے میں بھی 

نے اپنی قوم کو الہامی علم سے روشناس  جنھوں کا تصور پایا جاتا ہے، مذہب میں رشی یا سادھو 

کرایا۔ قرآنی نقطۂ نظر سے یہ امکان موجود ہے کہ ہندو صحیفے، جیسا کہ وید، اصل میں الہامی 

کتب تھیں، جو ہزاروں برس کی تشریحات در تشریحات کے باوجود الٰہی ہدایت کے کچھ اجزا کو 

 محفوظ رکھے ہوئے ہیں۔

کی آمد کی خبر محمد صلی اللہ علیہ وسلم ذریعے سے ن متون میں ایک مقام پر ایک نبی کے ا

دی گئی ہے۔ صدیاں گزرنے کے ساتھ، یہ پیشین گوئیاں ممکنہ طور پر اس تصور میں ڈھل 

گئیں کہ دیوتا وشنو کل یگ )دنیا کے آخری دور( میں ایک انسانی اوتار کے طور پر ظاہر ہوں 

ان پیشین گوئیوں کا جائزہ لیتے ہیں۔ میرے نزدیک،  ، خاتمہ کریں گے۔ آئیےگے اور برائی کا

کرتی ہیں۔ تاہم، آپ اس معاملے نشان دہی کی آمد کی محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ پیشین گوئیاں 

 قائم کر سکتے ہیں۔ راے میں آزادی سے اپنی 

اف کرنا چاہوں گا۔ یہاں میں ڈاکٹر ذاکر نائیک صاحب کی تقاریر سے استفادے کا اعتر

ان کے کچھ نظریات اور تشریحات سے میں اختلاف رکھتا ہوں، لیکن کہ اگرچہ ممکن ہے 

کی پیشین گوئیوں کو اجاگر کرنے کے حوالے محمد صلی اللہ علیہ وسلم غیرابراہیمی مذاہب میں 

 ۔سے ان کی تحقیق قابلِ قدر ہے اور اس تحقیق نے میری اس جستجو میں بڑی مدد دی ہے

 مندرجہ بالا نکات کے حوالہ جات یہ ہیں:

  لا کے”

ش 

 سوار پر گھوڑے وہ ہوگا۔ پیدا گھر کے وشنویاس میں سرداروں کلکی شہر ش



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––244میری دریافت   ––––

  “۔ گے کریں مدد کی اس فرشتے اور گا دے شکست کو دشمنوں ہوگی، تلوار میں ہاتھ ہوگا،

 (20-18 شلوک ،2 ادھیائے ،12 کھنڈ پران، ت)بھگو

ی اور وشنویاس کو تاریخ 12 کی کلکی مادھو مہینے”

 

مت ُ
س

 “۔ہوگا پیدا گھر کے 

 (15 /2  پرانکلکی ) 

  لا کے”

ش 

ی اور وشنویاس میں سرداروں کلکی ش

 

مت ُ
س

 ساتھیوں چار وہ ہوگا۔ پیدا گھر کے 

 (7 ، 5  -4 /2 پرانکلکی ) “۔گا کرے جنگ خلاف کے برائی سے مدد کی فرشتوں اور

   “۔گا آئے واپس اور گا کرے ہجرت طرف کی شمال ،گا کرے حاصل علم پر پہاڑکلکی ”

 (1 /3  پرانکلکی )

ہندو روایات میں ایک شخص کلکی اوتار کا ذکر ملتا ہے۔ وہ اوتار کے سلسلے کے آخر میں 

اور انسانیت کے آخری دور میں ظاہر ہو گا اور برائی کا خاتمہ کرے گا۔ میں اس کے متعلق 

کے واقعاتِ زندگی سے ان کی محمد صلی اللہ علیہ وسلم  کو درج کرنے کے بعد پیشین گوئیوں

 قائم کر سکیں۔ راے مماثلت کو بیان کروں گا، تاکہ آپ خود دونوں کے تقابل سے اپنی 

ی ہوگا۔1

 

مت ُ
س

 ۔ کلکی اوتار کے والد کا نام وشنویاس اور والدہ کا نام 

 مطلب ہے کا “وشنو” وشنویاس سنسکرت کی ایک اصطلاح ہے۔ اس ترکیب میں لفظ 

کے مختلف معانی ہیں، جن میں عظمت اور عزت شامل ہیں۔ ایک معنی کوشش  “یاس” خدا۔ 

کا مطلب ہوا: وہ شخص جو وشنو خدا کے قرب کی  “وشنویاس” کرنے کا بھی ہے۔ اس لحاظ سے، 

محمد صلی اللہ یا غالباً اس خدا کی عظمت کا مظہر ہے۔  کوشش کرتا ہے، یا ان کی تقدیس کرتا ہے

کا مطلب ہے: اللہ کا بندہ، یعنی وہ شخص جو خدا  “عبداللہ” کے والد کا نام عبداللہ تھا۔  وسلم علیہ

ی کے معنی ہیں: خیرخواہی، وفاداری، یا کرم۔

 

مت ُ
س

محمد صلی کی عبادت کرتا ہے۔ سنسکرت میں 

ظ رہنے دار، وفادار، یا محفون آمنہ تھا، جس کے معنی ہیں: ایما کی والدہ کا ناماللہ علیہ وسلم 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––245میری دریافت   ––––

۔والی

150

  

  لا گاؤںیش ے پیدا۔ کلکی اوتار کی جا2

ش 

 : ش

ہندو متون 

151

  لا  یش ے پیدامیں کلکی اوتار کی جا 

ش 

  لا نامی گاؤں بتائی گئی ہے۔ ش

ش 

ش

محمد  ہیں۔ “امن کی جگہ” پیڈیا کے مطابق سنسکرت کا لفظ ہے، جس کے معنی نیو ورلڈ انسائیکلو

امن کا ” میں  3تین کی آیت  ۂمکہ میں ہوئی، جسے قرآن سور  یشکی پیداصلی اللہ علیہ وسلم 

قرار دیتا ہے۔ اسلام کے ظہور سے قبل بھی مکہ کو امن کا مرکز سمجھا جاتا تھا، کیونکہ  “شہر

مختلف عرب قبائل سالانہ حج کے لیے یہاں آتے تھے اور شہر میں کسی قسم کے تشدد کی 

 اجازت نہیں تھی۔

  لا3

ش 

  کے سرداروں میں سے ہوگا۔ ۔ کلکی اوتار ش

کی  کا تعلق قریش قبیلے سے تھا، جو قبائل مکہ کا سردار قبیلہ تھا۔ آپمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

عبدالمطلب کے گھر میں ہوئی، جو مکہ اور قریش کے سردار تھے۔ آپ کی پرورش آپ  یش پیدا

 ۔کے چچا ابو طالب کے زیر سایہ ہوئی، جو قریش کے معزز رہنما تھے

 تاریخ کو بتائی گئی ہے۔  12مادھو مہینے کی  یش ۔ کلکی اوتار کی پیدا4

 ربیع الاول کو ہوئی۔ 12کی ولادت بھی محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

۔ کلکی اوتار گھوڑے پر سوار ہوگا، تلوار ہاتھ میں لے کر برائی کے خلاف جنگ کرے گا 5

 گا۔ وہ لوگوں کو اپنی رہنمائی میں سچے اور لوگوں کو تاریکی سے نکال کر روشنی کی طرف لائے

 )عہد 
ُ
میں لے کر جائے گا۔ اس کے چار دوست ہوں گے، جو اس کی مدد کریں گے۔  (ستیا یخ

                                                             

150

 ۔سے لیا گیا ہے learnsanskrit.cc وشنویاس اور سومانی کا ترجمہ  

151

  newworldencyclopedia.org  پر مضمون”Shambhala “ دیکھیے۔ 



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––246میری دریافت   ––––

 میدان جنگ میں فرشتے بھی اس کی مدد کو اتریں گے۔

 نے گھوڑے پر سوار ہو کر جنگیں کیں اور تلوار کا استعمال کیا۔ آپمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

زن کیا۔ آپ   ہدایت کے نور کی طرف گامجہالت کی تاریکی سے نکال کر الٰہی گوں کونے لو

حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان، اور حضرت علی —ے راشدینخلفا کے بعد چار

نے دین اسلام کی تبلیغ اور نفاذ کو  انھوں کے بہت قریبی رفیق تھے۔  آپ—رضی اللہ عنہم

میں 125( کی آیت 3)مواقع ، مثال کے طور پر آل عمرانآگے بڑھایا۔ قرآن میں متعدد 

اور ان کے ساتھیوں کی مدد کے لیے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ذکر ملتا ہے کہ جنگوں میں فرشتے 

 بھیجے گئے۔

۔ کلکی اوتار پہاڑ پر علم حاصل کرنے اور شمال کی طرف ہجرت کرنے کے بعد واپس 6

 آئیں گے۔ 

نے مکہ   پہلی وحی غارِ حرا میں، جو پہاڑ پر واقع ہے، نازل ہوئی۔ آپپرمحمد صلی اللہ علیہ وسلم 

 سے شمال کی جانب مدینے ہجرت کی اور تقریباً دس سال بعد مکہ میں فاتحانہ داخل ہوئے۔

م رشی 7
خ

ت

 

ی

 

ن

 ہے۔ (Antim Rishi)۔ کلکی اوتار کا مطلب آخری اوتار یا ا

 

 

ی

 

ن

م رشی کہا گیا ہے۔ ہندو دھرم میں کلکی اوتار کو آخری اوتار اور ا
خ

ت

محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

 کو قرآن 

152

اور احادیث 

153

 میں اللہ کا آخری نبی کہا گیا ہے۔

کے بارے میں پیشین محمد صلی اللہ علیہ وسلم خلاصہ یہ ہے کہ سابقہ الہامی کتب میں 

رے کے بامحمد صلی اللہ علیہ وسلم گوئیاں موجود ہیں۔ ان پیشین گوئیوں کے ساتھ قرآن اور 

                                                             

152

 ۔   40:  33 حزابالا  

153

 ۔ 2272  جامع ترمذی، رقم   



 ––––باب پنجم        ––––

  ––––247میری دریافت   ––––

کو بڑھایا کہ دل چسپی امور نے میری اس بات میں انھی میں ہماری بحث کو بھی شامل کر لیجیے۔ 

ں کہ اللہ تعالیٰ کائنات کے وجود اور اس میں میرے وجود کے مقصد کے بارے نومیں یہ جا

ط قرآن زیادہ مربوکیا میں کیا فرماتا ہے۔ اپنے تحقیقی سفر کے اس موڑ پر مجھے یہ تجسس ہوا کہ 

اور عقلی رہنمائی فراہم کرتا ہے۔ کیا یہ میرے وجودی سوالات کے تسلی بخش  اخلاقی، منطقی

پھر جو دلائل ہم نے اوپر ذکر کیے ہیں، تو  جوابات دیتا ہے۔ اگر اس کے جوابات تسلی بخش ہیں

 ان کے ہوتے ہوئے، اس کتاب کا یہ دعوی  کہ یہ حق ہے، مضبوط تر ہو جاتا ہے۔

__________ 

 

 



 

  ––––248میری دریافت   ––––

 باب ششم

 

 

 کرتا ہے تقاضے ہم سے کیا خدا  

 اور کیا تقاضے معقول ہیں

 

حال اور مکمل کامیاب زندگی بسر کر رہا تھا۔ میں شہرت اور دولت  میں ایک بے حد خوش

سے مالامال تھا، اور دنیا کی متنوع سرگرمیوں میں مصروف تھا۔ زندگی کی فوری لذتوں کے 

ملات اکثر بے لطف اور غیر اہم محسوس ہوتے تھے۔ مقابلے میں مذہب اور خدا جیسے معا

سب سے تو  جب موت قریب آئے گی کہ تاہم، ایک خیال مجھے اکثر بہت ہی مضطرب رکھتا تھا

اہم سوال یہ ہوگا کہ کیا میں نے خدا اور آخرت کے بارے میں کوئی معقول جواب تلاش کیا؟ 

 مطابق بسر کی؟ اور کیا میں نے اپنی زندگی ان جوابات کے تقاضوں کے

طور اللہ تعالیٰ کے رسول اور ان  بہمحمد صلی اللہ علیہ وسلم میرے شعور کے کسی کونے میں 

کی بعثت کے معجزے کے بارے میں خیالات ہمیشہ موجود رہے۔ میں اس غیر یقینی میں نہیں 

واقعی حق پر تھے تو  محمد صلی اللہ علیہ وسلمرہ سکتا تھا، کیونکہ یہ سوچ انتہائی فکر انگیز تھی کہ اگر 

ہاں وہی غیر مخلوق بنیادی حقیقت جس نے سب کچھ پیدا کیا، جو عیسیٰ،  —پھر کیا ہو گا؟ اگر خدا

سے محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے —سے ہم کلام ہواانبیا اور بے شمار علیہم السلام   موسیٰ، ابراہیم 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––249میری دریافت   ––––

لیٰ نے احتساب اور جزا سزا دی، اور اس پھر! اگر موت کے بعد واقعی اللہ تعاتو  بھی رابطہ کیا ہوا

کا نتیجہ میرے لیے دائمی بھلائی یا بدی کی صورت میں نکلے تو پھر! ذرا تصور کریں، اگر یہ سب سچ 

موت کے وقت تو  ہوا اور میں نے اس حقیقت کو نظرانداز کرتے ہوئے اپنی زندگی بسر کی ہو

 آئے گی!ناکی میرے حصے میں  کس قدر شدید پچھتاوا اور ہول

محمد صلی اللہ علیہ میرے لیے اس معاملے پر حتمی فیصلہ کرنا ضروری تھا۔ لازم تھا کہ میں 

یہ پیغام عقلی اور اخلاقی لحاظ سے کیا کے پیغام کو تفصیل سے سمجھوں اور یہ جانچوں کہ وسلم 

 میرے لیے اطمینان بخش ہے اور حقیقت میں اللہ کا پیغام ہے۔

یک ایسا معجزہ ایہ  کے واقعات معجزاتی ہیں۔  صلی اللہ علیہ وسلم محمدطور اللہ کےرسول،  بہ

قرآن کے پیغام کا  تھا جو مجھے ان کے پیغام کی گہرائی تک جانے پر مجبور کرتا تھا۔ اس سفر میں

مکمل تجزیہ کرنا میرا اگلا منطقی قدم تھا۔ اسی مطالعے سے میں یہ جان سکتا تھا کہ قرآن کا خدا مجھ 

ہتا ہے اور کیوں۔ سب سے اہم مجھے یہ سمجھنا تھا کہ بعد از موت محاسب  میں کامیابی سے کیا چا

 کے لیے مجھے کیا کرنا ہوگا۔میں یہ جاننا چاہتا تھا کہ کیا خدا کی ان توقعات کی بنیاد اخلاقی، انسانی

محمد ممکن تھا کہ یہ کہنا تو  اور عقلی طور پر مضبوط ہے۔ اگر یہ توقعات ان تقاضوں پر پورا نہ اترتیں

مگر اس کا اللہ  ،اقعہ تو ہےکی تحریک انسانی تاریخ میں ایک بے مثال غیر معمولی وصلی اللہ علیہ وسلم 

کا پیغام اخلاقی، انسانی، اور عقلی طور پر محمد صلی اللہ علیہ وسلم تعالیٰ سے کوئی تعلق نہیں۔ تاہم، اگر 

 کو بھی شامل کرتے ہوئے، اسلام کو رد کرنے کا ان کی بعثت کے معجزاتی پہلوتو  درست ثابت ہوتا

رسول ماننا اور انبیا، کو اللہ کا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کوئی جواز باقی نہ رہتا۔ اس صورت میں 

 رسولوں، فرشتوں، الہامی کتب اور آخرت پر ایمان لانا میرے لیے ناگزیر ہو جاتا۔

 سکوں کہ خدا مجھ سے کیا چاہتا ہے اور آیا وہ مجھے مزید تحقیق کرنی تھی تاکہ یہ سمجھ  لہٰذا

 توقعات اپنے اندر کافی معقولیت رکھتی ہیں یا نہیں۔



 ––––باب ششم        ––––

  ––––250میری دریافت   ––––

جو کچھ میں آپ کے ساتھ شیئر کرنے والا ہوں، وہ الہامی صحائف پر کسی پیچیدہ علمی تحقیق 

 اور قرآن کا مکمل مطالعہ—مگر توجہ طلب مطالعے کا حاصل ہے ،کا نتیجہ نہیں، بلکہ ایک سادہ

 متعلقہ احادیث پر ایک نظر، جو آن لائن دستیاب تھیں۔

 اسلام کے مآخذ پر ایک بار پھر نظر دوڑائیں اور ان کے تجزیے کے درست طریقۂ کار ،آئیے

 ۔کو سمجھیں

پر تئیس برسوں تک نازل ہونے والی الہامی وحی کا محفوظ اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن 

 حی کے ساتھ زمین پر اللہ تعالیٰ کی آخری دینونت کا ظہور ہوا۔مستند ریکارڈ ہے ۔ اس و

 سنت اسلام میں عملی رسوم اور طرزِ عمل کی وضاحت کرتی ہے۔ 

نے اپنے براہِ راست محمد صلی اللہ علیہ وسلم جنھیں قرآن اور سنت اسلام کے بنیادی ماخذ ہیں، 

ن مخاطبین نے ان مآخذ کو اپنی ۔ امخاطبین، جن کی تعداد ایک لاکھ سے زائد تھی، تک منتقل کیا

 ہے۔  ہ نسلوں تک اپنے اجماع اور تواتر سے منتقل کیا، اور یہ سلسلہ آج تک بلا تعطل جارییندآ

ان جنھیں کے ان اقوال و افعال پر مبنی تاریخی روایات ہیں محمد صلی اللہ علیہ وسلم احادیث 

آن اور سنت کے سیاق اور روشنی میں کے صحابہ نے انفرادی طور پر بیان کیا۔ احادیث کو قر

سمجھنا ضروری ہے، کیونکہ یہ قرآن و سنت میں محصور دین کی شرح و وضاحت اور اس کا عملی 

کے قول و فعل اور تقریر کے بارے صلی اللہ علیہ وسلم  اطلاق جاننے کا ذریعہ ہیں۔ احایث نبی

 کی وفات کے کئی دہائیوں بعد قلم صلی اللہ علیہ وسلمحضرت ں میں منقولہ اخبار آحاد ہیں، جو آ

 کیے گئے۔ بند 

اس موقع پر، میں جناب جاوید احمد غامدی کا شکریہ ادا کرنا چاہوں گا، جن سے مجھے نہ 

بلکہ  ،صرف اللہ کے رسولوں اور اسلام کے مآخذ کے بارے میں بہت کچھ سیکھنے کا موقع ملا

 مدد ملی۔ ان اصولوں پر ہم اب قیامت کے دن کے حساب کے اصولوں کو سمجھنے میں بھی



 ––––باب ششم        ––––

  ––––251میری دریافت   ––––

 تفصیل سے گفتگو کریں گے۔

 آگے بڑھتے ہیں۔ ،آئیے

 یہاں ہم دو اہم موضوعات پر گفتگو کریں گے:

اول،ہم دیکھیں گے کہ قرآن میں بیان کردہ اخروی حساب میں کامیابی کا معیار حقیقی طور 

 گیر ہے اور تمام مذہبی شناختوں سے بالاتر ہے۔  پر عالم

اسلام اپنانے کی ترغیب دیتا ہے تاکہ جنھیں  ان مخصوص اعمال کا ذکر کریں گے، دوم، ہم

 دہی میں زیادہ سے زیادہ کامیابی حاصل ہو سکے۔ آخرت کی جواب

 

 گیر معیار  عالمآخرت میں احتساب میں کامیابی کا ۔ 1

 کامیابی کا مجھے یہ سکھایا گیا کہ آخرت میںتو  جب میں اپنی نوعمری کے ابتدائی دور میں تھا

عمل میں   گے اور غیرمسلم جہنم میں ۔اسمسلمان جنت میں جائیں۔ معیار انتہائی سادہ ہے

دونوں کی اخلاقی حالات کا کوئی اعتبار نہیں۔ تاہم، قرآن اس سے کہیں بلند تر معیار پیش کرتا 

معیار   عالم گیرہے۔ وہ مذہبی تقسیم سے بالاتر ہو کر قیامت کے دن نجات کے لیے ایک حقیقی 

قطع نظر اس کی مذہبی شناخت کے مساوی طور پر لاگو ہوتا ہے۔  ،قائم کرتا ہے، جو ہر انسان پر

معیار کو سمجھنے  عالم گیر مختصر طور پر اس معیار کو سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ لیکن اس  ،آئیے

 سے پہلے ضروری ہے کہ قرآن کے چند بنیادی تصورات کا جائزہ لیا جائے۔ 

 : کی ایک بنیادی تعلیم جو تقریباً ہر صفحے پر دہرائی گئی ہے، وہ یہ ہے  قرآن

اور مرنے کے بعد اللہ ہمیں دوبارہ زندہ کرے گا اور ہر شخص  ہم سب اللہ کی تخلیق ہیں

یا ابدی سزا ملے  سے اس کی گزاری ہوئی زندگی کا حساب لے گا، جس کا یا تو ابدی اچھا نتیجہ ہو گا



 ––––باب ششم        ––––

  ––––252میری دریافت   ––––

 یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو اس برے انجام سے بچائے اور نیکی کی زندگی گی۔ انسان کا مقصد

گزار کر جنت کا اہل بنے۔ جنت ایک کامل اور دائمی بقا والی جگہ ہے، جو مکمل سکون، خوشی، 

 لذت، اور اطمینان کا ابدی گہوارہ ہے۔ یہ قرآن کا بنیادی پیغام ہے۔ 

جو  ، کہ صرف وہی لوگ جنت میں جائیں گےاکثر مسلمانوں میں یہ عام تصور پایا جاتا ہے

آل عمران کی اس آیت  ۂ ہیں۔ اس بات کے لیے عموماً سورمسلمان کراتے بہ طور اپنی شناخت 

 دلیل پیش کیا جاتا ہے:  بہ طور کو 

 کیا نہ قبول گز ہر وہ تو اسُ سے گا چاہے اختیارکرنا اوردین کوئی سوا اورجو اسلام کے”

 (85:  3)آل عمران “۔ ہوگا سے میں نامرادوں وہ میں قیامت اور گا جائے

اگر یہ آیت واقعی یہ کہتی کہ اس آیت کے بارے میں میرے ذہن میں ایک سوال تھا

ان غیرمسلم تو  ہے کہ صرف وہی لوگ جنت میں داخل ہو سکتے ہیں جو خود کو مسلمان کہتے ہیں

اور   ہیں، اعلیٰ کردار کے حامل ہیںجو اخلاقی لحاظ سے اچھے ،افراد کے بارے میں کیا کہا جائے گا

اپنی مخلصانہ کوششوں کے ساتھ اپنے مذہب کی تعلیمات کو دل سے مان کر ان پر عمل کرتے 

ہیں؟ بہت سے لوگ اس مصروف زندگی میں مختلف مذاہب کے مطالعے کا وقت نہیں نکال 

 میں جُتے رہتے ہیں۔ کیا سکتے، کیونکہ وہ اپنی اور اپنے خاندان کی بنیادی ضروریات کو پورا کرنے

یہ لوگ محض اس وجہ سے جہنم میں جائیں گے کہ وہ مسلم شناخت نہیں رکھتے؟ اس کے علاوہ، 

جو فرد کسی مسلم خاندان میں پیدا ہوتا ہے، اس کے لیے اسلام پر قائم رہنے اور اسی حال میں 

کے جو کسی  دنیا سے رخصت ہونے کے امکانات کہیں زیادہ ہوتے ہیں، بہ نسبت اس شخص

 کہ کسی فرد کی کرتی ہےنشان دہی غیرمسلم خاندان میں پیدا ہوتا ہے۔ یہ حقیقت اس امر کی 

، یہ معاملہ بہ ظاہر  حالات سے بڑی حد تک متاثر ہو سکتی ہے۔ یشینجات اس کے پیدا

غیرمنصفانہ محسوس ہوتا ہے، کیونکہ اگر اللہ تعالیٰ کسی شخص کو غیرمسلم خاندان میں پیدا 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––253میری دریافت   ––––

خاص طور پر جنت ، وہ شخص ابتدا ہی سے ایک بڑے نقصان میں ہوگاتو  نے کا فیصلہ کرےہو

 شرائط کے اعتبار سے، وہ ایک واضح خسارے میں رہے گا۔ میں داخلے کے

یہ واضح ہوا کہ قرآن کا معیارِ نجات کسی تو  جب میں نے ان سوالات پر گہرائی سے غور کیا

آل عمران کی مذکورہ آیت کو جب وسیع سیاق و  ۂرص مذہبی شناخت تک محدود نہیں۔سومخصو

یہ حقیقت کھل کر سامنے آئی کہ قرآن کسی مخصوص گروہ، یعنی صرف تو  سباق میں دیکھا گیا

ایک فصل میں  آیندہ مسلمانوں کو جنت کی ضمانت نہیں دیتا۔ میں اس مسئلے کی مزید وضاحت 

ن ہی جنت میں داخل ہوں گے۔ اس آن اس تصور کی نفی کرتا ہے کہ صرف مسلماقرکروں گا۔

جو ۔ معیار پیش کرتی ہے عالم گیر کے برعکس، کتاب اللہ نجات اور جنت میں داخلے کے لیے ایک 

۔ دار ہوگا  رکھتا ہو، جنت کا حقبھی اس معیار پر پورا اترے گا، وہ چاہے کسی بھی مذہب سے تعلق

لیے، ہمیں قرآن کے دو انتہائی اہم اخروی کامیابی کے اس اصول کو بہتر طریقے سے سمجھنے کے 

 تصورات کو دیکھنا ہوگا۔

مجھے یہ تعلیم دی گئی کہ مختلف مذاہب کے مطابق، انسان میں خدا  اپنی ابتدائی جوانی میں

اور یہ کہ مذہبی صحیفوں نے انسان کو ان تصورات سے  اور اخلاقیات کا تصور موجود نہیں تھا

 دعوی  کرتا ہے کہ خدا کا بنیادی شعور اور خیر و شر کا روشناس کرایا۔ اس کے برعکس، قرآن یہ

احساس انسانی فطرت میں ودیعت کیا گیا ہے۔ یہی فطری علم وہ بنیاد ہے جس پر ہم سب کا 

 آخرت میں محاسبہ ہوگا، خواہ ہم کسی بھی مذہب یا تہذیب میں پیدا ہوئے ہوں۔

 

 خدا کا شعور فطری ہے۔ 2

ہے کہ تمام انسان اپنے ایک اعلیٰ خالق کی تخلیق ہونے کا قرآن واضح طور پر بیان کرتا 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––254میری دریافت   ––––

میں قرآن اعلان کرتا ہے   172  آیتکی  اعراف  ۂشعور رکھتے ہیں۔ خاص طور پر سور فطری

کہ تمام انسان اپنے خالق کے بارے میں فطری آگاہی رکھتے ہیں۔ یہاں قرآن ایک ایسی 

 آنے سے قبل اپنے خالق کے بارے میں جو تمام روحوں نے دنیا میں ،گواہی کا ذکر کرتا ہے

 ہیں، ہمیں خدا پر یقین رکھنے کی دی تھی۔ یہ فطری شعور کہ ہم ایک عظیم قوت کی تخلیق

 طرف مائل کرتا ہے۔ 

—یہ بات قابلِ فہم ہے، کیونکہ جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا، تقریباً تمام انسانی تہذیبوں میں

 خداؤں پر ایمان ہمیشہ سے موجود رہا ہے۔خدا یا —استثنائی مثالوں کے سوا چند 

مزید برآں، مختلف علمی تحقیقاتی مطالعات یہ ظاہر کرتے ہیں کہ انسانوں میں ایک عظیم 

ہستی پر یقین رکھنے کا مضبوط رجحان موجود ہے۔ اس نظریے کی حمایت میں کئی مطالعات 

 57۔ اس تحقیق میں موجود ہیں، جن میں سے ایک جدید ترین تحقیق کا ذکر کرنا چاہوں گا

سے زائد مطالعات کا تجزیہ کیا۔ اس  40مختلف ممالک کے  20نے  جنھوں محققین شامل تھے، 

گی کرتے ہیں۔ تحقیق کا نتیجہ یہ نکلا کہ نمایندطرح یہ مطالعات تمام ممالک کی متنوع ثقافتوں کی 

ی صلاحیت رکھتے ہیں۔ خدا یا خداؤں اور حیات بعد الموت پر یقین رکھنے کی فطر بہ ظاہر انسان 

تحقیق کا ایک اور اہم نکتہ یہ تھا کہ پانچ سال سے کم عمر کے بچے خاص طور پر ایک علیم و بصیر 

 اعلیٰ ہستی پر یقین رکھنے کی طرف مائل ہوتے ہیں۔ 

پروجیکٹ کے ڈائریکٹر، آکسفورڈ یونیورسٹی کے ایان رمزے سینٹر

154

کے پروفیسر راجر 

 ہیں: کہتے  (Professor Roger Trigg)ٹرگِ 

 دن اتوار کے لیے کے لوگوں مخصوص کچھ صرف مذہب کہ یہ تحقیق ظاہر کرتی ہے”

                                                             

154

 Oxford University of  - Ramsey Centre Ian۔ 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––255میری دریافت   ––––

 ایک کا شواہد ۔ ہم نےنہیں نام کا کرنے (عبادت وغیرہ) اور کچھبجاے  کے کھیلنے گولف

 عام ایک کا فطرت انسانی میں معاشروں مختلف مذہب کہ ہے کرتا ظاہر جو ،ذخیرہ جمع کیا ہے

 رہتی کارآمد ہی تک مدت مختصر کوششیں کی مذہب کو دبانے کہ  معنی ہےکا اس ہے۔ حصہ

 کا خدا یا ںکہ مافوق الفطرت ہستیو جیسے—تصورات مذہبی بہ ظاہر  فکر انسانی کیونکہ ہیں،

“ہے۔ پیوست میں—امکانات کے گیموت یا قبل از زنداز حیات بعد  اور ہے وجود

155

 

 سے افراد بعد کی زندگی میں مختلف نظریات یا ماحول اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اگرچہ بہت

کے اثرات کی وجہ سے لاادریت یا الحاد کی طرف مائل ہو جاتے ہیں، ابتدائی زندگی میں ہم سب 

فطری طور پر ایک اعلیٰ قوت پر یقین رکھنے کی طرف مائل ہوتے ہیں۔ یوں محسوس ہوتا ہے کہ ہم 

جیسا کہ قرآن کا بیان ہے۔ حتیٰ کہ آج کے دور میں، جہاں  خدا کے شعور کے ساتھ پیدا ہوتے ہیں،

الحاد بڑھ رہا ہے، زیادہ تر لوگ کسی نہ کسی شکل میں خدا، خداؤں یا ایک اعلیٰ قوت پر یقین رکھتے 

 ۔ ہیں۔ یہ سب ظاہر کرتا ہے کہ ہماری فطرت ہمیں اس یقین کی طرف مائل کرتی ہے

 

 نفس انسانی میں خیر و شر کا علم ۔ 3

نے ہر انسان کی فطرت میں نہ صرف یہ علم رکھا ہے کہ  آن کا فرمان ہے کہ اللہ تعالیٰقر

اس کا ایک خالق ہے، بلکہ پروردگار نے اسے اچھائی اور برائی کا شعور بھی عطا کیا ہے۔

156

 

                                                             

155

 دیکھیے:  

 “Humans ‘predisposed’ to Believe in Gods and the Afterlife,”-

ScienceDaily, 

https://www.sciencedaily.com/releases/2011/07/110714103828.html 

156

   

ل

سا

م

ش

ش

 ۔8:  91



 ––––باب ششم        ––––

  ––––256میری دریافت   ––––

ایسا کیوں ہے کہ  کہ قرآن کی اس ایک آیت نے میرے اس پرانے سوال کا جواب فراہم کیا 

کو مانے بغیر ہی اچھے اخلاق و  رہنمائی گ بھی موجود ہیں جو کسی مذہب یا الہامی دنیا میں ایسے لو

 کردار کے مالک ہوتے ہیں؟ 

 قرآن ایک بار پھر ایک ایسا نقطۂ نظر پیش کرتا ہے جو دل پر گہرا اثر ڈالتا ہے۔ ہر صاحبِ عقل

ہوتی ہے، اور انسان میں نیکی اور بدی کے مابین فرق کرنے کی ایک فطری صلاحیت موجود 

عمومی طور پر ہر ایک کو یہ شعور بھی حاصل ہے کہ کیا اچھا ہے اور کیا برا۔ مثال کے طور پر، 

تاریخ کے ہر دور میں انسانوں نے ظلم و جبر کو نقصان دہ برائی اور سچائی و دیانت داری کو نیکی اور 

لمانہ افعال کا ارتکاب کیا اخلاقی فضیلت مانا ہے۔ تاریخی طور پر دیکھیں تو جب انسانوں نے ظا

نے ان اعمال کو کسی بلند و برتر مقصد کی طرف منسوب کرتے ہوئے جائز ثابت  انھوں بھی تو 

 کرنے کی کوشش کی۔ مثلاً، بہت سے فاتحین نے اپنی ظالمانہ جنگی مہمات کو عالمی امن کے قیام

ناک  نوں کی قربانی جیسے ہولاسی طرح، مختلف ثقافتوں میں انساجیسے اعلیٰ مقاصد سے متعلق کیا۔

کا دعوی  اعمال کو اپنے خداؤں کو راضی کرنے کے نیک ارادے سے جائز قرار دیا گیا۔ ان لوگوں 

یہ ہوتا تھا کہ وہ یہ کام اس لیے کرتے ہیں کہ خدا راضی ہوں اور اس طرح قوم یا قبیلے کے لیے 

  اور بدی کی تعریف مختلف ہواور برکت حاصل ہو۔ اگرچہ مختلف ثقافتوں میں نیکی خوش حالی 

اور ایسی مثالیں بھی موجود  میں تبدیلیاں بھی آ سکتی ہیں سسکتی ہے اور وقت کے ساتھ ساتھ ا

ہیں جہاں کسی طرح کی دماغی چوٹ نے ایک فرد کی اخلاقی حس کو متاثر کیا، لیکن اس کے باوجود 

فطری نظام موجود ہے جو  ہمارے اندر ایک۔ ایک بنیادی حقیقت اپنی جگہ برقرار رہتی ہے

ہمیں نیکی اور بدی میں تمیز کرنے کی صلاحیت دیتا ہے اور ہمیں اچھائی اور برائی میں فرق کے 

 عمومی ادراک کے قابل کرتا ہے۔



 ––––باب ششم        ––––

  ––––257میری دریافت   ––––

حتیٰ کہ اکثر مجرم اور نفسیاتی مریض بھی اچھائی اور برائی کے فرق کو سمجھنے کی صلاحیت 

اور کسی کی جان، عزت یا مال کو ناحق نقصان پہنچانا  فی، ظلمرکھتے ہیں۔ وہ یہ جانتے ہیں کہ ناانصا

یہ شعور حاصل ہے، کیونکہ اگرچہ وہ دوسروں کے خلاف جرائم انھیں غلط ہے۔ ہم کہہ سکتے کہ 

کا ارتکاب کرتے ہیں، مگر خود وہ ایسے نقصانات کا نشانہ نہیں بننا چاہتے۔ یہ نیکی اور بدی میں 

ہماری فطرت میں اس قدر نمایاں اور واضح ہے کہ ہم میں سے ہر فرق کرنے کا عالمی معیار 

کی بائیبل جب وہ ہمارے خلاف کیے جائیں۔ ، شخص برے اعمال کو اس وقت فورا  پہچان لیتا ہے

ایک آیت میں اس معیار کو انتہائی وضاحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ قیامت کے دن جس 

علیہ   اس کے بارے میں حضرت عیسیٰ  ، فیصلہ ہو گاعالمی اصول کے مطابق انسانوں کے انجام کا

 فرماتے ہیں: السلام 

ھا را  پر معیار اسی ہو، لیتے حساب کا دوسروں تم پرجس معیار ”

م

 

ت

 گا، بھی حساب لیا جائے 

ھا رے  سے پیمانے اسی ہو، ماپتے کو دوسروں تم سے پیمانے جس اور

م

 

ت

 جائے ماپا بھی لیے

 (2: 7 متی)  “۔گا

ف کے عالمی معیار پر وارد آیت پر بحث سے پہلے ضروری ہے کہ ہم ان پانچ عدل و انصا

 بنیادی اصولوں کو سمجھ لیں جن کے مطابق قیامت کے دن احتساب ہو گا۔ 

 

  کے کچھ اصولدینونت الٰہی۔ 4

 ۔ آزماالف
خ

ش

خ

   سب کے لیے یکساں نہیں ہوتیںی

جس کا کوئی تسلی بخش  ایک طویل عرصے تک میرے ذہن میں یہ سوال گردش کرتا رہا،

کیا ایک تعلیم یافتہ تو  اگر ایک خدا موجود ہے جو انسانیت کا احتساب کرے گاکہ  جواب مجھے نہ مل سکا



 ––––باب ششم        ––––

  ––––258میری دریافت   ––––

دار شخص، جس کے پاس فکر و تدبر کے لیے وافر وقت اور وسائل موجود ہیں، اسی کسوٹی  اور مال

جو اپنی پوری زندگی بنیادی جس پر ایک غریب مزدور کا احتساب ہوگا،  ،پر پرکھا جائے گا

ضروریات پوری کرنے میں مشغول رہا اور جس کے پاس ان وجودی سوالات پر غور کرنے کا 

موقع ہی نہ تھا؟ اسی طرح، کیا ایک ایسے شخص کا حساب، جو مضبوط اخلاقی ماحول میں پروان 

گی گزارتا رہا؟ چڑھا ہو، اس شخص کے برابر ہوگا جو محروم اور بگڑے ہوئے ماحول میں اپنی زند

کے مطابق، تمام لوگوں کا احتساب برابر نہیں ہوگا۔ 165کی  آیت  انعامکی سورۂ  قرآن 

کے مطابق ہوگا۔ تمام انسانوں کا محاسبہ ان کے  یش احتساب کا پیمانہ ہر فرد کے لیے اس کی آزما

، عقل اور حالات دی گئی نعمتوں کی بنیاد پر کیا جائے گا۔ ہر فرد اپنی صلاحیتانھیں حالات اور 

 اور اسی انصاف پر اللہ کا عدل مبنی ہوگا۔ دہ ہوگا کے مطابق جواب

 

  مکمل انصاف کیا جائے گااور کسی پر ذرہ برابر بھی ظلم نہیں ہوگاب۔ 

ایک اور انتہائی اہم قرآنی اصول یہ ہے کہ قیامت کے دن کسی پر بھی ذرہ برابر ظلم نہیں 

اس دن انصاف اس قدر کہ  میں فرمایا گیا ہے  47کی آیت  نبیاءاکی سورۂ  ہوگا۔ جیسا کہ قرآن 

یہ تسلیم —سزا دی جائے گیجنھیں حتیٰ کہ وہ لوگ بھی —مکمل اور بے عیب ہوگا کہ ہر شخص

ہے ۔کریں گے کہ مکمل انصاف کیا گیا 

157

   

                                                             

157

 ۔ 75:  39مرالز  

   لعہ کریں۔مصطفیٰ خطاب کے ترجمے میں اس آیت پر ان کے نوٹس کا مطا



 ––––باب ششم        ––––

  ––––259میری دریافت   ––––

 ۔ آپ کو وہی ملے گا جس کے لیے آپ نے دنیا میں سعی کی ہوگی ج

 کرتا ہے:  قرآن ایک واضح اصول بیان

 اور یہ کہ جو کچھ ہے کمایا میں دنیا نے اسُ جو گا ملے وہی اور یہ کہ انسان کو آخرت میں”

  “۔ گا جائے دیا بدلہ پورا پورا کو اسُ پھر گا، جائے دیکھا عنقریب وہ ہے، کمایا نے اسُ

 (41-39 : 53النجم)

زندگی کو دنیوی گ اس حقیقت پر زور دیتی ہیں کہ جو لو 19تا  17کہف کی آیات  ۂسور

بق ان کا مکمل اجر اسی ان کی صلاحیتوں اور کوششوں کے مطاانھیں آخرت پر ترجیح دیتے ہیں، 

گا۔اس کے  کوئی حصہ نہیں ہو لیے ان کے میں تدے دیا جائے گا، لیکن آخر دنیا میں

رزق اس دنیا میں ان کا مقررہ انھیں گار ہیں،  برعکس، وہ لوگ جو آخرت کی کامیابی کے طلب

تو ضرور ملے گا، لیکن ان کا اصل اجر آخرت میں دیا جائے گا۔قرآن کی یہ تعلیمات واضح کرتی 

بلکہ ضروری ہے، بشرطیکہ  ،زندگی کی بہتری کے لیے کوشش کرنا نہ صرف جائزدنیوی ہیں کہ 

دونوں کی کامیابی کے لیے متوازن رویہ  ،یہ کوشش آخرت کی قیمت پر نہ ہو۔دنیا اور آخرت

  ہی قرآنی تعلیمات کا خلاصہ ہے۔اپنانا

جس کے لیے اسُ نے کوشش کی  ،گویا قرآن ہمیں یہ بتاتا ہے کہ ہر انسان وہی پائے گا

 ہوگی۔ یہ بات انسانی فطرت اور عقلی اصولوں کے عین مطابق ہے۔ 

 

 ۔ صغیرہ گناہ قابل معافی ہیں د

ل یہ ہے کہ اگر کوئی اللہ کے احتساب اور عدالت کے نظام کا ایک اور نہایت اہم اصو

ف کر دیے اس کے چھوٹے گناہ معاتو  شخص بڑے گناہوں اور جرائم سے اجتناب کرتا ہے



 ––––باب ششم        ––––

  ––––260میری دریافت   ––––

 میں یہ اصول ان الفاظ میں بیان ہوا ہے: 31  آیتکی  نساء  ۂجاتے ہیں۔ قرآن کی سور

 تم اگر سے گناہوں بڑے بڑے کے اُن ہے، رہا جا کیا منع سے چیزوں جن تمھیں”

  تو رہے بچتے

 

ت

ھا ری

م

ھا رے ہم کو برائیوں چھوٹی 

م

 

ت

 تمھیں اور گے دیں کر ختم سے حساب 

 “۔  گے کریں داخل جگہ کی عزت

 

اس پر عمل  ،جسے حق سمجھتا ہو ۔ یہ بات انتہائی اہم ہے کہ انسان ہ

 !کرے، چاہے وہ غلطی پر ہی کیوں نہ ہو 

پر عمل کریں  قرآن کے مطابق اللہ تعالیٰ چاہتے ہیں کہ لوگ اخلاص کے ساتھ اس حق

جسے وہ دل سے حق سمجھتے ہیں، چاہے اس مخصوص معاملے میں ان کا اعتقاد غلط ہی کیوں نہ ہو۔ 

 دونوں میں اخلاص کو غیرمعمولی اہمیت حاصل ہے۔  ،اعتقاد اور عمل اللہ تعالیٰ کے نزدیک

 میں واضح کیا گیا ہے۔ اس کی وضاحت یوں کی جا 187کی   بقرہ  ۂیہ اصول قرآن کی سور

 سکتی ہے: 

کے بارے میں تبصرہ کرتا ہے، جو رضی اللہ عنہم  کرام اس آیت میں قرآن چند صحابۂ

درمیان  ں بیوی کےغلطی سے یہ اعتقاد رکھتے تھے کہ اللہ نے رمضان کے مہینے میں میا

مباشرت کو مکمل طور پر حرام قرار دے دیا ہے، یہاں تک کہ رات کو افطار کے بعد بھی یہ 

نے رات کو افطار کے بعد اپنی بیویوں   رہتا۔ اس اعتقاد کے باوجود، ان صحابہعمل جائز نہیں

کے اس موقف میں غلطی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے    سے مباشرت کی۔ قرآن نے واضح کیا کہ صحابہ

بتایا کہ رمضان کی راتوں میں افطار کے بعد میاں بیوی کے درمیان مباشرت جائز ہے۔ تاہم، 

سے یہ بھی فرمایا ہے کہ اگر وہ یہ سمجھتے تھے کہ یہ عمل اللہ کی طرف سے    ن صحابہاللہ تعالیٰ نے ا



 ––––باب ششم        ––––

  ––––261میری دریافت   ––––

پھر اس اعتقاد کے باوجود ان کا ایسا کرنا غلط تھا۔ اصول یہ ہے کہ اگر آپ یقین تو  منع کیا گیا ہے

یہ  آپ کو اس سے باز رہنا چاہیے، چاہے آپ کاتو  رکھتے ہیں کہ اللہ نے کسی چیز کو منع کیا ہے

 اعتقاد غلط ہی کیوں نہ ہو۔ زیر بحث آیت کا ترجمہ کچھ یوں ہے: 

ھا رے جانا پاس کے بیویوں اپنی میں رات کی ںروزو”

م

 

ت

 وہ ہے۔ گیا کیا جائز لیے 

ھا رے

م

 

ت

 سے آپ اپنے تم کہ دیکھا لباس ہو۔ اللہ نے لیے کے اُن تم اور ہیں لباس لیے 

 بغیر) اب کیا۔چنانچہ درگذر سے تم اور مائیفر عنایت پر تم نے اُس تو تھے رہے کر خیانت

ھا رے نے اللہ( نتیجہ) جو( کا اسِ) اور جاؤ پاس کے بیویوں اپنی( کے تردد کسی

م

 

ت

 لکھ لیے 

 دھاری سفید کی فجر سیاہ دھاری سے کی رات کہ تک یہاں پیو، کھاؤ اور چاہو، اُسے ہے، رکھا

ھا رے

م

 

ت

 مسجدوں تم ہاں، اور کرو۔ پورا روزہ اپنا تک رات پھر جائے۔ ہو نمایاں بالکل لیے 

 حدیں ہوئی مقررکی کی اللہ یہ جانا۔ نہ پاس کے بیویوں بھی کو رات تو ہو بیٹھے اعتکاف میں

 تاکہ ہے کرتا واضح لیے کے لوگوں آیتیں اپنی طرح اسِی اللہ جاؤ۔ نہ قریب کے انِ سو ہیں،

 (187: 2ہالبقر) “۔ کریں اختیار تقوی   وہ

 مولانا ابو الاعلیٰ مودودی لکھتے ہیں: یح کرتے ہوئےاس آیت کی تشر

 کوئی میں راتوں کی رمضان کہ تھا نہ موجود حکم صاف کوئی کا قسم اس اگرچہ ابتدا میں”

 جائز نا کر ایسا کہ تھے یہی سمجھتے جگہ اپنی لوگ لیکن کرے، نہ مباشرت سے بیوی اپنی شخص

 اپنی اوقات بسا ہوئے لیے میں دل خیال کا ہونے مکروہ یا ناجائز کے اس پھر ہے۔ نہیں

 اس اور تھا ارتکاب کا خیانت ساتھ کے ضمیر اپنے گویا یہ تھے۔ جاتے چلے پاس کے بیویوں

 اس گی۔ رہے پاتی پرورش اندر کے اُن ذہنیت گارانہ گناہ اور مجرمانہ ایک کہ تھا اندیشہ سے

ھا رے  فعل یہ کہ فرمایا ارشاد پھر اور فرمائی تنبیہ پر خیانت اس پہلے نے تعالیٰ اللہ لیے

م

 

ت

 فائدہ سے اجازت کی اللہ بلکہ کرو، نہ ہوئے سمجھتے فعل ابر اسے اب لہٰذا ہے۔ جائز لیے



 ––––باب ششم        ––––

  ––––262میری دریافت   ––––

  (145 /1)تفہیم القرآن “۔کرو  ساتھ کے طہارت پوری کی ضمیر و قلب ہوئے اُٹھاتے

 دیتا ہے کہ وہ مذکورہ بالا مثال سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ قرآن انسانوں کو ترغیب

جسے وہ سچائی سمجھتے ہیں، چاہے ان کے اعتقاد  ،خلوصِ نیت کے ساتھ اس حقیقت پر عمل کریں

میں کسی قسم کی غلطی ہی کیوں نہ ہو۔تاہم، یہ بھی نہایت ضروری ہے کہ قرآن انسانوں سے 

فکر کریں، اور  توقع رکھتا ہے کہ وہ ہمیشہ خدا اور دین کے متعلق منطقی اور مدلل باتوں پر غور و

ب ا ت سے بالاتر ہو کر، ان کے اصل دلائل کی بنیاد پر لیں۔یہ بات بھی 
عص

 

ت
ان امور کا جائزہ 

ذہن نشین رہے کہ قیامت کے دن حقیقی اور خلوص پر مبنی غلطیوں کو معاف کر دیا جائے گا، 

کرنا ہرگز لیکن جان بوجھ کر غفلت برتنا یا کسی ناحق وجہ سے سچائی کو قبول کرنے سے انکار 

 برداشت نہیں کیا جائے گا۔

 

 خدا کی طرف سے احتساب کا آفاقی معیار۔ 5

اس آیت کی طرف  ،جب کہ ہم کچھ ابتدائی تصورات پر گفتگو کر چکے ہیں، آئیے ،اب

ہم اصولوں کی جہاں قرآن قیامت کے دن خدائی عدالت کے تین ا ،رجوع کرتے ہیں

 ارشاد ہوتا ہے: میں 62بقرہ کی آیت  ۂوضاحت کرتا ہے۔ سور

 جو اور ہوئے یہودی( پہلے سے انِ) جو اور ہیں لائے ایمان( پر امی نبی) جو گوہ لو”

 کے قیامت اور ہے مانا کو اللہ بھی نے لوگوں جن سے میں اُن ہیں، کہلاتے صابی اور نصاری  

 ہے سپا کے پروردگار کے اُن صلہ کا اُن لیے کے اُن ہیں، اور نیک عمل کیے ہے مانا کو دن

 “گے۔ ہوں زدہ غم کبھی وہ نہ اور گا ہو اندیشہ کوئی نہ لیے کے اُن( میں حضور کے اسُ) اور

اس آیت کے مطابق، تمام انسانوں کو چاہیے کہ وہ اپنے اندر ودیعت کردہ فطری ہدایت 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––263میری دریافت   ––––

پر لبیک کہیں اور درج ذیل اعمال انجام دیں، چاہے ان کا تعلق کسی بھی مذہب سے ہو یا وہ کسی 

  مذہبی شناخت کے حامل ہوں:بھی

 تمام انسانوں کو اپنے اندر موجود خدا کے شعور کے جواب میں، اپنی زندگی اس معرفت۔ 1

 کے ساتھ گزارنی چاہیے کہ وہ ایک اعلیٰ ہستی کی تخلیق ہیں۔

ایک انھیں ۔ تمام انسانوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس امکان پر غور و فکر کریں کہ 2

ہونا ہے۔ اللہ اوراخروی حساب کو اپنی زندگی کے  جواب دہ  تعالیٰ، کے سامنے اعلیٰ طاقت، اللہ

وجود اور اس کے  کےاہم ترین معاملات میں شامل کرنا لازمی ہے۔ ان کے طرزِ عمل میں اللہ 

 دہی کا شعور ہمیشہ قائم رہنا چاہیے۔ حضور جواب

 فطری شعور اور احساس کو داری کے ساتھ اچھائی اور برائی کے اپنے ۔ انسانوں کو دیانت3

اور جسے وہ برائی  اسے اپنانا چاہیے ،استعمال کرتے ہوئے، جو کچھ وہ سچائی اور اچھائی سمجھتے ہیں

 اور غلط سمجھتے ہیں، اسے ترک کرنا چاہیے۔

کا  اسلام اس تصور میں کہاں کھڑا ہے؟ اس سوال کو سمجھنے کے لیے ہمیں چند بنیادی تصورات

 کرنا ہوگا۔ گہرائی سے ادراک

 

 اسلام کیا ہے؟۔ 6

جیسا کہ پہلے ذکر کیا جا چکا ہے، اللہ کا شعور اور اچھائی و برائی کے تصورات انسان کی فطرت 

اللہ تعالیٰ نے پہلے انسانوں سے براہ راست مخاطب ہو کر  میں ودیعت ہیں۔اس کے ساتھ ہی

ان تفصیلات میں یہ امور پہنچائیں۔ انھیں ان کے اندر موجود اس فطری شعور کی تفصیلات 

ہمارا خالق کون ہے؟ خالق ہم سے کیا چاہتا ہے؟ زندگی میں ہمارے مقصد کی  شامل تھے کہ



 ––––باب ششم        ––––

  ––––264میری دریافت   ––––

تکمیل کے لیے ہمیں کیا کرنا چاہیے؟ 

158

جب انسانوں نے وقت گزرنے کے ساتھ اس الہامی 

ں کو مبعوث کیا اور اور رسولوانبیا اللہ تعالیٰ نے ان کی اصلاح کے لیے تو  ہدایت میں بگاڑ پیدا کیا

۔کتابیں نازل کیں، تاکہ لوگ حق اور تحریف شدہ حق کے درمیان فرق کر سکیں

159

 

۔ حضرت قرآن کریم میں موجود یہ الہامی ہدایت وہی ہے جو پہلے انسانوں کو دی گئی تھی

تک محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور   السلام علیہم عیسیٰحضرت موسیٰ، حضرت ابراہیم، حضرت نوح، 

۔ ابر جاری رہی بر

160

قرآن یہ واضح کرتا ہے کہ یہ الہامی سچائی ہر دور میں یکساں رہی ہے۔  

اسی ہدایت کی تقسیم  ،پہنچائی گئیذریعے سے کے انبیا دیگر مذاہب، جیسے یہودیت اور عیسائیت، 

۔اور اس میں پیدا ہونے والے انحرافات کی شکلیں ہیں

161

  

۔ زیادہ کامیابی کی ضمانت دیتا ہے  میں زیادہ سےجو اخروی عدالت ،اسلام وہ واحد دین ہے

162

 

جو اللہ اور  ،وہ شخص ہے “مسلم” ، اور “اطاعت کرنا” کا مطلب ہے  “ اسلام” عربی زبان میں 

 اس کے نازل کردہ حق کے آگے سر تسلیم خم کر دے۔ 

 

 کا بلا جواز انکار: ایک سنگین جرم“  حق” اسلام یا ۔ 7

ن نجات کی راہ میں کچھ سنگین جرائم خطرناک رکاوٹ بن انسان کے لیے قیامت کے د

                                                             

158

 ۔38  - 31 : 2ہ، البقر 25 - 11:  7عرافالادیکھیے:    

159

 ۔213: 2ہالبقردیکھیے:     

160

 ۔ 13: 42  ری  الشو :دیکھیے  

161

 ۔159:  6نعام ، الا 14:   42ری  : الشو دیکھیے    

162

 ۔19 : 3آل عمران  :دیکھیے   



 ––––باب ششم        ––––

  ––––265میری دریافت   ––––

میں بیان کردہ معیار کے مطابق  62آیت کی بقرہ  ۂچاہے وہ اپنی زندگی قرآن کی سور سکتے ہیں،

ہی کیوں نہ گزارتا رہا ہو۔فرض کریں کہ ایک شخص اپنی زندگی اس معیار کے تحت گزارتا 

اور اپنے  کا خوف رکھتا ہے جواب دہی  سامنے وہ اپنے خالق کو تسلیم کرتا ہے، اس کے کہ ہے

اندر موجود اخلاقی شعور کے مطابق عمل کرتا ہے۔ لیکن اگر اس نے کسی بے گناہ شخص کو ناحق 

اس کے تمام اعمال اور ایمان کی اہمیت کو ختم ہے کہ ایسا جرم یہ قرآن کے مطابق تو  قتل کر دیا

ذلت میں مبتلا کر سکتا ہے۔ کر سکتا ہے اور اسے قیامت کے دن ہمیشہ کی 

163

قتل اور دیگر 

آنے والی اللہ تعالیٰ کی ہدایت کو بغیر کسی عذر ذریعے سے سنگین جرائم کی طرح، کسی رسول کے 

کے رد کرنا یا اس کے متعلق مجرمانہ غفلت برتنا بھی ایک شدید جرم ہے۔ یہ جرم قیامت کے 

اس کی زندگی دیگر معاملات میں اخلاقی دن انسان کی نجات کو خطرے میں ڈال سکتا ہے، چاہے 

اصولوں کے مطابق کیوں نہ رہی ہو، کیونکہ رسول کا انکار درحقیقت خدا کے خلاف بغاوت 

 کے مترادف ہے۔

خدا کی طرف سے ہدایت کا آخری ذریعہ ہیں، ہر شخص سے یہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم چونکہ 

کے پیغام پر کیا ردعمل ظاہر کیا۔ کیا اس نے وسلم محمد صلی اللہ علیہ سوال کیا جائے گا کہ اس نے 

کیوں؟ کیا تو  کیوں؟ کیا اس نے اسے سنا اور رد کر دیا؟ اگر ہاںتو  اس بات پر توجہ دی؟ اگر نہیں

کیوں؟ قرآن سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا کی ہدایت تو  اس نے اسے سنا اور قبول کر لیا؟ اگر ہاں

 کے متعلق یہی سوالات متوقع ہیں۔

 بات یاد رکھنی چاہیے کہ ہر فرد کا احتساب اس کی صلاحیتوں اور حالات کے مطابق یہ

ہوگا۔ حقیقی اور مخلصانہ غلطیاں معاف کر دی جائیں گی، لیکن جو لوگ خدا کے پیغام کو بغیر عذر 

                                                             

163

 ۔93 : 4 النسادیکھیے:    



 ––––باب ششم        ––––

  ––––266میری دریافت   ––––

 باتسزا دی جائے گی۔ مثال کے طور پر، اگر مجھے احساس ہو کہ کوئی انھیں رد کریں گے، 

ب ا ت، مفاداتآئی  طرف سے واقعی خدا کی
عص

 

ت
یا  ہے، اور میں اسے اپنے نفس، خواہشات، 

یہ جرم شمار ہوگا۔ ہو سکتا ہے کہ تو  اپنی قوم یا قبیلے کے مفادات کی وجہ سے رد کر دیتا ہوں

میرے پاس اس کے لیے ضروری وقت اور عقل و سمجھ ہو، لیکن میں خدا کے پیغام کی جانب 

وہ مجھے مختلف ذرائع سے اس صورت میں پہنچا کہ میرے  حالاں کہ ں، مجرمانہ غفلت برتتا رہا ہو

ذہن میں اس کے بارے میں کچھ ایسے سوالات اٹھے جن کے جواب ضروری تھے۔ اس کے 

باوجود، میں دنیا کے معاملات میں اتنا مشغول رہا کہ ان شکوک و شبہات کو حل کرنے کی کوئی 

 خدا کے خلاف بغاوت کے زمرے میں آئے گا، اور یہ کوشش نہ کی۔ اگر ایسا ہوا تو یہ یقیناً

اس تو  جو ہر ایک کا احتساب کرے گا ،بالکل معقول بات ہے کہ اگر واقعی کوئی خدا موجود ہے

 کے سنگین نتائج ہوں ۔ بے اعتنائی سے ایسی کے پیغام 

 

 غلطی پر سزا نہیں دی جائے گی 

مخلص ہوتے الوہی حق کے بارے میں  جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں، اگر کوئی شخص

معاف کر دیا جائے گا۔  اسےتو  مخلصانہ اور حقیقی غلطی کرتا ہےہوئے غلط عقیدہ اختیار کرتا ہے 

طور پر، مسلم دنیا میں اسلام اپنی موجودہ شکل میں ایک پیچیدہ مذہب بن چکا ہے، مثال کے 

اس کی بجاے لص الہامی حق کے ۔ اگر کسی شخص کو خاہےپائی جاتی  جس میں نظریاتی تقسیم

اس تو  کوئی ایسی مسخ شدہ شکل پیش کی جائے جو اخلاقی، عقلی یا اصولی طور پر درست نہ لگے

اسی طرح، اگر کوئی شخص بنیادی شخص کو اس غلط فہمی کے لیے ذمہ دار نہیں ٹھہرایا جا سکتا۔

ایسے تو  ضروریات کی جدوجہد میں الجھا ہوا ہو اور مختلف نظریات کو سمجھنے کا وقت نہ نکال سکے



 ––––باب ششم        ––––

  ––––267میری دریافت   ––––

قرآن کو حق یا اسلام کو  انھیں حقیقی غلطی کرنے والا سمجھا جائے گا اور اس بنیاد پر  افراد کو بھی 

 زندگی کے بارے میں منظم
ِ
ہدایت کے طور پر نہ اپنانے پر بھی معاف کیا جا  اللہ تعالیٰ کے نظام

میزان کے مطابق کیا بیان کردہ میں  62بقرہ کی آیت  ۂان کا اخروی حساب سور ۔سکتا ہے

اور اس علم  جائے گا، جس میں ان کے اندر موجود اللہ تعالیٰ کا شعور، اچھائی اور برائی کی تمیز

 ئے گا۔کے مطابق ان کے طرزِ زندگی کو مدنظر رکھا جا

خدا کی طرف سے  رے اندر ودیعت کردہ اچھائی اور برائی کے شعور کے مطابق، جو ہما 

ہے، کسی حقیقی غلطی پر سزا دینا غیر منصفانہ ہے۔ مثال کے طور پر، اگر یہ ثابت ہو جائے کہ 

کی کو قتل  “زید” تو  غلطی کے نتیجے میں قتل کر دیا  حقیقیکو محض ایک  “بکر”نے“زید” کسی شخص 

انتہائی سزا نہیں دی جانی چاہیے، یا کم از کم اس کی سزا عام قتل کی سزا سے نمایاں طور پر کم ہونی 

چاہیے۔قرآن اس تصور کی بھرپور حمایت کرتا ہے اور یہ بیان کرتا ہے کہ حقیقی غلطیوں کو 

 واضح اعلان دانستہ جرائم کے برابر نہیں سمجھا جاتا۔ مثال کے طور پر، قرآن میں اللہ تعالیٰ کا

موجود ہے کہ وہ صرف ان لوگوں کو سزا دیتا ہے جو جان بوجھ کر خود پر ظلم کرتے ہیں یا دانستہ 

غلطیوں کو معاف کرتا ہے اور صرف ان   جرم کا ارتکاب کرتے ہیں۔خدا کس طرح حقیقی

 لیے جو بلا عذر اس کے پیغام کو رد کرتے ہیں، اس حوالے سے تفصیل کے ،افراد کو سزا دیتا ہے

 ملاحظہ کریں۔ “رسولوں کے بلا عذر انکار کی وجوہات” اس کتاب کی فصل 

 

 کی وضاحت 85آیت کی  آل عمران ۂسور۔ 8

کہ صرف وہی لوگ جنت میں  ہے جاتیکی آیت اکثر یہ ثابت کرنے کے لیے پیش یہ 

۔ تاہم، جیسا کہ داخل ہوں گے جو خود کو مسلمان کہتے ہیں، اور باقی کوئی یہ فوزِ عظیم نہیں پا سکتا



 ––––باب ششم        ––––

  ––––268میری دریافت   ––––

نجات کے معیار  عالم گیر ہم نے پہلے تفصیل سے بیان کیا ہے، یہ تصور قرآن میں بیان کردہ 

 سے مکمل طور پر متصادم ہے۔

یہ تو  کو اس کے صحیح سیاق و سباق میں رکھ کر سمجھا جائے 85آل عمران کی آیت  ۂجب سور

لوگ جنت میں جائیں گے جو اپنی  واضح ہوتا ہے کہ اس میں یہ نہیں کہا گیا کہ صرف وہی

یہ آیت اس حقیقت کو اجاگر کرتی ہے کہ اگر  بلکہ ،اتے ہیںکے طور پر کر “مسلمان” شناخت 

کوئی شخص یہ جان لے کہ اسلام خدا کی جانب سے مقرر کردہ دین ہے، لیکن اس کے باوجود 

 کیا جائے گا۔ یہاں اس کا وہ انتخاب خدا کے ہاں قبول نہیںتو  کسی اور راستے کا انتخاب کرے

جو یہ جانتے ، یہ آیت ان لوگوں کو مخاطب کرتی ہے کہ  سیاق و سباق کو سمجھنا انتہائی ضروری ہے

اللہ کے رسول ہیں اور اسلام خدا کا مقرر کردہ دین ہے، لیکن اس محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں کہ 

  غور کریں:آیت پر ،کے باوجود بلا عذر اسلام کو ترک کر دیتے ہیں۔ آئیے

 کیا نہ قبول گز ہر وہ سے اسُ تو گا چاہے اختیارکرنا اوردین کوئی سوا اورجو اسلام کے”

 انُ اللہ ؟(ہو چاہتے انِ کی ہدایت تم)ہوگا۔ سے میں نامرادوں وہ میں قیامت اور گا جائے

 بات اسِ وہ حالیکہ دراں ہوگئے، منکر بعد کے ماننے جو گا دے طرح کس ہدایت کو لوگوں

 کھلی پاس کے اُن( لیے کے گواہی پر سچائی کی انِ)اور ہیں سچے رسول یہ کہ ہیں گواہ کے

 ہدایت کو گوںلو ظالم کے طرح اسِ اللہ کہ ہے یہ ہیں۔حقیقت آچکی بھی نشانیاں ہوئی

  (86-85:  3عمران آل)  “۔ دیتا نہیں

 ہو جاتی ہے کہ اگر جب اس آیت کو سیاق و سباق کے ساتھ دیکھا جائے تو یہ بات واضح لہٰذا

اور پھر بھی وہ کسی اور راستے کو  کسی کو یہ علم ہو جائے کہ اسلام واقعی خدا کی جانب سے ہے

یہ راستہ قیامت کے دن قبول نہیں ہوگا۔ یہ بات بالکل منطقی معلوم ہوتی ہے تو  اختیار کرے

کسی اور راستے پر  کہ اگر کوئی شخص جانتے ہوئے بھی خدا کے مقرر کردہ دین کو رد کرے اور



 ––––باب ششم        ––––

  ––––269میری دریافت   ––––

یہ تو  یہ خدا کے خلاف بغاوت کے مترادف ہے۔ اور اگر واقعی کوئی خدا موجود ہےتو  چلے

 انصاف کے عین مطابق ہے کہ وہ ایسے عمل پر سزا دے۔ 

تو  اگر لوگ بغیرالوہی حق کو جانے نجات حاصل کر سکتے ہیںکہ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے

 ہے؟کی ضرورت کیا ابلاغ پھر اس کے 

 

حقائق کاابلاغ: انسانیت کے لیے ذریعے سے پیغمبروں کے ۔ 9

 یش ایک آزما

دی جانے والی الہامی ہدایت انسان کی ذریعے سے اللہ تعالیٰ کی جانب سے پیغمبروں کے 

زندگی کا بنیادی مقصد دنیوی اخلاقی صلاحیتوں کو جانچنے کا ذریعہ ہے۔ قرآن واضح کرتا ہے کہ 

ں سے گزار کر اس کے اخلاقی مقام کو حتمی درجے میں واضح یشو آزمایہ ہے کہ انسان کو مختلف

 یش کی لائی ہوئی اس الہامی ہدایت کو قبول کرتے ہیں، ان کے لیے آزماانبیا کیا جائے۔ جو لوگ 

یہ ہوتی ہے کہ وہ کتنے خلوص، دیانت داری اور مستقل مزاجی کے ساتھ ان تعلیمات کو سمجھتے 

دوسروں تک پہنچانے کی ذمہ داری ادا کرتے ہیں۔ دوسری انھیں اور  ہیں ہیں، ان پر عمل کرتے

، جن لوگوں تک یہ ہدایت پہنچتی ہے، ان کے لیے یہ ایک اخلاقی امتحان ہوتا ہے کہ وہ طرف

حقائق کو تسلیم   تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ علمان تعلیمات پر کیا ردعمل دیتے ہیں۔ یوں اللہ

دونوں اس عمل میں ایک اخلاقی  ،مخاطبیننے والے اور ان کے کر کے دوسروں تک پہنچا

سے گزرتے ہیں۔  یش آزما

164

 

                                                             

164

 ۔ 5113 مسلم، رقم ۔  صحیح  179: 3دیکھیے: آل عمران  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––270میری دریافت   ––––

 قیامت کے دن نجات کے لیے قرآنی معیار کا خلاصہ۔ 10

پیغام ہے جو دنیا  عالم گیر قرآن میں اخروی احتساب کا جو نظام پیش کیا گیا ہے، وہ ایک ایسا 

قیامت کے دن ہر انسان کو انفرادی طور پر اللہ کی مذہبی شناختوں اور حدود سے بالاتر ہے۔ 

تعالیٰ کے سامنے پیش ہو کر اپنے اعمال اور طرزِ زندگی کا حساب دینا ہوگا۔ اس دن کی عدالت 

کہ ناکامی ہمیشہ کے عذاب کا  دار بنائے گی، جب میں کامیابی انسان کو دائمی جنت کی نعمتوں کا حق

 وہ کسی بھی قوم، تہذیب یا مذہب میں پیدا ہوا سبب بنے گی۔اس عدالت میں ہر شخص، چاہے

 ہو، درج ذیل اصولوں کی بنیاد پر پرکھا جائے گا:

کیا اس نے اپنی صلاحیتوں اور حالات کے مطابق خدا کی برتر اور عظیم ہستی کے فطری -

 شعور کو پروان چڑھایا؟

ی اور خلوص کے دار کیا اس نے اپنے اندر موجود اچھائی اور برائی کے شعور کو ایمان -

 ساتھ استعمال کیا؟ 

صلی  مزید یہ کہ قیامت کے دن ہر فرد سے یہ سوال بھی کیا جائے گا کہ اگر محمد رسول اللہ

ان پر ان کا ردعمل کیا تھا؟ تو  اللہ کے الہامی حقائق ان تک پہنچےذریعے سے کے اللہ علیہ وسلم 

اور چھوٹے گناہوں  ئے گاکو معاف کر دیا جااللہ تعالیٰ کی عدالت میں حقیقی اور مخلصانہ غلطیوں 

ر کیا جائے گا ۔ لیکن دانستہ غفلت یا باطل اور بلاجواز رویے اور اعمال پر سزا دی سے درگذ

 جائے گی۔ 

انسان صرف جسمانی یا جذباتی وجود نہیں ہے، بلکہ وہ ایک عقلی اور اخلاقی وجود بھی ہے۔ 

ن سے گزر رہا ہے، اور یہ امتحان اس کے اخلاق، قرآن یہ واضح کرتا ہے کہ ہر انسان ایک امتحا

کردار اور رویے کا ہے۔ آپ اپنی روزمرہ زندگی میں اپنی فطری ہدایت پر کس طرح عمل 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––271میری دریافت   ––––

یہ ، کرتے ہیں اور بیرونی ذرائع سے حاصل ہونے والی ہدایت پر کیا ردعمل ظاہر کرتے ہیں

 ہیں۔ تمام چیزیں آپ کی اخلاقی حالت اور درجے کو ظاہر کرتی 

قرآن کے قیامت کے دن حساب کے معیار نے مجھے بھی بے حد متاثر کیا ہےاور اس میں 

 مجھے کوئی اخلاقی یا عقلی اعتراض نظر نہیں آتا۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ قرآن جس خدا کا تصور پیش کرتا ہے، وہ مجھ سے کیا چاہتا 

 دار بن جاؤں؟ کی نعمتوں کا حقہے تاکہ میں اس امتحان میں کامیاب ہو سکوں اور جنت 

 

 اخروی عدالت میں کامیابی کے تقاضے ۔ 11

ہے۔ یہ  بھیجا گیا حقذریعے سے اسلام اللہ تعالیٰ کی طرف سے پیغمبروں اور رسولوں کے 

جو قیامت کے دن کے احتساب میں زیادہ سے زیادہ  ،عمل فراہم کرتا ہے ایک مخصوص لائحۂ

 کامیابی کو یقینی بناتا ہے۔

 دین کا واحد مقصد—نفس تزکیۂ ۔الف

قرآن کے مطابق، ہر انسان کا بنیادی مقصد یہ ہے کہ وہ اپنے نفس کا تزکیہ کرے۔ جتنا 

۔زیادہ آپ اپنے نفس کا تزکیہ کریں گے، قیامت کے دن آپ کی کامیابی اتنی ہی بلند ہوگی

165

 

وہ خود کو ہر قسم کی  کہ جو انسانوں سے مطالبہ کرتی ہیں ،پورا قرآن ان ہدایات سے بھرا ہوا ہے

 ں سے پاک کریں۔یشواخلاقی آلا

 (14: 87علیٰالا) “۔کی اختیار پاکیزگی نے جس وہ گیا پاالبتہ فلاح ”

                                                             

165

 ، 14: 87 علیٰالا  

ل

سا

م

ش

ش

 ۔ 9-10:   91



 ––––باب ششم        ––––

  ––––272میری دریافت   ––––

 کر آلودہ اُسے نے جس وہ ہوا نامراد اور کیا۔ تزکیہ کا نفس نے جس وہ گیا پافلاح ”

 )  “۔ڈالا

ل

سا

م

ش

ش

 91 :9-10   ) 

 کے نظام میں بھرپور شرکت لازم ہے۔ یش ماآزدنیوی رہبانیت کی اجازت نہیں: ب۔ 

اکثر ہمارے ذہن میں رہبانیت یا تو  جب ہم ایک مثالی مذہبی انسان کا تصور کرتے ہیں

مصروفیات کو ترک کر کے مکمل دنیوی ایک ایسی زندگی جس میں ، گوشہ نشینی کا خیال آتا ہے

 ئے۔ لیکن کیا قرآن اس طرزِ طور پر عبادات اور روحانی معمولات میں مشغولیت اختیار کی جا

  قرآن۔ہرگز نہیںزندگی کی حوصلہ افزائی کرتا ہے؟
ٔ
 حدید میں عیسائی راہبوں کی رہبانیت سورہ

 کے عمل کا ذکر کرتے ہوئے فرماتا ہے:

 یہ تھا۔ کیا نہیں فرض پر اُن اُسے نے ہم لی۔ کر ایجاد خود نے انُھوں رہبانیت مگر”

 ،(تھا کیا ایجاد خود جیسے)پھر چاہیں۔ خوشنودی کی اللہ ہو کہ تھی کی فرض ضرور البتہ بات،

 سے میں اُن تاہم تھا۔ حق کا اسُ کہ طرح سکے،جس کر نہیں طرح اُس بھی رعایت کی اسُ

 نافرمان زیادہ سے میں اُن مگر فرمایا، عطا اُنھیں نے ہم اجر کا اُن رہے، قائم پر ایمان لوگ جو

  (27: 57یدالحد) “۔ نکلے ہی

کے طور پر قائم کیا ہے تاکہ ان  یش  مطابق، اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو ایک آزماقرآن کے

افراد کا انتخاب کیا جا سکے جو جنت کے مستحق ہوں، یعنی ایک ابدی دنیا جو نیکوکاروں اور اخلاقی 

کے تحت اللہ تعالیٰ انسانوں سے  یش طور پر پاکیزہ لوگوں کے لیے موزوں مقام ہے۔ اس آزما

زندگی میں بھرپور حصہ لیں تاکہ یہ واضح ہو سکے کہ ہر شخص اخلاقی دنیوی ہتا ہے کہ وہ یہ چا

طور پر کس درجے پر کھڑا ہے۔ اسی لیے قرآن زندگی کے تمام پہلوؤں کے لیے تفصیلی اخلاقی 

ہدایات فراہم کرتا ہے۔ مثال کے طور پر، قرآن اچھے بیٹے یا بیٹی، شریکِ حیات، تاجر، 

 ، منصف، مجاہد، اور دیگر کرداروں کے لیے اخلاقی رہنمائی پیش کرتا ہے۔پڑوسی، حکمران



 ––––باب ششم        ––––

  ––––273میری دریافت   ––––

رہبانیت کی ممانعت معقول ہے کیونکہ اگر یہ دنیا ایک امتحان ہے اور قرآن کا خدا یہ چاہتا 

رہبانیت اختیار کرنا ایسا ہی ہے جیسے کوئی طالب علم امتحانی تو  ہے کہ ہم اس امتحان میں حصہ لیں

نکل جائے اور امتحان دینے سے انکار کر دے۔ اب، جب ہم دنیا کو امتحان کے ہال سے باہر 

جن پر آگے  ،اس پر دو مشہور اعتراضات ہیںتو  طور پر دیکھنے کے تصور پر بات کر رہے ہیں

 بڑھنے سے پہلے روشنی ڈالنا ضروری ہے۔

 

 مشہور اعتراضات کے جوابات۔ 12

 کیوں ؟ یش پھر آزما۔ اگر اللہ تعالیٰ علیم و خبیر ہے تو الف

اور اس کا مختصر جواب دینا ضروری ہے۔ سب سے پہلے یہ سمجھنا  یہ ایک عام سوال ہے

اور یہ کہ اللہ مستقبل کو جانتے  ضروری ہے کہ وقت کی حقیقت، اللہ تعالیٰ کی ذات کی ماہیت

 سے یہ تمام امور ایسے ہیں جو ہماری محدود عقل۔ ہوئے بھی اسے قابو میں کیوں نہیں لاتے

 جو ہماری سمجھ سے باہر ہیں۔  ،بالاتر ہیں۔قرآن ہمیں ان معاملات میں الجھنے سے روکتا ہے

 جیسا کہ قرآن میں فرمایا گیا ہے: 

 اسِ جو ہیں بھی محکم آیتیں میں جس ہے اتاری کتاب یہ پر تم نے جس وہی ہے”

 دل کے جن سو ہیں۔ بھی متشابہات دوسری کچھ( علاوہ کے انِ) اور ہیں بنیاد اصل کی کتاب

 فتنہ کہ لیے اسِ ہیں، ہوتے درپے کے متشابہات ہمیشہ سے وہ اسِ میں ہیں، ہوئے پھرے

 کے اللہ حقیقت کی اُن حالیکہ دراں کریں، معلوم حقیقت کی اُن کہ لیے اسِ اور کریں پیدا

  (7:  3 )آل عمران “۔جانتا نہیں کوئی سوا

 یش جاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ دنیا میں انسانوں کو آزما اس ارشاد کی روشنی میں یہ بات واضح ہو



 ––––باب ششم        ––––

  ––––274میری دریافت   ––––

بلکہ وہ انسانوں کو ان کے اپنے ، میں اس لیے نہیں ڈالتے کہ وہ ان کی اخلاقی حالت جان سکیں

قرآن اس بات کی  واضح کرنے کا موقع دیتے ہیں۔اپنی اخلاقی حیثیتذریعے سے اعمال کے 

کے اعمال اور کردار کی بنیاد پر کرتے ہیں، نہ کہ  صراحت کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ فیصلہ انسان

۔  صرف اپنے علم کی بنیاد پر 

166

 

یہ بات انصاف کے عین مطابق ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ اپنے علم کی بنیاد پر، اور انسانوں کو کچھ 

قیامت کے دن کوئی بھی باشعور مخلوق یہ تو  کر دکھانے کا موقع دیے بغیر، فیصلہ صادر کر دیتے

اپنی سچائی یا قابلیت ثابت کرنے کا ذریعے سے اض کر سکتی تھی کہ اسے اپنے اعمال کے اعتر

موقع ہی نہیں ملا۔انصاف کا تقاضا یہی ہے کہ فیصلہ کرنے سے پہلے ہر انسان کو اپنی صلاحیتوں 

 اپنے آپ کو ثابت کرنے کا پورا موقع دیا جائے۔ذریعے سے اور اعمال کے 

 

کے بغیر اپنے مقاصد حاصل کر  یش ن کی آزما۔ کیا اللہ تعالیٰ انساب

 سکتے تھے؟

کے بغیر کر لیتے؟ مثال  یش کیا یہ ممکن نہ تھا کہ اللہ تعالیٰ جنت کے مکینوں کا انتخاب آزما

اور ان  کے طور پر، اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو براہِ راست پیدا کر سکتے تھے جو جنت کے مستحق تھے

یا  یش کہ وہ اس مقام تک کیسے پہنچے، بغیر کسی تفصیلی آزما کے دلوں میں یہ شعور ڈال دیتے

یہ ممکن ہے، لیکن قرآن اس معاملے کو ایک مختلف زاویے سے بیان  بہ ظاہر مشقت کے۔ 

کرتا ہے۔ قرآن کے مطابق، اللہ تعالیٰ نے بے شمار مخلوقات پیدا کی ہیں جو ارادہ اور شعور 

                                                             

166

 ۔  2: 67الملک   



 ––––باب ششم        ––––

  ––––275میری دریافت   ––––

ر دیگر مخلوقات جن کے بارے میں ہمیں علم نہیں۔ او رکھتی ہیں، جیسے انسان، جنات، فرشتے

یہ تمام مخلوقات اچھائی اور برائی کی تمیز اور عدل و انصاف کے شعور سے بہرہ مند ہیں۔اس 

کا یہ نظام اس بات کو یقینی بنانے کے لیے بہترین ذریعہ ہے کہ جنت کے  یش تناظر میں، آزما

بق ہو۔ ہر وہ مخلوق جو آزاد ارادہ رکھتی ہے، مکینوں کا انتخاب انصاف کے تمام اصولوں کے مطا

اللہ کے فیصلے پر مطمئن ہو سکے۔قرآن واضح طور پر بیان کرتا ہے کہ قیامت کے دن ہر مخلوق 

۔اللہ کے عدل کی گواہی دے گی اور اس کے فیصلوں کی کامل حقانیت کو تسلیم کرے گی

167

 

 

 نفس کا تزکیہ کیسے کیا جائے؟۔ 13

نفس کے لیے کیا خاص طریقہ اختیار کرنے کی  کہ قرآن ہمیں تزکیۂ دیکھتے ہیں ، آئیے

 ہدایت دیتا ہے تاکہ ہم قیامت کے دن کامیابی کی بلند ترین سطح کو حاصل کر سکیں۔

اور یہ ان موضوعات میں سے ایک ہے  قرآن کے صفحات اخلاقی ہدایات سے بھرپور ہیں

۔ یہاں میں قرآن کے رہنما نقشے کا جو کلام پاک میں سب سے زیادہ سمجھنے میں آسان ہیں

نفس کے لیے ضروری نکات پر روشنی ڈالتا ہے   کرنے کی کوشش کروں گا، جو تزکیۂخلاصہ پیش

 جن میں ہمیں اپنی اصلاح کے لیے محنت کرنی چاہیے۔ ،اور ان شعبوں کی نشان دہی کرتا ہے

پہلوؤں میں اخلاقی طور سادہ الفاظ میں، قرآن کا اصل ہدف یہ ہے کہ انسان کو دو بنیادی 

 پر پاکیزہ بنایا جائے:

 انسان کا اپنے رب کے ساتھ تعلق۔  ۔ 1

 انسان کا دوسرے انسانوں کے ساتھ تعلق۔  ۔ 2

                                                             

167

 ۔ 75:  39مرالز   



 ––––باب ششم        ––––

  ––––276میری دریافت   ––––

قرآن کے مطابق، اللہ کے ساتھ تعلق اور دوسروں کے ساتھ معاملات میں پاکیزگی کے 

بھی خاص خیال رکھے۔ یہ لیے ضروری ہے کہ انسان جسمانی طہارت اور کھانے کی پاکیزگی کا 

ہدایت نہایت معقول ہے، کیونکہ عام مشاہدہ یہی ہے کہ ہماری جسمانی صفائی اور ہمارا کھانا نہ 

 بلکہ ہماری نفسیات پر بھی گہرے اثرات ڈالتے ہیں۔ ،صرف ہماری جسمانی صحت

کے حصول کے لیے قرآن کی طرف سے دیے گئے اس رہنما نقشے کو چار اہم تزکیۂ نفس 

 میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:  نکات

 جسم کی پاکیزگی۔  ۔1

 کھانے کی پاکیزگی۔  ۔ 2

 خدا کے تصور اور اس کے ساتھ تعلق کی پاکیزگی۔  ۔ 3

 اخلاقی وجود کی پاکیزگی، بالخصوص انسانوں کے ساتھ معاملات میں۔  ۔ 4

ہ قیامت کے جتنا زیادہ انسان ان شعبوں میں اپنی بہتری کے لیے محنت کرے گا، اتنا ہی و

ہر انسان کو صرف وہی ملے  کہ  دن کامیابی کے قریب ہوگا۔ قرآن اس اصول کو واضح کرتا ہے

 گا جس کی وہ خود کوشش کرے گا۔

 کچھ جو کہ یہ اور ،ہے کمایا میں دنیا نے اسُ جو گا ملے وہی اور یہ کہ انسان کو آخرت میں”

  “۔گا جائے دیا بدلہ پورا پورا کو ساُ  پھر گا، جائے دیکھا عنقریب وہ ہے، کمایا نے اسُ

  (41-39:  53 النجم)

 ان چار نکات کو الگ الگ دیکھتے اور ان کی وضاحت کرتے ہیں۔  ،آئیے

 

 ۔ جسمانی طہارت 1

ایک پاکیزہ جسم، پاکیزہ ذہن اور قلب کے لیے بنیاد فراہم کرتا ہے۔ طہارت کے 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––277میری دریافت   ––––

ہیں کہ اسے اپنے نفس اور روح کی  دہانی کراتےطریقے اور اعمال انسان کو یہ یادمخصوص 

 پاکیزگی کا بھی اہتمام کرنا چاہیے۔

قرآن میں جسمانی پاکیزگی کو غیر معمولی اہمیت دی گئی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے نماز سے قبل 

اور  222( کی آیت 2)بقرہ ۂرت کا حکم دیا ہے، جیسا کہ سوررسمی طہاذریعے سے وضو کے 

 
ٔ
کر کیا گیا ہے۔ اسی طرح قرآن غسل اور جسم کی مکمل میں ذ 108( کی آیت 9)توبہ سورہ

 ۔ صفائی کا بھی حکم دیتا ہے، خاص طور پر جنابت یا حیض جیسی ناپاکی کی حالت کے بعد 

168

رسول  

کی سنت اور روایت کے طور پر جسمانی صفائی کے مزید اصول انبیا نے صلی اللہ علیہ وسلم  اللہ

اور  ، زیر ناف اور بغل کے بال صاف کرنا، جن میں مردوں کے لیے ختنہاے متعارف کر

بلکہ ماحول کو صاف ستھرا  ،نے نہ صرف جسمانی صفائی مونچھوں کی تراش شامل ہیں۔ آپ

 نے ان الفاظ میں بیان کیا: صلی اللہ علیہ وسلم  صفائی کی اہمیت کو رسول اللہ رکھنے پر بھی زور دیا۔

  ( 432)مسلم،رقم“۔نصف ایمان ہےصفائی ”

 

 خوراک کی پاکیزگی ۔  2

انسان جو کچھ کھاتا ہے، وہ نہ صرف اس کی جسمانی صحت پر اثر انداز ہوتا ہے بلکہ اس کی 

اور روحانی کیفیت پر بھی گہرے اثرات چھوڑ سکتا ہے۔ مثال کے طور پر، ماضی  ذہنی، جذباتی

جاتا تھا تاکہ  کوبرا کے خون کا استعمال کرایامیں قریب تک امریکی میرینز کو تربیت کے دوران 

 ان میں جنگجویانہ جذبات پیدا کیے جا سکیں۔

                                                             

168

 ۔6:  5ئدہالما  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––278میری دریافت   ––––

قرآن انسان کو اس کی فطرت میں موجود رہنمائی پر چھوڑتا ہے اور مخصوص کھانوں کی 

ے چوپاایسے مومنین کو کہ ایک عمومی اصول پیش کرتا ہےبجاے تفصیلات میں جانے کے 

ر گوشت خور جانوروں کے گوشت سے جانوروں کا گوشت کھانا چاہیے جو نباتات خور ہوں، او

۔پرہیز کرنا چاہیے 

169

دل بنانے کے لیے وضع کیا  یہ اصول انسان کی طبیعت کو نرم خو اور رحم 

گیا ہے، کیونکہ پودے کھانے والے جانوروں کا شکار جارحیت کے بغیر بھی ممکن ہے، اور ان کا 

 ات پیدا نہیں ہوتے۔گوشت کھانے سے انسان کی شخصیت میں درندگی یا سفاکی جیسے اثر

اسلام میں جانوروں کو مارنے کی اجازت صرف دو مقاصد کے لیے دی گئی ہے: اپنی 

لینے کا مقصد یہ ہے کہ انسان اللہ جان حفاظت یا خوراک کے لیے۔ خوراک کے لیے جانور کی 

تے تعالیٰ کے احسان کا شعور پیدا کرے۔اسی لیے مسلمانوں پر لازم ہے کہ وہ جانور کو ذبح کر

جس میں اللہ کا شکر ادا کیا جاتا ہے کہ اس  ،وقت تکبیر پڑھیں۔ یہ چند کلمات پر مشتمل دعا ہے

لینے کے عمل کو جائز قرار دیا اور انسانوں کو گوشت جیسی عظیم نعمت اور جان نے جانور کی 

 غذائی سہولت عطا فرمائی۔

یا قربانی کے لیے  نوٹ: اگر آپ کے ذہن میں یہ سوال ہو کہ اللہ تعالیٰ نے خوراک

اس کتاب کے سوال و جواب کے حصے میں اس تو  جانوروں کے ذبح کو کیوں جائز قرار دیا ہے

 موضوع پر تفصیلی بحث کی گئی ہے۔

 اب ہم آگے بڑھتے ہیں۔

اسلام میں ہر وہ خشکی کا درندہ جو خوراک کے لیے شکار کرتا ہے، حرام قرار دیا گیا ہے، 

                                                             

169

 ۔ 1:  5ئدہالما   



 ––––باب ششم        ––––

  ––––279میری دریافت   ––––

 گیا ہے۔ میں واضح کیاجیسا کہ قرآن 

170

ر کا گوشت بھی قرآن میں نام اسی اصول کے تحت سؤ 

ر کی بوں میں بھی یہی حکم موجود ہے۔سؤلے کر ممنوع قرار دیا گیا ہے، جیسا کہ سابقہ الہامی کتا

حقیقت طویل عرصے تک اشتباہ میں رہی ہے، لیکن اس کی ممانعت کی بنیاد یہ ہے کہ یہ ایک 

دونوں کھاتا ہے۔ اگرچہ یہ چوپایوں کی طرح کُھ   ،ور گوشتہمہ خور جانور ہے، یعنی پودے ا

رکھنے والا جانور ہے، لیکن یہ درندوں کی طرح شکار کر کے گوشت کھاتا ہے۔ اسی وجہ سے 

 قرآن نے اسے گوشت خور جانوروں کی فہرست میں شامل کرتے ہوئے حرام قرار دیا ہے۔

حلال قرار دیے گئے ہیں  اس کے برعکس، سمندر سے حاصل ہونے والے تمام جانور

چاہے وہ گوشت خور ہوں یا پودے کھانے والے۔ 

171

اس کی وجہ یہ ہے کہ سمندری جانوروں 

خوار کوشش ں ر کے برعکس، کسی جارحانہ یا خوکے حصول کے لیے، خشکی کے درندوں کے شکا

 کی ضرورت نہیں ہوتی۔ ان کا شکار ایک نسبتاً پرامن عمل ہے۔اسی بنا پر قرآن نے حج کے

احرام کی حالت میں مچھلی کے شکار کی اجازت دی ہے، جب کہ خشکی کے جانوروں میں  دوران

 ممنوع قرار دیا گیا ہے۔میں کا شکار اس دوران 

جسے ذبح کرتے وقت اس پر اللہ کا نام  ،قرآن یہ بھی حکم دیتا ہے کہ ہر وہ جانور ممنوع ہے

یہ  کے سوا کسی دوسری ہستی کے نام پر ذبح کیا گیا ہو۔یا جو کسی باطل معبود یا اللہ تعالیٰ نہ لیا گیا ہو

اس بات کو یقینی بناتا ہے کہ بندے کی تمام جذباتی اور روحانی وابستگیاں صرف اللہ کے  حکم

ساتھ قائم رہیں۔ اس لیے ایسی خوراک سے پرہیز کرنا نہ صرف ایک دینی حکم ہے بلکہ ایک 

                                                             

170

 ۔ 1: 5ئدہالما   

171

 ۔  96: 5ئدہالما  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––280میری دریافت   ––––

 منطقی اور اخلاقی تقاضا بھی ہے۔

قرآن ناپاک قرار دیتا ہے، ان میں خون، طبعی موت مرنے جنھیں  اشیا نے کی دیگر کھا

یا دوسرے جانوروں کے حملے سے ہلاک  والے جانور، حادثات کا شکار ہونے والے جانور

ہونے والے جانور کا گوشت شامل ہے۔اس حوالے سے مزید تفصیلات کے لیے قرآن کی 

: 16 ۔ النحل121: 6نعام۔  الا3، 1: 5ئدہ۔ الما173: 2ہالبقر درج ذیل آیات ملاحظہ کریں: 

 ۔ 115

 اندازکی تاکید کرتا ہے جو ذہن پر اثر سے بچنے اشیا مزید برآں، قرآن مسلمانوں کو ان تمام 

ہوتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا حکم ہے کہ انسان ہمیشہ ہوش و حواس میں رہے تاکہ زندگی میں درست 

پر قرآن ہر قسم کے نشے کو حرام قرار دیتا ہے۔ اس کے اور ذمہ دار فیصلے کر سکے۔اسی بنا 

مطابق، کوئی بھی چیز جو نشہ پیدا کرتی ہو، خواہ کم مقدار میں ہو یا زیادہ، اس کا استعمال ناجائز 

 ۔ اور ہیروئن جیسی منشیات شامل ہیں میں شراب، چرس، کوکین، میتھ اشیا ہے۔ ان 

172

 

 

 اس سے تعلق کی پاکیزگی  ۔ اللہ کے تصور کو درست کرنا اور3

 اس بحث کو چار بنیادی حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے، جو درج ذیل ہیں: 

 ۔ اللہ تعالیٰ سے متعلق معاملات میں انتہائی سنجیدگی اور خلوص۔ الف

 ں سے پاک رکھنا۔ یشوفکری اور نظریاتی آلا  کی۔ اللہ کے تصور کو درست اور ہر قسمب

جس کا کوئی شریک نہیں —اور عبادت کو محض ایک خدا عت۔ محبت، وفاداری، اطاج

 کے لیے مختص رکھنا، اور اس معاملے میں کسی شریک یا واسطے کو درمیان میں نہ لانا۔ —ہے

                                                             

172

 ۔43  :4ءالنسا  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––281میری دریافت   ––––

 اور عقیدت کا عملی اظہار۔  عبادات: اللہ سے محبت، وفاداری، اطاعت د۔ 

 ان نکات کی مختصر وضاحت درج ذیل ہے: 

  معاملات میں سنجیدگی اور خلوص اللہ تعالیٰ سے متعلق۔ الف

قرآن کا ایک عام قاری بھی یہ بات سمجھ لیتا ہے کہ اللہ تعالیٰ انسان سے توقع رکھتے ہیں کہ 

اور کائنات میں اپنے وجود اور مقصد کے بڑے ہ نظر سے دیکھے وہ زندگی کے حقائق کو سنجید

خلوص نیت کے ساتھ ان باتوں پر سوالات پر غور و فکر کرے۔ قرآن کا مطالبہ ہے کہ انسان 

جو اللہ کی ذات اور اس کے احکام کے حوالے سے اہم ہیں اور ان معاملات کو ان کی  ،توجہ دے

اصل اہمیت کے مطابق پرکھے۔ اگر اللہ تعالیٰ کے بارے میں کوئی بات اس کے سامنے سچائی 

 تو  کے طور پر آتی ہے
ع

 

ت
ب ا تقرآن کا تقاضا یہ ہے کہ وہ اپنی خواہشات، 
ص

مفادات کو دنیوی یا  

پس پشت ڈال کر اس حق کے سامنے جھک جائے۔ اللہ کے نزدیک سب سے اہم شرط یہی ہے 

 کہ انسان الٰہی معاملات کو سنجیدگی اور خلوص کے ساتھ دیکھے۔

یہ بات بالکل معقول ہے۔ جیسا کہ اس کتاب کے آغاز میں بیان کیا گیا، یہ انسان کے لیے 

ہوگی اگر وہ اپنی زندگی میں کم از کم ایک بار ان وجودی سوالات کے ایک بہت بڑی کوتاہی 

 معقول اور سنجیدہ جواب تلاش کرنے کی کوشش نہ کرے۔

 

 ں سے پاکیزگییشوتصور: درستگی اور فکری آلا اللہ تعالیٰ کا۔ ب

قرآن اس بات پر غیر معمولی زور دیتا ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کا درست اور خالص تصور 

اسلام کا بنیادی مقصد یہ ہے کہ انسان اور اللہ کے کہ ۔ اس کی وجہ بالکل واضح ہےرکھے

جب انسان مکمل ، درمیان ایک حقیقی اور خالص تعلق قائم ہو۔یہ تعلق اسی وقت ممکن ہے 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––282میری دریافت   ––––

 طور پر یہ سمجھے کہ وہ کس ذات سے مخاطب ہے اور کس کی بندگی کر رہا ہے۔ 

ر کو نمایاں کرنے کی ایک اور اہم وجہ یہ ہے کہ مختلف قرآن میں اللہ تعالیٰ کے صحیح تصو

مذاہب نے اللہ کے تصور کو شدید طور پر بگاڑ دیا ہے۔ قرآن کا بنیادی مقصد ان تمام بگاڑوں کی 

اصلاح کرنا اور اللہ کی ذات کو اس کی اصل حقیقت کے ساتھ انسانوں کے سامنے پیش کرنا 

 چند اہم نکات کا مختصر جائزہ لیتے ہیں۔ہے۔آئیے، اس ضمن میں قرآن کے پیش کردہ 

 

 اللہ کی ذات کی حقیقت ۔ 1

اور  اللہ تعالیٰ حقیقت میں کیا ہے؟ وہ کون سی بنیادی حقیقت ہے جو باشعور، ذی عقل

قدرت کاملہ کی مالک ہے؟ وہ کس چیز سے بنا ہے؟ ازل سے ابد تک کس طرح قائم ہے؟ کیا وہ 

 اعلان کرتا ہے کہ اللہ کی ذات کی حقیقت انسانی عقل کی نور ہے یا توانائی؟قرآن واضح طور پر

حدود   ہے، اس کی ذات مکان اور زمان کےگرفت سے باہر ہے۔ قرآن میں جس خدا کا ذکر

،سے ماورا ہے

173

اور وہ اتنا منفرد اور بے مثال ہے کہ اس کے لیے کوئی نظیر یا تمثیل پیش نہیں 

۔کی جا سکتی 

174

، بلکہ وہ تمام انسانی تصورات سے برتر اور بالاتر ایک اللہ نہ نور ہے، نہ توانائی

حقیقی ذات ہے۔ یہ حقیقت عقلی بنیاد پر بھی قابل فہم ہے۔ یہاں میں اس پہلو کی مزید 

  وضاحت کروں گا۔

چیزوں کا ادراک کر سکتے ہیں جو انھی صرف ذریعے سے ہم انسان اپنی عقل اور شعور کے 

                                                             

173

 ۔3: 57یدالحد  

174

 ۔ 4: 112خلاصالا ۔ 11:  42ری  الشو  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––283میری دریافت   ––––

—اگر کوئی حقیقت زمان و مکان کی حدود سے باہر موجود ہو ازمان و مکان کی قید میں ہیں۔ لہٰذ

تو اس کے لیے انسانی ذہن کوئی نظیر یا —چاہے وہ اللہ کی ذات ہو یا کوئی اور ماورائی حقیقت

مثال پیش کرنے سے قاصر ہوگا۔ ہمارے تمام فکری اور عقلی وسائل اس حقیقت کو سمجھنے کے 

میں اس کی نوعیت اور اس کے نظام کو پوری طرح ذہنی  اور ہم کسی بھی درجے لیے ناکافی ہیں

 گرفت میں نہیں لا سکتے۔

البتہ امید کی ایک کرن موجود ہے۔ یہ درست ہے کہ قرآن کے مطابق اللہ کی ذات کی 

اصل حقیقت کو مکمل طور پر سمجھنا ممکن نہیں، لیکن اس کے باوجود اللہ کی لامحدود ذات کو 

راہیں موجود ہیں۔ اللہ تعالیٰ لامحدود اور بے انتہا صفات کا مالک ہے،  محدود پیمانے پر سمجھنے کی

صفات کے انھی لیکن ان صفات کا ایک محدود عکس ہمیں اپنی ذات میں بھی نظر آتا ہے۔ 

ہم اللہ کی ذات کو ایک حد تک سمجھنے کی کوشش کر سکتے ہیں۔ قرآن اور دیگر الہامی ذریعے سے 

ایک ۔ ہے“کوئی ذات” نہیں بلکہ  “کوئی چیز”  کہ اللہ تعالیٰ کتب سے یہ بات واضح ہوتی ہے

شعور رکھنے والی ہستی جو خوشی اور محبت کا تجربہ کرتی ہے، ناراضگی کا اظہار کرتی ہے، اپنے 

 اور انصاف، حق اور باطل کا شعور رکھتی ہے۔ بندوں سے گفتگو کرتی ہے

خصوصیات کو اللہ کی ذات سے منسوب کچھ لوگ یہ استدلال کر سکتے ہیں کہ ہم انسانی  اب

سے، یہ دراصل الٰہی صفات ہیں۔ قرآن کی  نقطۂ نظرکر رہے ہیں۔ تاہم، اللہ کی تعلیمات کے 

 تعلیمات

175

 و اور حق  کے مطابق، جب الٰہی صفات مثلاً زندگی، شعور، عقل، جذبات، جمالیات

ندگی کی دیگر اشکال میں ظاہر زوہ انسان اور تو   ہے  شعور بے جان مادے کو منتقل ہوتاباطل کا

                                                             

175

 ۔  29: 15الحجر  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––284میری دریافت   ––––

صحیح ہے؟ کیا ہم اللہ کی ذات کو  نقطۂ نظر۔ اب سوال یہ ہے کہ ان دو میں سے کون سا  ہےہوتا

انسان، الٰہی صفات کے حامل ہیں؟ بدقسمتی سے،  بہ طور  یا ہم انسانی خصوصیات دے رہے ہیں

یہ بنیادی طور پر عقیدے لہٰذا ۔ یہ ایسا سوال نہیں ہے جسے سائنسی طور پر ثابت یا رد کیا جا سکے

پر منحصر ہے۔ نتیجتاً، ہر فرد کو دستیاب شواہد کا تجزیہ کرنے اور اپنے نتائج اخذ کرنے کا حق 

جو کچھ میں نے کہ  پیش کر رہا ہوں، جو یہ ہے نقطۂ نظرحاصل ہے۔ میں اس کتاب میں اپنا 

س نتیجے پر پہنچا ہوں کہ یہ موقف زیادہ شواہد کے طور پر سمجھا، اس کا جائزہ لینے کے بعد، میں ا

جو مختلف اشکال میں بے جان مادے کو زندگی، شعور،  ،منطقی ہے کہ یہ الٰہی صفات ہی ہیں

 عقل، جذبات اور اخلاقی وجود عطا کرتی ہیں۔

کچھ نہایت اہم تصورات پر میں اب ہم قرآن کی روشنی میں اللہ کی وحدانیت کے بارے 

 بات کریں گے۔

 

اور اطاعت صرف اللہ تعالیٰ کے لیے  ، وفاداری، عقیدتمحبت۔ ج

 ہےمختص 

قرآن میں توحید کو نہایت شدت اور وضاحت کے ساتھ پیش کیا گیا ہے۔ یہ قرآن کا 

 جو مختلف زاویوں سے ہر دوسرے صفحے پر بیان کیا گیا ہے۔ ،مرکزی موضوع ہے 

کہ اللہ ایک ہے۔ اللہ تعالیٰ  قرآن نہایت تاکید سے اور صاف الفاظ میں یہ اعلان کرتا ہے

 کی اس وحدانیت کو دو پہلوؤں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے: 

اللہ کی ذات کی وحدانیت۔ قرآن واضح طور پر بیان کرتا ہے کہ اللہ نہ کسی سے پیدا ۔ 1

میں فرمایا ہے کہ نہ  3آیت ( کی 112) اخلاص ۂ نہ کوئی اس سے پیدا ہوا ہے۔ سور ہوا ہے اور



 ––––باب ششم        ––––

  ––––285میری دریافت   ––––

 کو جنا ہے، نہ وہ جنا گیا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ یہ عقیدہ غلط ہے کہ اللہ کسی چیز اس نے کسی

یا وہ کسی مادی شے میں تبدیل ہو سکتا ہے۔ یہ بیان کئی تصورات کی نفی کرتا  سے وجود میں آیا

 ہے، مثلاً: 

تھے، قرآن خدا کا انسانی شکل میں ایک مظہر علیہ السلام  یہ مسیحی عقیدہ کہ حضرت عیسیٰ -

کی اس تعلیم کے خلاف ہے۔ اسی طرح، کسی بھی مذہب کا یہ تصور کہ خدا نے زمین پر انسانی یا 

 مادی شکل اختیار کی، رد ہو جاتا ہے۔ 

 ۔ مشرکینفرشتے اللہ کی بیٹیاں ہیںکہ بھی تردید ہو گئی کے اس تصور کی مکہ کے مشرکین   -

جس پر اللہ تعالیٰ  ، مادے سے بنے ہیںمکہ کے اس عقیدے کا مطلب یہ ہے کہ فرشتے اسی

 مشتمل ہے اور یہ اللہ تعالیٰ ہی ہے جس نے فرشتوں کی شکل میں ظہور کیا۔ 

مسلمانوں کے ہاں یہ غلط تصور کہ کائنات اللہ کا حصہ ہے، یعنی اللہ نے اپنے آپ کو مادی -

بھی قرآن کی تعلیمات طور پر کائنات اور اس کے اندر موجود ہر چیز کی شکل میں ظاہر کیا ہے، 

کی رو سے غلط ہے۔ قرآن کے مطابق صحیح نظریہ یہ ہے کہ کائنات اللہ کی مخلوق ہے، لیکن یہ 

 اللہ کی ذات کا مادی مظہر نہیں ہے۔ 

 یش اللہ کے اختیارات اور تکوینی اور شرعی فیصلوں میں کسی شریک یا معاون کی گنجا۔ 2

اہب میں پایا جاتا ہے کہ اگرچہ ایک خالق خدا موجود نہیں ہے۔ یہ ایک عام تصور ہے جو کئی مذ

ہے، لیکن دیگر معبود بھی کائنات کے معاملات چلاتے ہیں۔ مثال کے طور پر، ہندو مت میں 

دیوتا برہما کو خالق مانا جاتا ہے، لیکن وشنو اور شیوا کو کائنات کے انتظامی امور کا ذمہ دار سمجھا 

 ے مشرکانہ مذاہب میں بھی نظر آتا ہے۔ جاتا ہے۔ یہی طرزِ فکر کئی دوسر

یہاں تک کہ اسلام میں بھی ایک ایسی روایت موجود ہے کہ کچھ انسان، خواہ وہ زندہ ہوں یا 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––286میری دریافت   ––––

عطا  اپنے اختیارات میں شراکت داریانھیں انتقال کر چکے ہوں، اس قدر نیک ہوتے ہیں کہ اللہ 

اس روایت میں ایسے افراد کو  کرتا ہے اور وہ اس کی طرف سے تکوینی فیصلے کرتے ہیں۔

 اور قطب کہا جاتا ہے۔  غوث، ابدال

قرآن ہر اس قسم کے تصور کو سختی سے مسترد کرتا ہے جو یہ ظاہر کرے کہ اللہ کے اختیارات 

صرف  میں کوئی شریک ہے۔ اگرچہ قرآن میں فرشتوں کا ذکر موجود ہے، لیکن ان کی ذمہ داری

قرآن واضح الفاظ میں بیان کرتا ہے کہ تمام تخلیقی قوتیں اور  اللہ کے فیصلوں کو نافذ کرنا ہے۔

اور ان میں کوئی دوسرا شریک  فیصلہ سازی کے اختیارات صرف اللہ کے لیے مخصوص ہیں

 نہیں۔ اس اہم اصول پر قرآن کی کئی آیات میں زور دیا گیا ہے۔ مثال کے طور پر: 

 (54:  7عرافالا) “۔ہے کا اسُی بھی حکم اور سنو، خلق بھی اسُی کی ہے”

 پھر فرمایا:

 (  26: 18 الکہف) “۔کرتا نہیں بھی شریک کو کسی وہ میں اختیار پنےاور ا”

قرآن انسان کو اللہ کے ساتھ براہ راست تعلق قائم رکھنے کی دعوت دیتا ہے۔ اس ۔ 3

 میں کسی واسطے کی ضرورت نہیں۔ اس حوالے سے قرآن تین امور کو قطعی طور پر واضح کرتا

 ہے: 

 اور اطاعت کے تمام بنیادی جذبات صرف انسانوں کو اپنی محبت، وفاداری، عقیدتالف۔

۔ 
خ
خ
ی

 اور صرف اللہ کے لیے مخصوص رکھنے چاہ

 ب۔ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی بات براہ راست سنتا ہے۔ 

 ج۔ ہر انسان کو صرف اللہ تعالیٰ پر توکل اور بھروسا کرنا چاہیے۔ 

 ایک نظر ڈالتے ہیں:  ان نکات پر ، آئیے

اور اطاعت کے بنیادی جذبات صرف  انسانوں کو اپنے محبت، وفاداری، عقیدت۔ الف



 ––––باب ششم        ––––

  ––––287میری دریافت   ––––

۔ عبادت کا مطلب یہ ہے کہ انسان اپنے محبت، وفاداری، 
خ
خ
ی

اللہ کے لیے مخصوص رکھنے چاہ

 قرآن اعلان کرتا ہے کہ انسانوںجذبات کو کسی کی جانب متوجہ کرے۔اور اطاعت کے  عقیدت

تخلیق کا بنیادی مقصد اللہ کی عبادت ہے ۔  کی

176

 

کیا اس آیت کا یہ تقاضا ہے کہ انسان ہمیشہ رسمی عبادات میں مشغول رہے؟ ہرگز نہیں۔ 

اور  اس ارشاد ربانی کا مطلب صرف یہ ہے کہ انسان اللہ کو اپنی محبت، وفاداری، عقیدت

یہ تو  طرف متوجہ کرنا بھی ہو اطاعت کا بنیادی مرکز بنائے۔ اگر ان جذبات کو کسی اور کی

صرف ثانوی درجے پر ہو۔ قرآن میں اس موضوع پر کئی آیات موجود ہیں، لیکن یہاں میں 

 کچھ خاص آیات پیش کرنا چاہوں گا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: 

 کو اوروں جو ہیں بھی ایسے میں لوگوں( باوجود کے ںاور )زمین و آسمان کی انِ نشانیو”

 سے اللہ طرح جس ہیں، کرتے محبت طرح اُسی سے اُن وہ ہیں۔ ٹھیراتے برابر کے اللہ

 ہوتی محبت سے اللہ( اپنے) کر بڑھ سے سب تو کو والوں ایمان حالیکہ دراں ہیں، کرتے محبت

  (165: 2 ہالبقر) “۔ہے

 مزید فرمایا:

 خالص لیے کے اسُ کو اطاعت پکارو، کو اُسی لہٰذا نہیں، معبود کوئی سوا اسُ کے”

 (  65: 40منالمو)“ کے۔کر

یا کسی اور کے لیے عبادات  کسی اور کو اللہ کے برابر مقام دینا، اس کے ساتھ شریک ٹھیرانا

قرآن شرک کو  ۔“اللہ کے ساتھ شریک ٹھیرانا” کہلاتا ہے، یعنی “ شرک” یا رسومات ادا کرنا 

جسے معاف نہیں کیا جائے سب سے بڑا گناہ قرار دیتا ہے اور تاکید کرتا ہے کہ یہ ایسا جرم ہے 

                                                             

176

 ۔  56: 51 اریاتالذ  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––288میری دریافت   ––––

۔ گا 

177

ہم نے پہلے یہ بات واضح کی تھی کہ اگر کوئی شخص اپنی لاعلمی یا مخلصانہ غلطی کی وجہ سے 

امید ہے کہ اللہ اسے معاف کر دے گا۔ مثلاً، اگر کسی کو صحیح رہنمائی تو  شرک کا مرتکب ہو

نہ غلطی کے زمرے میں آ یہ شاید ایک مخلصاتو  میسر نہ ہو اور وہ لاعلمی کے باعث شرک کرے

سکتا ہے اور معاف کیا جا سکتا ہے۔ تاہم، اگر کسی کو صحیح رہنمائی میسر آ گئی ہو، لیکن اس نے 

یا وہ غلط وجوہات کی بنا پر شرک میں ملوث ہوا، مثلاً آبائی عقائد کی پیروی، ذاتی یا  غفلت برتی

قابل معافی جرم ہے، آن کے مطابق یہ ناقرتو  یا اپنے نفس اور انا کی وجہ سے قبیلے کے مفادات

 میں واضح کر دیا گیا ہے۔ 48 آیتکی  نساء  ۂجیسا کہ سور

یہ اللہ کے ۔ یہ بات بالکل منطقی اور قابل فہم ہے کہ شرک سب سے بڑا اخلاقی جرم ہے

 ۔ اس مقدمے کو قدرے تفصیل سے سمجھیں ،ساتھ انتہائی درجے کی غداری ہے۔ آئیے

جو نہ صرف مجھے عدم سے وجود  ،حیرت انگیز وجود کو دریافت کروںاگر میں ایک ایسے 

بلکہ مجھے رزق بھی عطا کرتا ہے اور مجھے نیکی کے بدلے دائمی جنت کی پیشکش  ،میں لانے والا ہے

چاہیے۔ میرا واحد حقیقی  م تر محبت اور عبادت کا مرکز ہونیایسی ہستی میری تماتو  بھی کرتا ہے

جیسے والدین، بہن بھائی، —تھ ہوگا، اور میرے تمام دوسرے تعلقاتتعلق اسی اللہ کے سا

اسی اللہ کی مرضی کے تحت ہوں گے، کیونکہ یہی اللہ ہے —اور دوست شریک حیات، بچے

جس نے میرے پیدا ہونے کے وقت اور جگہ کا فیصلہ کیا۔ اگر اللہ مجھے کسی اور وقت یا جگہ پیدا 

میں آج عزیز رکھتا ہوں۔ ایسے اللہ کے وجود جنھیں نہ ہوتا کرتا تو میں ان لوگوں کو جانتا تک 

چاہے وہ  —میں کسی اور کوکہ کے علم کے بعد، یہ انتہائی غیر اخلاقی اور سب سے بڑا ظلم ہوگا 

 اللہ کے برابر محبت، — یا میرا اپنا نفس، خواہشات یا انا کوئی اور شخصیت ہو، کوئی دوسرا معبود ہو

                                                             

177

 ۔   48: 4ءالنسا   



 ––––باب ششم        ––––

  ––––289میری دریافت   ––––

 مقام پر رکھوں۔ اطاعت اور وفاداری کے

اگر جنت ایک کامل جگہ ہے تو ایک کہ  ایک خدا کی مکمل اطاعت کا ایک اور اہم مقصد ہے

صورت دیگر، اختلاف اور انتشار  اعلیٰ ترین مقتدر ہستی کے مکمل ماتحت ہونا ضروری ہے۔ بہ

مت قیالہٰذا نہیں ہو سکتی۔  یش جنت میں کسی بھی قسم کے شرک کی گنجا پیدا ہوگا۔ اسی لیے

یہ بالکل منطقی ہے کہ اسے جنت تو  کے دن اگر کوئی شخص شرک کے جرم میں ملوث پایا جائے

 میں داخلے سے محروم رکھا جائے۔

 اللہ براہِ راست سنتا ہے۔۔ ب

قرآن واضح طور پر اعلان کرتا ہے کہ اللہ ہر انسان کی پکار براہِ راست سنتا ہے اور اسے 

 بقرہ میں فرمایا: ۂکہ اللہ تعالیٰ نے سور ۔ جیساکسی واسطے کی ضرورت نہیں

 سے تم بندے میرے جب ،(پیغمبر اے) میں، بارے( کے حکم کسی) ےاور میر”

 والا پکارنے ہوں۔ ہی قریب سے اُن کہہ دو کہ اسِ وقت( میں سے اُن) تو کریں سوال کوئی

 (186 : 2) “۔ ہوں دیتا جواب کا پکار کی اُس میں تو ہے پکارتا مجھے جب

 ر دوسری آیت میں فرمایا:او

ھا را ”

م

 

ت

ھا ری میں پکارو، مجھے کہ ہے چکا کہہ پروردگاراور 

م

 

ت

  “۔ گا کروں قبول التجائیں 

 (60: 40 منالمو)

کد کرتا ہے کہ اللہ انسان کے کتنا قریب بات کو مزید واضح کرتا اور بہت موقرآن اس 

 ارشادِ باری تعالیٰ ہے:  ہے۔ 

 بھی اُنھیں ہیں، گزرتے وسوسے جو میں دل کے اُس اور ہے کیا پیدا کو انسان ہم نے”

  “۔ہیں قریب سے اُس زیادہ بھی سے جاں رگ کی اسُ تو ہم اور ہیں جانتے ہم

 ( 16: 50 ق)



 ––––باب ششم        ––––

  ––––290میری دریافت   ––––

اور  ج۔ ہر شخص کو اللہ تعالیٰ پر توکل کرنا چاہیے۔ قرآن میں کئی جگہوں پر انسان کو صرف

  کی گئی ہے۔ اس سلسلے کی چند اہم آیات یہ ہیں: کرنے کی تلقین صرف اللہ پر توکل اور بھروسا

 پر ہی اللہ کو والوں ایمان اور نہیں، الٰہ کوئی سوا کے جس )یاد رکھو(، اللہ وہ ہے”

 (13:  64بنالتغا)“۔ہیےچا کرنا بھروسا

 پرہو۔ اور جو اللہ  جاتا نہ بھی گمان کا اُن جدھر گا، دے رزق سے وہاں اور اُنھیں”

 (3: 65قالطلا) “۔ ہے کافی لیے کے( گیری دست کی) اُن وہ ،گے کریں بھروسا

 کرنے بھروسا پر اُس جو ہیں پسند لوگ وہی کو اللہ کہ اسِ لیے کرو، بھروسا پرتو اللہ ”...

ھا ری اللہ گر)ایمان والو(، ا ہوں۔ والے

م

 

ت

 وہ اور پاسکتا نہیں غلبہ پر تم کوئی تو ہو پر مدد 

ھا ری جو ہے کون بعد کے اُس تو دے چھوڑ تمھیں

م

 

ت

 اللہ تو کو والوں ایِمان اور گا؟ کرے مدد 

 (160 – 159 : 3عمران آل)  “۔ چاہیے کرنا بھروسا پر ہی

 سو، ہیں۔ جاتے ع کیےرجو طرف کی اُسی معاملات تمام اور ہے پاس سب خدا کے”

 تیرا ہو، رہے کر کچھ جو لوگ تم رکھو۔ بھروسا پر اسُی اور کرو بندگی کی اسُی ،(پیغمبر اے)

 ( 123:  11)ہود “۔ہے نہیں خبر بے سے اسُ پروردگار

اب تک کی بحث سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ قرآن میں خدا انسان کو یہ سمجھانا چاہتا ہے کہ 

و کوئی بھی اللہ کے اختیار اور قدرت میں شریک نہیں۔ انسانوں کو اپنے تمام جذبات اور رسوم 

۔ قرآن یہ بھی واضح کرتا ہے کہ اللہ انسان  ڑنیعبادات صرف ایک اللہ کی طرف مو
خ
خ
ی

چاہ

کے بہت قریب ہے۔ وہ براہ راست سب کی سنتا ہے اور اپنے بندوں کی مدد کے لیے کافی 

اور توکل کرنا چاہیے۔ اس سب سے یہ نتیجہ نکلتا ہے  کو اللہ تعالیٰ پر مکمل بھروساہے۔ انسانوں 

 تعلق قائم کرنا چاہیے۔کہ ہر انسان کو اللہ کے ساتھ براہ راست 

اسلام کے بعض حلقوں میں مقدس شخصیات کی تعظیم اور ان کی عبادت کا رجحان پایا جاتا 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––291میری دریافت   ––––

ہے۔ آگے بڑھنے سے پہلے اس معاملے کا قرآن کی روشنی میں مختصر طور پر تجزیہ کرنا ضروری 

کا ذکر کیا  جس میں قرآن کی اس تاکید ،ہے، کیونکہ یہ اس بحث سے براہ راست تعلق رکھتا ہے

 گیا ہے کہ انسانوں کو اللہ کے ساتھ براہِ راست تعلق قائم کرنا چاہیے ۔

 

 اور بزرگ ہستیوں کی تعظیم و عبادت کا رائج رجحان ۔ اولیا1

اللہ کے دین کی تعلیم دینے والے کسی ماہر استاد تک رسائی بلا شبہ فائدہ مند ہے۔ تاہم، 

 رجحان پایا جاتا ہے، جس میں زندہ یا گزر جانے والی اسلام کے بعض حلقوں میں ایک ایسا عمومی

مقدس شخصیات کی بے جا تعظیم و عبادت کی جاتی ہے۔ عقیدت مند عموماً ان شخصیات کی 

خدمت میں لگ جاتے ہیں اور ان کے لیے مخصوص عبادات مقرر کر لیتے ہیں۔مثال کے طور 

انجام دیتے ہیں، ان کی خوشنودی پر، ان سے دعائیں مانگتے ہیں، عبادات کے مخصوص اعمال 

کے لیے کھانے تقسیم کرتے ہیں، جانوروں کی قربانیاں کرتے ہیں اور ان کے نام پر خیرات و 

 صدقات کرتے ہیں۔لوگ یہ اعمال مختلف وجوہات کی بنا پر کرتے ہیں۔ میں ان وجوہات میں

ن وجوہات کو کس میں سے چند کا ذکر کروں گا۔ ساتھ ہی یہ بھی واضح کروں گا کہ قرآن ا

 طرح رد کرتا ہے۔

 

 زندہ یا انتقال کر جانے والی شخصیات کے وسیلے سے دعا کی قبولیت کا عقیدہ ۔ 2

لوگ زندہ یا وفات پا جانے والی مقدس شخصیات کی تعظیم اور ان کی عبادت اس اعتقاد کے 

ن اس کی بارگاہ میں تحت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ بلند و بالا اور نہایت مقدس ہے، اور عام انسا

براہ راست رجوع کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ ان کا ماننا ہے کہ یہ مقدس ہستیاں ان کے 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––292میری دریافت   ––––

قبول انھیں اور اللہ کے درمیان واسطہ بن کر ان کی دعاؤں کو سنیں گی اور اللہ تک پہنچا کر 

 ائیں گی۔کر

ف ہے جو اللہ کے بیان کردہ قرآن کی ان واضح تعلیمات کے سراسر خلا یہ تصور اوپر

قرب اور اس کی بے پایاں محبت کو بیان کرتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہر شخص کے نہایت قریب ہے۔ 

وہ انسان سے ایسی محبت کرتا ہے جو کسی اور کے بس کی بات نہیں۔ وہ ہر انسان کی دعاؤں کو 

بھروسا کرنے کی  براہ راست سنتا ہے اور قبول فرماتا ہے۔ قرآن بار بار انسان کو اللہ پر مکمل

اور  دعوت دیتا ہے اور یہ تعلیم دیتا ہے کہ بندے کو اللہ سے براہ راست تعلق قائم کرنا چاہیے

۔
خ
خ
ی

 اپنی تمام حاجات اور دعائیں اسی سے طلب کرنی چاہ

 اسلام کا بنیادی مقصد یہ ہے کہ بندہ اپنے رب، اللہ تعالیٰ، کے ساتھ ایک براہِ راست ثانیاً، 

 قائم کرے۔ یہ عظیم مقصد اس وقت فوت ہو جاتا ہے جب انسان یہ یقین اور مضبوط تعلق

انھیں اور اس کی دعاؤں کو سننے اور  کرنے لگے کہ اللہ تعالیٰ تک براہ راست رسائی ممکن نہیں

ایک کہ  انے کا اختیار کسی زندہ یا مردہ مقدس شخصیت کو حاصل ہے۔ غور فرمائیںقبول کر

دل چسپی سننے میں کوئی انھیں تعالیٰ نہ تو اس کی دعائیں سنتا ہے اور نہ  شخص یہ سمجھتا ہے کہ اللہ

رکھتا ہے۔ اس کے برعکس، وہ یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ کوئی خاص ولی یا مقدس شخصیت، خواہ زندہ 

ہو یا گزر چکی ہو، اس کی دعائیں سنتی ہے اور اللہ کے حضور ان کی قبولیت کی ضمانت دے سکتی 

اور اطاعت کا مرکز  پیدا ہوتا ہے کہ اس انسان کی محبت، وفاداری، عقیدتہے۔ اب سوال یہ 

وہ مقدس شخصیت جسے وہ اپنے لیے قابلِ رسائی اور کہ  کون بنے گا؟ جواب بالکل واضح ہے

ناک نتیجہ یہ نکلتا  اپنی دعاؤں کا سننے والا سمجھتا ہے۔ اس عقیدے کا سب سے سنگین اور افسوس

ری یا غیر شعوری طور پر، اللہ تعالیٰ کو اپنی زندگی میں ثانوی حیثیت پر ہے کہ ایسے افراد، شعو

 اللہ ہی حقیقی معبود اور دعاؤں کا سننے والا ہے۔ حالاں کہ دھکیل دیتے ہیں، 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––293میری دریافت   ––––

کی کسی بھی قسم کی عبادت کو واضح الفاظ میں  ازیں، قرآن مقدس شخصیات یا اولیاعلاوہ 

وہوں سے خطاب کیا گیا ہے جو د و نصاری  کے ان گریہو ممنوع قرار دیتا ہے۔ ایک آیت میں

 مقدس شخصیات کی تعظیم اور پرستش میں مشغول تھے۔ ارشاد ہوتا ہے: اپنی

یو ں اپنے نے انُھوں سوا اللہ کے”
خہ
فقت

 مریم ابن مسیح اور ہے ڈالا بنا رب کو راہبوں اور 

 الٰہ کوئی سوا کے اُس تھا، گیا دیا حکم کا عبادت کی معبود ہی ایک اُنھیں حالیکہ دراں بھی۔ کو

 (  31: 9بہالتو) “۔نہیں

 

زندہ یا انتقال کر جانے والی مقدس شخصیات کی عبادت کو اللہ تعالیٰ کے ۔ 3

 قرب کا ذریعہ ماننا 

بعض افراد جو زندہ یا وفات پا جانے والی مقدس شخصیات کی تعظیم اور عبادت کرتے ہیں، 

اللہ کے انھیں  کرتے ہیں کہ یہ مقدس ہستیاں اپنے اس عمل کے جواز میں یہ دلیل پیش

اور مقدس شخصیات اللہ کے مقرب اور اس  قریب کر دیں گی۔ ان کا گمان ہے کہ چونکہ اولیا

اور عبادت اللہ کی رضا کے حصول کا  کی محبت کے مستحق ہیں، اس لیے ان کی خدمت، تعظیم

 ذریعہ بنے گی اور بندے کو اللہ سے قریب کر دے گی۔

 جن میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ براہِ راست ،تصور قرآن کی ان تعلیمات کے صریحاً برعکس ہےیہ 

تعلق قائم کرنے کی تاکید کی گئی ہے۔ مزید یہ کہ قرآن واضح طور پر بیان کرتا ہے کہ اللہ کے 

قریب ہونے یا اس کی محبت حاصل کرنے کا اصل راستہ اس کی یاد اور اس کے احکام کی پیروی 

۔ جو شخص اپنی زندگی میں اللہ کے احکام کی پابندی اور اس کے ذکر میں زیادہ مخلص اور میں ہے

 محتاط ہوگا، وہ اللہ کو زیادہ محبوب ہوگا۔ یہ اصول درج ذیل آیات میں بیان کیا گیا ہے:



 ––––باب ششم        ––––

  ––––294میری دریافت   ––––

 وہ نہ ہوگا، خوف کوئی نہ( دن کے قیامت) لیے، کے دوستوں ( سنو، اللہ کےگو)لو”

 )63 – 62: 9 بہالتو) “۔رہے ڈرتے سے خدا اور لائے ایمان گے۔جو ہوں زدہ غم

حقیقت یہ ہے کہ اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو تم میں ”

 (  13: 49 اتالحجر)  “۔سب سے زیادہ پرہیزگار ہے 

قرآن واضح طور پر اس تصور کی نفی کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرنے  چنانچہ

لیے کسی کو مقدس شخصیات کی خدمت یا نیک افراد کی عبادت کرنی پڑے۔ اس کے کے 

برعکس، قرآن یہ اعلان کرتا ہے کہ جو شخص جتنا زیادہ پرہیزگار ہوگا اور اللہ کے احکام پر عمل 

 کرے گا، وہ اللہ کے نزدیک اتنا ہی زیادہ محبوب اور قریب ہوگا۔

ہوگا،  پر کہ اس سے اللہ کا قرب حاصلقرآن مقدس شخصیات کی عبادت کو، اس امید 

 زمر میں فرمایا گیا:  ۂسختی سے منع کرتا ہے۔ سور

ھا ری کو کتاب اسِ ،(پیغمبر اے) ،ہم نے”

م

 

ت

 ہے۔ اتارا ساتھ کے فیصل قول طرف 

 خالص سنو، ہوئے۔ کرتے خالص لیے  کو اُسی کےاطاعت اپنی کرو، بندگی کی ہی اللہ سو

 اور ہیں، رکھے بنا ساز کار دوسرے نے لوگوں جن سوا کے للہا ہے۔ لیے کے ہی اللہ اطاعت

 کر تر قریب سے اللہ کو ہم وہ کہ ہیں کرتے لیے اسِ صرف عبادت کی انُ تو ہم کہ ہیں کہتے

 ہیں۔ رہے کر اختلاف وہ میں جس گا ےکر فیصلہ کا بات اسُ درمیان کے اُن یقیناً اللہ دیں،

  “۔ہیں ناشکرے اور جھوٹے جو کرتا نہیں یاب راہ کو لوگوں اُن اللہ شک، بے

 (   3- 2: 39مرالز)

اپنا قرب حاصل ذریعے سے اللہ تعالیٰ مقدس شخصیات کی عبادت اور تعظیم کے جب کہ 

مائدہ کی ایک خاص آیت سے اس  ۂربعض افراد سو۔ کرنے کی کوشش کو ممنوع قرار دیتا ہے

 ۔ اس آیت میں فرمایا گیا:بات پر استدلال کرتے ہیں کہ یہ عمل جائز ہو سکتا ہے



 ––––باب ششم        ––––

  ––––295میری دریافت   ––––

 رہو، ڈرتے سے خدا( میں بارے کے اسِ) تم والو، ایمان ۔()یہ خدا کی شریعت ہے”

 فلاح تاکہ رہو کرتے جدوجہد برابر میں راہ کی اسُ لیے کے اسِ اور ڈھونڈو تقرب کا اسُ

 (35:  5ئدہالما)  “۔پاؤ

 ب کا ذریعہ قرار دینے پران لوگوں میں سے جو مقدس شخصیات کی عبادت کو اللہ کے قر

کو اپنی دلیل کے “وسیلہ ” مائدہ کی آیت میں موجود لفظ  ۂاصرار کرتے ہیں، بعض افراد سور

اس کا لغوی مطلب ذریعہ ہے، اور ان لوگوں کا دعوی  ہے کہ   “وسیلہ” طور پر پیش کرتے ہیں۔ 

صل کرنا ہے۔ یہ اللہ کا قرب حاذریعے سے سے مراد مقدس شخصیات کی تعظیم یا عبادت کے 

۔ قرآن کی دیگر بلکہ غیر معقول بھی ہے ،تشریح نہ صرف قرآن کے عمومی پیغام کے خلاف ہے

واضح طور پر مقدس شخصیات کی عبادت کے   3-2کی آیات ( 39)زمر  ۂآیات، خصوصاً سور

مائدہ  ۂد کرتی ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ سوراللہ کا قرب حاصل کرنے کے تصور کو مسترذریعے سے 

کی مذکورہ آیت انسان کو اللہ کا قرب حاصل کرنے کے لیے ان ذرائع کو اپنانے کی ترغیب دیتی ہے 

جو اللہ کے نزدیک مقبول اور جائز ہیں۔ ان ذرائع میں تقوی  اختیار کرنا، نیک اعمال انجام دینا، 

 ہیں۔شامل اور عبادات کو خشوع و خضوع کے ساتھ ادا کرنا  اخلاقی اور روحانی پاکیزگی کا حصول

 

تاکہ وہ قیامت کے روز ہمارے حق کرنا ۔ زندہ یا مرحوم شخصیات کی عبادت 4

 میں شفاعت کریں

جو قرآن  ،کے تصور کو بعض لوگ اس انداز میں پیش کرتے ہیں“شفاعت” اسلام میں 

صلی   کی حقیقی تعلیمات سے مطابقت نہیں رکھتا۔ ان کا عقیدہ یہ ہے کہ اگر کوئی شخص نبی اکرم

قیامت کے دن یہ مقدس ہستی اللہ تو  یا کسی اور مقدس شخصیت کی تعظیم کرے علیہ وسلم اللہ

تعالیٰ کے حضور اس کی سفارش کر کے اسے جہنم سے بچا لے گی، چاہے وہ شخص اپنے اعمال کے 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––296میری دریافت   ––––

 قرآن اس تصور کو مکمل طور پر رد کرتا ہے۔ لحاظ سے جہنم کا مستحق ہی کیوں نہ ہو۔

اور صرف وہی فیصلہ کرے گا  اختیارات اللہ تعالیٰ کے پاس ہوں گےقیامت کے دن تمام 

کہ کون جنت میں داخل ہوگا اور کون جہنم میں جائے گا۔ شفاعت کا اختیار بھی اسی کے حکم اور 

اجازت سے مشروط ہوگا۔ اللہ تعالیٰ ہی طے کرے گا کہ کون شفاعت کا مستحق ہے اور کس کی 

 شفاعت کے تصور کو واضح کرنے والی کئی آیات موجود سفارش قبول کی جائے گی۔ قرآن میں

  ہیں، جو یہ بیان کرتی ہیں کہ شفاعت کا

 

 ض
قٹ
  اختیار مکمل طور پر اللہ کے 

 

قدرت میں ہے۔میں  ۂ

 خاص ذکر کرنا چاہوں گا:  بہ طور ان میں سے کچھ آیات کا 

، 4: 32 ہالسجد، 51: 6نعام، الا70: 6نعامالااس موضوع سے متعلق چند آیات یہ ہیں : 

  87   : 19، مریم3: 10، یونس255:  2ہالبقر، 44 - 43: 39مرالز
 
 ، ط

 

:   34 سبا، 109: 20ۂ

 ۔  48 -46: 74ثرالمداور   28 -26: 21 نبیاء،  الا86: 43خرفالز، 23

 ۔ ان میں سےکچھ خاص آیات کا مطالعہ کرتے ہیں،آئیے 

تمام امور اللہ کے فیصلے کہ شفاعت کے بارے میں ہیں درج ذیل آیات صراحت کرتی 

 سے ہوں گے۔ فرمایا:

 (  44:  39مرالز)  “۔ ہے میں اختیار کہو کہ سفارش تمام تر اللہ ہی کے”

مزید برآں، قرآن یہ بھی کہتا ہے کہ شفاعت صرف اسی شخص کے لیے کی جا سکتی ہے 

 جس کے لیے اللہ اجازت دے: 

 اجازت کی اسُ لیے کے کسی خود وہ کہ یہ الاّ آتی، نہیں کام شفاعت کوئی حضور اسُ کے”

 (   23: 34 )سبا“۔ دے

درج ذیل آیت میں کہا گیا ہے کہ یہ اللہ ہی ہے جو قیامت کے دن یہ فیصلہ کرے گا کہ 

جب شفیع  ،کس کو شفاعت کی اجازت ہو گی۔ یہ بھی واضح کیا گیا ہے کہ سفارش تب قبول ہوگی



 ––––باب ششم        ––––

  ––––297میری دریافت   ––––

 حق کے مطابق سفارش کرے اور سچ بات کہے: 

 لیے کے اُس اور دے اجازت کو کسی رحمٰن کہ یہ الاّ گی، ےس دن شفاعت نفع نہ داُ ”

  “۔کرے پسند کہنا بات کوئی

 

ۂ
 
 (109: 20)ط

قرآن میں شفاعت سے متعلق تمام آیات کو مدنظر رکھتے ہوئے، قرآن کا صحیح تصور لہٰذا 

ن کے حق میں کسی کی شفاعت یہ ہے کہ جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے جہنم کا مستحق قرار دیا ہو، ا

کی آیات  مدثرسورۂ اور  73کی آیت  اعرافسورۂ  قبول نہیں ہوگی۔ مزید وضاحت کے لیے 

 ۔ کا مطالعہ کریں  48 – 46

تاہم، ایسے افراد جو نہ اتنے نیک ہوں کہ جنت کے مستحق ٹھہریں اور نہ اتنے بدکار کہ 

جہنم انھیں  ،کرنا اللہ ہی کا کام ہے کہ آیا جہنم کے حق دار قرار پائیں، ان کے بارے میں فیصلہ

کو منتخب کرتا ہے جو اس شخص کے حق میں ایسے سے نجات دینی ہے یا نہیں۔ اللہ تعالیٰ خود کسی 

 اور اس گواہی کی بنیاد پر اللہ تعالیٰ اس فرد کو بچا لیتا ہے۔  سچی گواہی دے

ر قطعی طور پر غلط ہے کہ اللہ کسی کو میں اس بات پر دوبارہ زور دینا چاہوں گا کہ یہ تصولہٰذا 

جہنم میں ڈالے اور پھر کوئی اور اسے وہاں سے نکال لے۔ درست اور حقیقت پر مبنی تصور یہ 

ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی فیصلہ کرتا ہے کہ کس کو نجات دینی ہے۔یہ بھی واضح ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی 

ذریعہ قبول کر سکتا ہے۔  بہ طور رش کو رحمت اور عدل کے تحت کسی کی سچی گواہی یا سفا

وہ اپنی مزید ذریعے سے شفاعت محض اللہ کی رحمت اور حکمت کا ایک پہلو ہے، جس کے 

 عنایت اور مہربانی کا اظہار فرماتا ہے اور کسی شخص کو جہنم سے نجات عطا کرتا ہے۔

 ہے کہ اللہ مسلمانوں میں شفاعت کا ایک غلط تصور عام ہے، جس کے تحت یہ سمجھا جاتا

تعالیٰ کسی شخص کو جہنم میں ڈال دے گا، لیکن پھر کوئی مقدس شخصیت آ کر اسے وہاں سے 

بلکہ اس کے کئی  ،نکال لے گی۔ یہ تصور نہ صرف قرآن کی واضح تعلیمات کے خلاف ہے



 ––––باب ششم        ––––

  ––––298میری دریافت   ––––

ہے کہ  راہ کن نتائج بھی ہیں۔ جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا، اگر کوئی شخص یہ عقیدہ رکھتا سنگین اور گم

تو  ا رہی ہےللہ کے حضور قبول کراانھیں کوئی مقدس ہستی اس کی دعاؤں کو سن رہی ہے اور 

بجاے اللہ تعالیٰ کے —محبت، وفاداری، خشوع و خضوع—اس کے عبادت کے تمام جذبات

اس ہستی کی طرف منتقل ہو جاتے ہیں۔ یہی سنگین غلطی شفاعت کے اس باطل تصور کے 

۔ اگر کسی شخص کو یہ یقین ہو کہ کوئی مقدس شخصیت اسے اس وقت ساتھ بھی جڑی ہوئی ہے

اس کی عقیدت اور اطاعت کا تو  جب اللہ اسے جہنم میں ڈالنے کا فیصلہ کر چکا ہو ،بچا لے گی

 وہ مقدس شخصیت بن جائے گی۔بجاے اصل محور اللہ تعالیٰ کے 

بعض انھیں نے فرمایا کہ سلم صلی اللہ علیہ و کچھ احادیث میں ذکر کیا گیا ہے کہ رسول اللہ

لوگوں کے لیے شفاعت کا اختیار دیا جائے گا۔ قرآن کی روشنی میں اس کا مطلب یہ ہے کہ 

بعض تو  قیامت کے دن، اگر اللہ تعالیٰ کسی شخص کو سزا سے نجات دینے کا فیصلہ کرے

زت دی کو اس کے حق میں گواہی دینے کی اجاصلی اللہ علیہ وسلم  صورتوں میں رسول اللہ

جائے گی۔ یہی گواہی اس کی نجات کا ذریعہ بنے گی۔ یہ جاننا ضروری ہے کہ اصل تصور یہ نہیں 

آ کر مداخلت کر کے صلی اللہ علیہ وسلم  ہے کہ اللہ کسی کو جہنم میں ڈال دے گا اور رسول اللہ

ینے کا بلکہ اصل حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ خود ہی کسی شخص کو نجات د، اسے بچا لیں گے

ذریعہ  بہ طور کی گواہی کو صلی اللہ علیہ وسلم  فیصلہ کرے گا، اور اس مقصد کے لیے رسول اللہ

 استعمال کرے گا۔

 

 اظہار کا خداوندی اطاعتِ اور عقیدت، وفاداری، محبت،:عبادات۔ د

جب اللہ تعالیٰ کا صحیح تصور ذہن نشین ہو جائے اور بندہ اس سے اپنا تعلق درست طور پر 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––299میری دریافت   ––––

اسلام اس تعلق کے اظہار کے لیے مخصوص رسوم متعین کرتا ہے۔ ان میں تو  ئم کر لےقا

 رسمی عبادات کو بنیادی حیثیت حاصل ہے۔

ذریعے سے انسان اپنے خالق کے ساتھ اپنے تعلق کا اظہار نماز، روزہ اور دیگر عبادات کے 

وں پر استوار کرتے ہیں کرتا ہے۔ یہ اعمال اس کے اور اللہ کے درمیان تعلق کو مضبوط بنیاد

کیے کا ذریعہ بنتی ہیں اور انسان کو ۔ یہ عبادات نفس کی تطہیر اور تزاور اللہ کی یاد کو تازہ رکھتے ہیں

 راہِ راست سے بھٹکنے کے رجحان سے باز رکھتی ہیں۔

یہ کہنا بجا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر لمحہ اور ہر حال میں عبادت کا مستحق ہے۔ تاہم، اس نے خود 

 جسے فرض کہا جاتا ہے۔ ،اسلام میں عبادت کی ایک کم از کم مقدار متعین کی ہے

فرض عبادات وہ تعبدی اعمال ہیں جو ہر مسلمان پر لازم کیے گئے ہیں۔ اگر کوئی شخص 

وہ تو  اپنے آپ کو مسلمان کہتا ہے، مگر سب سے بنیادی فرض، یعنی نماز، کو بھی ادا نہیں کرتا

 گار شمار ہوگا۔ قیامت کے دن سخت گناہ

ہر فرد کو یہ آزادی حاصل ہے کہ وہ جتنی چاہے نفلی  فرض عبادات کی ادائیگی کے بعد

 اللہ سے مزید قربت حاصل کرے۔ذریعے سے عبادات کے 

اللہ کے ساتھ تعلق کی تطہیر کے ضمن میں، اسلام اللہ تعالیٰ کے درست تصور کو اپنانے کی 

ہے کہ اللہ کے صحیح تصور کی بنیاد ہر پہلو سے اس کی تاکید کرتا ہے۔ وہ اس پر زور دیتا 

اور اس کے اقتدار میں کسی بھی طرح کی شراکت سے پاک ہونے پر قائم  وحدانیت، یکتائی

ہو۔ اسلام بندے کو ترغیب دیتا ہے کہ وہ بلا واسطہ اللہ سے تعلق استوار کرے اور براہ راست 

وفاداری، عقیدت اور اطاعت کے  اسلام محبت، اسی سے رجوع کرے۔ اس کے ساتھ ہی

 اظہار کے طور پر کچھ لازمی اور نفلی عبادات کی بھی تلقین کرتا ہے۔



 ––––باب ششم        ––––

  ––––300میری دریافت   ––––

 ۔ انسانوں کے ساتھ تعلق کے ضمن میں اخلاقی کردار کی تطہیر4

 اور اقدار کا تعلق ہے، قرآن اپنے ماننے والوں کو نیک، راست باز، جہاں تک اخلاق، کردار

اور منکسر المزاج انسان بننے کی تلقین کرتا ہے۔ میں  ، عادل، فیاضدل دار، رحم مخلص، ایمان

اس پہلو میں قرآن کی تعلیمات سے مکمل اتفاق رکھتا ہوں، کیونکہ اسلام جن اعلیٰ اقدار کو 

بلکہ تمام انسانی معاشروں اور  ،اپنانے کی تاکید کرتا ہے، وہ محض اسلامی یا مذہبی اقدار نہیں

 سب سے بلند اخلاقی اصول سمجھی جاتی رہی ہیں۔ تہذیبوں میں ہمیشہ سے

قرآن میں اخلاقی اصولوں اور ہدایات کی بھرپور تعلیم دی گئی ہے۔ ذیل میں چند منتخب 

 ہدایات پیش کی جا رہی ہیں، جن کے مطابق اللہ تعالیٰ ہمیں اپنا بندہ بنانا چاہتے ہیں:

جو ہو، دل میں کسی کے لیے کینہ  ۔ ایسا انسان بنیں جو دوسروں کے لیے خیرخواہ اور صلح1

۔  نہ رکھے، اور اگر اس پر ظلم بھی کیا جائے، تب بھی صلح کی کوشش کرے

178

 

۔۔ ایسا شخص بنیں جو غصے پر قابو رکھے اور دوسروں کو معاف کرنے کا رویہ اپنائے2

179

 

۔ بدلہ لینے کا قانونی حق رکھنے کے باوجود، معاف کرنے کو ترجیح دے۔3

180

 

لوٹانا بھی پڑے تو نرمی اور محبت کے ساتھ ایسا خالی ہاتھ جت مند یا سائل کو ۔ اگر کسی حا4

۔کرے 

181

 

۔ صدقہ و خیرات کے بعد احسان نہ جتائے اور نہ ہی ایسے الفاظ کہے جو دل آزاری کا 5

                                                             

178

     
ٓ
 ۔34:  41 ہالسجدحٰ 

179

 ۔  134-133:  3آل عمران    

180

 ۔126:  16  النحل    

181

 ۔ 28: 17 بنی اسرائیل، 10: 93 الضحیٰ   



 ––––باب ششم        ––––

  ––––301میری دریافت   ––––

۔ باعث بنیں 

182

 

۔ اپنے دشمن کے ساتھ بھی انصاف کرے ۔6

183

 

برے ناموں سے نہ پکارے، اور ان  ۔ دوسروں کا مذاق نہ اڑائے، ان پر طنز نہ کرے،7

کی خامیوں کو نہ تلاش کرے ۔

184

 

۔ عاجزی اختیار کرے، تکبر سے بچے، اور فخر و غرور سے دور رہے ۔8

185

 

۔ خودنمائی اور ذاتی بڑائی کی خواہش نہ رکھے ۔9

186

 

اور اگر جاہل لوگ اس سے دل آزار گفتگو  ۔ انتہائی عاجزی اور انکساری کے ساتھ چلے10

نرمی اور صلح کے ساتھ جواب دے ۔کریں تو 

187

 

اور یتیموں کے ساتھ انتہائی مہربانی اور  ۔ والدین، رشتہ داروں، حاجت مندوں11

۔سخاوت کا مظاہرہ کرے 

188

 

۔ معاملات میں انتہائی دیانت داری اور انصاف کے ساتھ پیش آئے۔12

189

 

                                                             

182

 ۔263-262:  2ہالبقر   

183

 ۔ 8:  5ئدہالما  

184

 ۔11:  49 اتالحجر   

185

 ۔18  : 31لقمان   

186

  ۔83:  28 القصص   

187

 ۔63:  25قانالفر   

188

 ۔ 24-23: 17 بنی اسرائیل   

189

 ۔35:  17بنی اسرائیل    



 ––––باب ششم        ––––

  ––––302میری دریافت   ––––

۔ ظلم و ستم کے خلاف کھڑا ہونے میں پس و پیش نہ کرے ۔13

190

 

باطل انھیں ں کے مذاہب اور ان کے معبودوں کو برا بھلا نہ کہے، چاہے وہ ۔ دوسرو14

۔   ہی کیوں نہ سمجھتا ہو 

191

 

۔  ۔ دوسروں کی غیبت اور چغلی نہ کرے15

192

 

۔ ہر حال میں انصاف کرے اور سچی گواہی دے، چاہے یہ اس کے اپنے یا اس کے 16

۔ یا قوم کے خلاف ہی کیوں نہ ہو  خاندان، قبیلے

193

 

طور پر اعلیٰ ترین صفات میں شمار ہوتی ہیں،  عالم گیر  کوئی شبہ نہیں کہ یہ اقدار اس میں

کوئی بھی مہذب انسان اپنا سکتا ہے، اور ان سے اختلاف کرنا کسی کے لیے بھی آسان جنھیں 

نہیں۔ قرآن میں متعدد آیات موجود ہیں جو انسانی اخلاقیات کے اصولوں اور ممنوعات کو 

۔ میں یہاں ایک نہایت اہم آیت کو زیر بحث لانا چاہوں گا، کیونکہ یہ پانچ واضح کرتی ہیں

کرتی ہے۔ اسلام میں ممنوع قرار دیے گئے نشان دہی بنیادی اقسام کے اخلاقی ممنوعات کی 

پانچ بنیادی اقسام کے تحت آ جاتے ہیں، اور یہی وہ اصول ہیں جو اسلامی انھی تمام گناہ اور جرائم 

 د بنتے ہیں۔اخلاقیات کی بنیا

میں تصریح کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام  33 آیت( کی 7) اعراف  ۂقرآن مجید، سور

 انسانوں کے لیے صرف پانچ اقسام کے گناہ حرام کیے ہے: 

                                                             

190

 ۔75: 4 ءالنسا  

191

 ۔ 108:  6 نعامالا  

192

 ۔12:  49اتالحجر  

193

 ۔135:  4ءالنسا  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––303میری دریافت   ––––

 ۔ نکاح کے بندھن سے باہر کسی بھی قسم کا جنسی عمل یا رویہ، چاہے وہ خفیہ ہو یا علانیہ ۔ 1

ہے، “ گناہ” اس کا ایک مطلب تو ۔کے دو مفہوم ہو سکتے ہیں‘ثما’ ۔ عربی لفظ ‘ اثم’ ۔ 2

جسے وہ گناہ  ,جس سے مراد یہ ہے کہ آیت انسانوں کو کسی بھی ایسی چیز سے بچنے کا حکم دیتی ہے

یا کسی کے حقوق کی پامالی ہے۔ چنانچہ اس اعتبار “ناانصافی” سمجھتے ہیں۔ اس لفظ کا دوسرا مطلب 

اور دوسروں کے حقوق چھیننے   ہے کہ انسانوں کو ہر قسم کی ناانصافی سے، آیت کا مفہوم یہ بنتا

 سے گریز کرنا چاہیے۔ 

یا زندگی کے  ۔ ظلم و زیادتی۔اس کا مطلب یہ ہے کہ لوگوں کو دوسرے کے مال، عزت3

 خلاف کسی بھی غیر شرعی اقدام سے باز رہنا چاہیے۔ 

 ۔ اللہ کے ساتھ دوسروں کو شریک ٹھہرانا۔ 4

 للہ کے بارے میں جھوٹ بولنا یا بغیر کسی یقینی علم کے اس کے بارے میں بات کرنا۔ ۔ ا5

سورۂ اعراف کی اس آیت میں پانچ بڑی اخلاقی ممانعتوں کا ذکر کیا گیا ہے، جو عقلی اور 

جن سے قرآن ، اخلاقی اعتبار سے بالکل درست اور قابل فہم ہیں۔ یہ وہ بنیادی ممنوعات ہیں 

 ، سے باز رہنے کی تاکید کرتا ہے۔ ان میں تمام وہ گناہ اور اخلاقی جرائم شامل ہیںانسانوں کو سختی

وسیع زمرہ جات کے تحت آتے ہیں۔ مثال کے طور پر، اسلامی شریعت میں سود کی انھی جو 

جب ممانعت دوسرے زمرے میں آتی ہے، کیونکہ یہ اقتصادی ناانصافی کی ایک شکل ہے، 

باہمی تعلقات سے متعلق اخلاقی احکام پہلے زمرے میں شمار ہوتے مردوں اور عورتوں کے کہ 

 ہیں۔ 

میرے نزدیک یہ کہنا بالکل بجا ہے کہ ان پانچوں زمرہ جات میں سے کسی پر بھی کوئی 

معقول اعتراض نہیں اٹھایا جا سکتا۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ انسان کو ان چیزوں سے باز 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––304میری دریافت   ––––

ہ تسلیم کرتا ہے، ہر طرح کی ناانصافی سے اجتناب کرنا چاہیے، وہ خود بھی گناجنھیں رہنا چاہیے 

 یا مال کو غیر قانونی طور پر نقصان پہنچانے سے گریز کرنا چاہیے۔  اور کسی کی جان، عزت

علاوہ ازیں، اگر کوئی شخص خالصتاً عقلی اور فکری عدم اطمینان کی بنا پر خدا کے وجود پر 

یہ کسی حد تک قابل فہم اور قابل معافی ہو سکتا ہے۔ تاہم، یہ  تو ایمان لانے سے انکار کرتا ہے

اس کے ساتھ تو  بات ہر شخص کے لیے واضح ہونی چاہیے کہ جب کوئی خدا پر ایمان لے آئے

کسی کو شریک ٹھہرانا یقیناً نہایت نامناسب اور غیر منطقی عمل ہے۔ اسی طرح، ہم سب اس پر 

خصوصاً خدا کے بارے میں، دانستہ جھوٹ بولنا کسی  متفق ہوں گے کہ کسی بھی معاملے میں،

 طور قابل قبول نہیں ہو سکتا۔ 

حدود میں رکھنے پر غیر معمولی زور  اور عورت کے جنسی تعلق کو نکاح کےقرآن میں مرد 

میں بیان کردہ پہلے بنیادی اصول میں بھی  33  آیت(  کی 7) اعراف  ۂدیا گیا ہے، جیسا کہ سور

حدود  م جنسی رویوں کو نکاح کے۔ اکثر یہ سوال اٹھایا جاتا ہے کہ خدا نے تماواضح کیا گیا ہے

تک محدود رکھنے پر اتنی سخت تاکید کیوں کی ہے؟ اس کا مختصر جواب یہ ہے کہ نکاح کا ادارہ 

انسانی معاشرت اور اخلاقیات کے استحکام کے لیے بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ اس مسئلے کی مزید 

  کر سوال و جواب کے سیکشن میں زیر بحث لائی جائیں گی۔تفصیلات آگے چل

مرد اور عورت کا بندھن دنیا میں نئی انسانی زندگی کو وجود میں لانے کا ایک ذریعہ ہے۔ 

اسے اپنی زندگی کے ابتدائی دنوں سے لے کر کم از کم تو  جب کوئی نئی جان اس دنیا میں آتی ہے

تک، بھرپور نگہداشت اور تربیت کی ضرورت ہوتی یا اس سے بھی زیادہ عرصے  پندرہ سال

ہے۔ انسان محض ایک جسمانی وجود نہیں رکھتا، بلکہ اس کی نفسیاتی، جذباتی، اخلاقی اور روحانی 

ضروریات بھی ہوتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ایک نوزائیدہ بچے کی پرورش ایسی ہونی چاہیے جو ان 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––305میری دریافت   ––––

زندگی میں بہتری نہیں، بلکہ دنیوی  صرف تمام پہلوؤں کا احاطہ کرے۔ اس تربیت کا مقصد

آخرت میں کامیابی بھی ہونا چاہیے۔ اسی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے حیاتیاتی 

ذریعے خاندان کے ادارے کو قائم کیا، جو ایک مرد اور عورت پر مشتمل ہوتا ہے، جو نکاح کے 

، اللہ تعالیٰ نے ایک مستحکم خاندانی ایک مضبوط رشتے میں بندھتے ہیں۔ قرآن کے مطابقسے 

نظام کا تصور پیش کیا ہے، جو انسان کی ہمہ جہت تربیت کا ذریعہ بنتا ہے اور اسے زندگی کے تمام 

 فراہم کرتا ہے۔ رہنمائی پہلوؤں میں 

جو  ،یہ بات بالکل منطقی ہے کہ ایک مستحکم خاندانی نظام سے بہتر کوئی دوسرا ذریعہ نہیں

ہ کو ایک دہائی یا اس سے زیادہ عرصے تک جسمانی، نفسیاتی، جذباتی، اخلاقی اور ایک نوزائید

 روحانی تربیت فراہم کر سکے۔ 

شادی کے بندھن سے باہر جنسی رویوں اور اعمال کا عام ہونا اور ان کا معاشرتی طور پر 

مقبول ہو جانا نکاح کے ادارے کے لیے سب سے بڑے خطرات میں سے ایک ہے۔ یہی وجہ 

ہے کہ اللہ تعالیٰ نکاح کے دائرے میں جنسی تعلقات کو محدود رکھنے کی غیر معمولی اہمیت پر 

زور دیتا ہے۔ درحقیقت، اس نے نکاح کے دائرے سے باہر ہر قسم کے جنسی عمل کو سختی سے 

 ممنوع اور جرم قرار دیا ہے ۔

اللہ تعالیٰ نکاح کو بچے کے ہم عموماً نکاح کو مرد اور عورت کے نقطۂ نظر سے دیکھتے ہیں، مگر 

دونوں کے لحاظ سے درست  ،نقطۂ نظر سے دیکھتا ہے۔ ایک نوزائیدہ کو اس دنیا اور آخرت

 اور پرورش درکار ہوتی ہے۔  نشوونما کے لیے کئی سالوں کی محبت، توجہ

خاندان کے ادارے کا ایک اور نہایت اہم مقصد یہ ہے کہ وہ افراد کو بڑھاپے میں سہارا 

ضروریات کو پورا کرنے کا کرے۔ ایک مستحکم خاندانی نظام بزرگوں کی جسمانی اور جذباتی  فراہم



 ––––باب ششم        ––––

  ––––306میری دریافت   ––––

 ثر اور فطری ذریعہ ہے۔ اگرچہ نرسنگ ہومز بعض افراد کے لیے ایک قابل عملسب سے مو

اپنی پہلی ترجیح بھی بنا سکتے ہیں، انھیں متبادل ہو سکتے ہیں، اور ترقی یافتہ معاشروں میں کچھ لوگ 

 یہ حقیقت کسی تفصیلی تحقیق کے بغیر بھی واضح ہے کہ نرسنگ ہومز وہ نفسیاتی اور جذباتی لیکن

جو ایک مضبوط خاندانی نظام فراہم کرتا  ،اطمینان اور محبت بھری دیکھ بھال فراہم نہیں کر سکتے

 ہے۔ 

میرے لیے یہ بات قابل فہم ہے کہ نکاح سے باہر جنسی رویوں اور اعمال کا معمول بن 

زور کر دیتا ہے۔ اگر مقصد نکاح اور  جانا اور ان کا عام ہو جانا لازمی طور پر نکاح کے ادارے کو کم

یہ ناگزیر ہے کہ تمام تو  اس کے نتیجے میں قائم ہونے والے خاندانی نظام کا تحفظ اور استحکام ہے

، جنسی تعلقات اور رویے نکاح کے دائرے تک محدود رکھے جائیں۔معمول کے حالات میں

نکاح کا ادارہ یا تو تو  نکاح کی بنیاد جنسی وفاداری پر قائم ہوتی ہے۔ اگر یہ وفاداری متاثر ہو جائے

 یا پھر مکمل طور پر ختم ہو جاتا ہے۔  بے جان اور زہریلا ہو جاتا ہے

اگر کوئی نکاح کے بغیر کسی بھی قسم کی جنسی سرگرمی میں ملوث ہوتا ہے یا ایسے رویوں لہٰذا 

ذریعے یا میڈیا کے  جیسے اجنبی عورت سے ناجائز تعلق قائم کرنا —عمال کو فروغ دیتا ہےاور ا

تو وہ درحقیقت اللہ تعالیٰ کے وضع کردہ خاندانی نظام کے  —جنسی اشتعال انگیزی پھیلاناسے 

نکاح کے دائرے سے باہر ہر قسم کے جنسی رویوں  خلاف کھلی بغاوت کر رہا ہوتا ہے۔ اسی لیے

ل کو اللہ تعالیٰ نے سنگین جرائم قرار دیا ہے۔ ان پر دنیا میں سخت سزائیں مقرر کی گئی اور اعما

 اور آخرت میں ان کے نتائج کہیں زیادہ شدید ہوں گے۔  ہیں

دونوں کے لیے موجود ہے، تاہم اللہ  ،اسلام میں طلاق کی اجازت مردوں اور عورتوں

ان کو مستحکم رکھنے کی ہر ممکن کوشش کریں۔ تعالیٰ اس بات کی ترغیب دیتا ہے کہ افراد خاند



 ––––باب ششم        ––––

  ––––307میری دریافت   ––––

ازدواجی تعلقات میں بگاڑ کے سب سے گہرے اثرات بچوں پر مرتب ہوتے ہیں۔ تحقیقات اور 

 مشاہدات واضح طور پر ثابت کرتے ہیں کہ غیر مستحکم خاندانی ماحول، والدین کے درمیان کشیدگی

 تلافیجی ارتقا پر طویل مدتی اور اکثر ناقابلِ اور سما اور بالآخر طلاق، بچوں کے نفسیاتی، جذباتی

 نقصان چھوڑ جاتی ہے۔ 

 ۔ اس سیکشن میں اب تک کی بحث کا خلاصہ یہ ہے

قرآن کے مطابق، خدا کی رضا حاصل کرنے اور جنت کا مستحق بننے کے لیے، مجھے اخلاص 

ہتا ہے کہ اور دیانت داری کے ساتھ خدا اور وجود کے حقائق کی تلاش کرنی ہوگی۔ قرآن چا

اور عقیدت کا مرکز  میں خدا کا درست فہم حاصل کروں اور اپنی محبت، وفاداری، اطاعت

صرف خدا کو بناؤں۔ مزید برآں، قرآن مجھ سے یہ بھی تقاضا کرتا ہے کہ میں اپنے جسم اور 

کو سے اجتناب کروں، اور اپنے اخلاق و کردار  اشیا خوراک کی پاکیزگی کا خیال رکھوں، نشہ آور 

اعلیٰ انسانی اقدار کے مطابق ڈھالوں۔ مجھے اس حوالے سے مزید وضاحت کی ضرورت 

محسوس نہیں ہوتی، کیونکہ قرآن کی ان تعلیمات میں ایسا کچھ بھی نہیں جس سے اختلاف کیا جا 

 سکے۔ 

کیا اللہ تعالیٰ مجھے جنگ کرنے اور کہ  آخر میں ہمیں اس اہم سوال کا مختصر جائزہ لینا ہوگا

 کن حالات میں؟تو   تصادم میں حصہ لینے کی اجازت دیتا ہے؟ اور اگر ہاںمسلح

 

 اسلام میں قتال کی اجازت۔ 5

ذیل میں پیش کیے گئے نظریات اس کتاب میں مختلف مقامات پر زیر بحث آ چکے ہیں، 

 لیکن چونکہ یہاں ہم اس بات پر غور کر رہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ مجھ سے آخرت میں کامیابی کے



 ––––باب ششم        ––––

  ––––308میری دریافت   ––––

 لیے کیا توقع رکھتا ہے، اس لیے ان نکات کو یہاں بھی اجاگر کرنا ضروری ہے۔

 جہاں تک طاقت یا تشدد کے استعمال کا تعلق ہے، قرآن مسلمانوں کو جنگ یا مسلح جدوجہد

کی اجازت دیتا ہے، لیکن یہ اجازت مخصوص اخلاقی اور قانونی بنیادوں پر دی گئی ہے۔ اس کا 

 پر مبنی ہے:جواز دو بنیادی امور 

 

جو اللہ کے نازل کردہ حق کو واضح ہو جانے  ،۔ ان لوگوں کے خلاف جنگ1

 کے بعد جانتے بوجھتے اس کا انکار اور رد کرتے ہیں۔

یہاں تک کہ وہ اسلام قبول  ،مسلمانوں کو حکم دیتا ہے کہ وہ مشرکین کا مقابلہ کریں قرآن 

 کر لیں۔ 

194

 حکم دیا گیا ہے کہ یا تو وہ اسلام قبول یہودیوں اور عیسائیوں کے بارے میں بھی 

کریں یا مسلمانوں کی ماتحتی میں رہنے اور زیردستی کی علامت کے طور پر جزیہ ادا کرنے پر 

 راضی ہوں ۔ 

جیسا کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے، یہ آیات خدا کے رسول کے فوری مخاطبین کے لیے خاص 

ل نہ صرف پوری انسانیت کے لیے ہدایت ہیں۔ ہم یہ بھی واضح کر چکے ہیں کہ اللہ کے رسو

بلکہ اپنے فوری مخاطبین کے لیے خدا کی عدالت کا زمینی مظہر بھی بنتے ہیں۔ رسول  ،لاتے ہیں

اپنے مخاطبین پر حق کو پوری طرح واضح کر دیتے ہیں، اور ایک مخصوص مدت کے بعد جو لوگ 

انکار کرنے والوں پر جب کہ  ہیں، رسول کے پیغام کو قبول کرتے ہیں، وہ دنیا میں انعام پاتے

 دنیا ہی میں خدا کا عذاب نازل ہوتا ہے۔ 

                                                             

194

 ۔ 20 - 5:  9 بہالتو  



 ––––باب ششم        ––––

  ––––309میری دریافت   ––––

جب ان آیات کو ان کے سیاق و سباق میں دیکھا جائے تو یہ واضح ہوتا ہے کہ ان میں اللہ 

کے رسول کے براہ راست مخاطبین پر نازل کیے گئے آسمانی عذاب کا ذکر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے 

فرمایا ہے کہ وہ باطل اور غیر معقول وجوہات کی بنیاد پر منزلِ حق کو  ان لوگوں کے بارے میں

 رد کرتے تھے۔ 

 اور آپرضی اللہ عنہم  کرام کے صحابۂ ، آپصلی اللہ علیہ وسلم یہ آیات محض محمدلہٰذا 

اور ان کے معاصرین کے بعد  کرام بۂکے معاصرین کے لیے مخصوص ہیں۔ ان کا اطلاق صحا

مسلمانوں پر یہ ہرگز لازم نہیں کہ وہ غیر مسلموں کے خلاف  چنانچہ  سکتا۔کسی اور پر نہیں ہو

یا  انے کے لیے قتال کریںاسلام قبول کرانھیں محض ان کے مذہب کی بنیاد پر جنگ کریں، 

قرآن کا دائمی اور ابدی اصول یہ ہے کہ دین  زیر کرنے کے ارادے سے لڑیں۔بلکہانھیں 

 نہیں رکھا جائے گا۔ کے معاملات میں کوئی جبر روا 

 کہ ہے یہ حقیقت ہے۔ نہیں جبر ئی کو( کی طرف سے اللہ) میں معاملے دین کے”

  “۔...  ہے چکی ہو الگ بالکل سے راہی گم( اب بعد کے قرآن اسِ) ہدایت

  (256:  2ہالبقر)

 

 کے خلاف قتال (Persecution)۔ دفاعی جنگ اور ظلم و ستم اور فتنہ 2

ع کے لیے اور شدید ناانصافی، ظلم و ستم، خصوصاً مذہبی جبر قرآن مسلمانوں کو دفا

(Persecution) جن کے خلاف لڑنے کی اجازت دیتا ہے۔ یہ احکامات بنیادی طور پر

اور  40-39:  22الحج، 193-190:  2ہالبقر: ، وہ یہ ہیں آیات میں بیان کیے گئے ہیں

ر ہر دور کے تمام مسلمانوں پر لاگو ۔ یہ احکامات آفاقی اور ابدی ہیں او10-9:  49اتالحجر



 ––––باب ششم        ––––

  ––––310میری دریافت   ––––

ہوتے ہیں۔ تاہم، قرآن یہ بھی واضح کرتا ہے کہ ایسی جنگ صرف ایک جائز حکمران کی 

 قیادت میں کی جا سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ قرآن میں فرماتا ہے:

 رسول کے اُس اور کرو اطاعت کی اللہ( میں اسِ ،ایمان والو، )یہ خدا کی بادشاہی ہے”

 “۔جائیں بنائے دار ذمہ کے معاملات سے میں تم جو بھی کی اُن اور وکر اطاعت کی

 (59  :4 ءالنسا) 

مجھے اس بات سے اتفاق ہے کہ کچھ انتہائی حالات اور استثنائی صورتوں میں کسی قائم 

حکومت کے خلاف یا حکمران کی اجازت کے بغیر ہتھیار اٹھانا اخلاقی طور پر جائز ہو سکتا ہے۔ 

میں واضح ہدایت دیتا ہے کہ  59 آیتکی اصول کے طور پر قرآن سورۂ نساء  تاہم، عمومی

مسلمانوں کو اپنے جائز حکمرانوں کی اطاعت کرنی چاہیے۔اس کا مطلب یہ ہے کہ مسلح 

جدوجہد صرف ایک جائز طور پر قائم حکومت کے ماتحت رہ کر ہی کی جا سکتی ہے، اور بغیر کسی 

 کے خلاف خود سے اقدام کرنا اسلامی تعلیمات کے منافی منظم قیادت یا حکومتی نظم و نسق

 ہے۔

قرآنی تعلیمات لہٰذا آج کے دور میں مسلّم قانونی مقتدرہ کسی ملک کی حکومت ہوتی ہے۔ 

کی روشنی میں یہ کہنا بالکل درست ہوگا کہ اگرچہ بعض انتہائی حالات میں استثنائی اجازت ممکن 

ہے کہ مسلمان صرف اپنی جائز حکومت کے تحت ہی ہو سکتی ہے، لیکن عمومی اصول یہی 

 اور ناانصافی کے خلاف جنگ کر سکتے ہیں۔  دفاع، ظلم و جبر، مذہبی جبر

مندرجہ بالا نکات کو سامنے رکھتے ہوئے، یہ ضروری ہے کہ دو نہایت اہم سوالات کے 

 جواب دیے جائیں: 

 مخصوص تشریح کو نافذ کرنے ۔ کیا مسلمانوں کا کوئی گروہ اسلامی حکومتی نظام کی اپنی1



 ––––باب ششم        ––––

  ––––311میری دریافت   ––––

 کے لیے دوسرے مسلمانوں کے خلاف جنگ کر سکتا ہے؟

کے صلی اللہ علیہ وسلم  نبی اکرم۔ ہرگز نہیں—جواب: ہماری پچھلی گفتگو کی روشنی میں

خو شن( کے  بعد، مسلمانوں کو صرف اپنے دفاع میں یا کسی واضح ظلم، جبر
خکٹ ب
س

اور مذہبی جبر )پر

 اور وہ بھی صرف ایک قانونی قیادت کے تحت۔  کی اجازت ہےخلاف ہتھیار اٹھانے 

مزید برآں، قرآن اجتماعی معاملات کے حوالے سے واضح ہدایت دیتا ہے کہ مسلمانوں کو 

 امور باہمی مشاورت سے طے کرنے چااپنے 
خ
خ
ی

 ، نہ کہ زبردستی یا مسلح تصادم کے ذریعےہ

 ل کو ان الفاظ میں بیان کرتا ہے: میں اس اصو 38  آیت( کی 42) شوری   ۂ۔ قرآن سورسے

 اور ہے کہی لبیک پرب کی دعوت ر اپنے نے جنھوں کہ...(ہیں وہ مومنین )سچے”...

 رزق جو اور ہم نے ہے مبنی پر مشورے باہمی اور اُن کا نظام اُن کے ہے رکھا اہتمام کا نماز

  “۔ہیں کرتے خرچ( میں راہ ہماری) سے میں اُس ہے، فرمایا عطا اُنھیں

مندرجہ بالا آیت کی روشنی میں، اجتماعی معاملات، جیسے قیادت کا انتخاب اور حکومتی امور 

 ذریعے سے کے انتظامی فیصلے، عوامی مشاورت کے 
خ
خ
ی

 ۔ کیے جانے چاہ

صلی  البتہ مشاورت کا نظام مختلف شکلیں اختیار کر سکتا ہے۔ مثال کے طور پر، رسول اللہ

یہ نظام مختلف قبائل کے اہم رہنماؤں کے درمیان ابتدائی  کے زمانے میںاللہ علیہ وسلم 

یہ مشاورت صدارتی یا پارلیمانی انتخابات کی شکل  نوعیت کی مشاورت پر مبنی تھا۔ آج کی دنیا میں

جن میں عوام کو اجتماعی فیصلہ سازی ذریعے سے یا ایسے دیگر طریقوں کے  میں ظاہر ہو سکتی ہے

 کیا جا سکے۔ یہ بات بالکل واضح ہے کہ مشاورت کا طریقہ شاملذریعے سے میں مشاورت کے 

کوئی بھی ہو، قرآن نے اصولی طور پر یہ واضح کر دیا ہے کہ اجتماعی معاملات کو زبردستی کے 

 باہمی مشاورت سے طے کیا جانا چاہیے۔بجاے 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––312میری دریافت   ––––

کر ۔ کیا مسلمان حکومتیں اپنی تعبیر اسلام عوام پر نافذ کرنے کے لیے طاقت استعمال 2

 سکتی ہیں؟ 

کرنے، کے مطابق، ایک مسلم حکومت کو زکوٰۃ جمع  41 آیتکی  قرآن کی سورۂ حج جواب: 

مسلمانوں کو فرض نمازوں، خصوصاً جمعہ کی نماز کے لیے بلانے، اور ان جرائم پر اسلامی سزائیں 

ہم، جن کے بارے میں قرآن میں واضح احکام موجود ہیں۔ تا ،نافذ کرنے کا اختیار حاصل ہے

جیسے حجاب پہننا لازم ہے یا نہیں، حجاب میں چہرے کو ڈھانپنا چاہیے یا نہیں، —کچھ معاملات

اڑھی رکھنا ضروری ہے یا نہیں اور اس کی لمبائی کیا ہو، یا مرد و خواتین کے ایک ساتھ پڑھنے یا ڈ

 کیا مسلمکہ  ایسے ہیں جو اجتہادی دائرے میں آتے ہیں۔ سوال یہ ہے—کام کرنے کا جواز

حکومت کو یہ حق حاصل ہے کہ ایسے اخلاقی اور سماجی معاملات میں اپنی مخصوص اسلامی 

 تعبیرات دوسروں پر زبردستی نافذ کرے؟

 اس کی مختصر وضاحت یہ ہے: ۔ اس کا جواب ایک زوردار نفی کی صورت میں ہے

ئی کی طرف لوگوں کو بھلا” کا مطلب “  امر بالمعروف و نہی عن المنکر ”قرآن کی اصطلاح 

ہے۔ یہ قرآن کی ایک مشہور تعلیم ہے اور بعض اوقات حکومتیں “بلانا اور برائی سے روکنا

پر اڑھی رکھنے ڈکو یا چہرے کا پردہ کرنے اور مردوں ڈھانپنے سر کو خواتین بنا کر اس کو جواز 

آل  ۂ: سورت پر مسلمانوں کو دی گئی ہے۔ یہ ہدایت قرآن میں تین بنیادی مقامامجبور کرتی ہیں 

۔ تاہم، ان آیات کا صحیح 71 آیت(  کی 9)توبہ  ۂاور سور110 اور 104 آیات( کی 3)عمران 

مفہوم اور حکومتی جبر کے جواز کے طور پر ان کے غلط استعمال پر مزید وضاحت ضروری ہے۔ 

 اس حوالے سے تین اہم نکات سمجھنا ضروری ہیں:

ہے، تاہم “کسی کو کچھ کرنے کا حکم دینا”  مطلب کا عمومی “امر” کا مفہوم: لفظ     “امر” ۔ 1



 ––––باب ششم        ––––

  ––––313میری دریافت   ––––

۔ جیسا “کسی کو بھلائی کی دعوت دینا” قرآن میں اس کا ایک اور معنی بھی استعمال ہوتا ہے، یعنی 

اس کے نتیجے میں، یہ آیت اس بات کی  ۔ میں ذکر کیا گیا ہے  169  آیت( کی 2) بقرہ  ۂکہ سور

آپ تو  رٹی کی پوزیشن پر ہیں، جیسے پولیس فورس میںطرف اشارہ کرتی ہے کہ اگر آپ کسی اتھا

آپ تو  کو لوگوں کو برائی سے روکنے کا فعال اختیار دیا گیا ہے۔ تاہم، اگر آپ ایک عام فرد ہیں

زبردستی کے ساتھ کا کردار صرف مشورہ دینے اور نصیحت کرنے تک محدود ہے، اور آپ کسی 

 نہیں کر سکتے۔

 اور “معروف” ر برائی کے لیے جو الفاظ استعمال ہوئے ہیں وہ ت میں بھلائی اوآیا ن۔ ا2

ہیں۔ ان الفاظ سے مراد وہ چیزیں ہیں جو عام طور پر بھلائی اور برائی کے طور پر جانی  “منکر”

بلکہ انسانی اخلاقیات کے عمومی  ،جاتی ہیں اور معروف ہیں، نہ صرف اسلامی نقطۂ نظر سے

نہیں کرتے کہ نشان دہی ۔ یہ الفاظ اس بات کی اصولوں کے مطابق بھی وہ معروف ہیں

حکومتوں کو ہر معاملے میں اسلام کی اپنی تعبیر دوسروں پر نافذ کرنے کا مکمل اختیار حاصل 

یہ آیت اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ حکومتیں معاشرے میں عمومی طور پر مانی جانے  بلکہ، ہے

دلی وغیرہ۔ اسی طرح،  اور رحم ی، صفائی ستھرائیوالی بھلائیوں کو فروغ دیں، جیسے دیانت دار

 دہی، ڈکیتی، تشدد ہیں، جیسے چوری، بے ایمانی، دھوکاوہ برائیاں جو عام طور پر بری سمجھی جاتی 

 اور ناانصافی، ان کو زبردستی روکیں۔

۔ اگر کوئی حکومت اسلامی تعلیمات کی بنیاد پر کوئی خاص ضابطہ نافذ کرنے کا انتخاب 3

اس کے لیے قرآن کی صریح اجازت ضروری ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ کسی تو  کرتی ہے

حکومت کو اپنے شہریوں پر کسی خاص حکم نافذ کرنے کے لیے اس حکم کا قرآن میں واضح طور پر 

 ہے: موجود ہونا ضروری ہے۔ مثال کے طور پر، قرآن حکومتوں کو درج ذیل امور کی اجازت دیتا 



 ––––باب ششم        ––––

  ––––314میری دریافت   ––––

صدقہ و خیرات کی ایک شرعی صورت ہے جسے حکومت عوام سے  یہ زکوٰۃ کی وصولی: 

 ۔ وصول کر سکتی ہے

کھلے عام فحاشی اور علانیہ بدکاری کے انسداد کے اقدامات، اور ان مخصوص جرائم کی شرعی 

جن کا ذکر قرآن میں واضح طور پر موجود ہے اور جن کے لیے قرآن سزا  ،سزائیں نافذ کرنا

 تجویز کرتا ہے۔ 

 میں، اگر قرآن کسی خاص اسلامی حکم کو نافذ کرنے کی اجازت حکومت کو نہیں اس تناظر

حکومت کو اسے نافذ کرنے کا حق نہیں ہے۔ مثال کے طور پر، یہ کہ کوئی عورت اپنے سر تو  دیتا

ان معاملات —اڑھی رکھنے کا پابند ہے یا نہیںڈیا چہرے کو ڈھانپے یا نہ ڈھانپے، یا کوئی مرد 

حکومت کو یہ اختیار نہیں دیتا کہ وہ اپنی تشریح دوسروں پر نافذ کرے۔ ہر فرد  میں قرآن کسی

 کو یہ آزادی حاصل ہے کہ وہ جس تعبیر کو درست سمجھتا ہے، اس پر عمل کرے۔

 بردار اور جس کے علم ذاتی طور پر، اسلام کی اس تعبیر کے مطابق جس سے میں متفق ہوں

اڑھی رکھنے کی کوئی شرعی ڈہیں، اس میں مردوں پر  اس وقت محترم جناب جاوید احمد غامدی

اور عورتوں کے لیے سر یا چہرہ ڈھانپنا ضروری نہیں ہے )یہ ایک مستحب نیک  پابندی نہیں ہے

عمل سمجھا جا سکتا ہے(۔اسی طرح، اللہ تعالیٰ نے عوامی اجتماعات میں مرد و زن کے لیے 

حکومت کو یہ اختیار نہیں دیتا کہ وہ ان  علیحدگی کو فرض نہیں کیا۔ مزید برآں، قرآن کسی

 معاملات میں اپنی تعبیر کو افراد پر نافذ کرے۔

__________ 

 

 



 

  ––––315میری دریافت   ––––

 

 

 

 خاتمہ

 

وجودی سوالات کے تسلی بخش جوابات کی تلاش کے دوران میں سائنس نے مجھے یہ 

 الہامی یقین دلایا کہ ہر چیز کے پیچھے ایک ذہانت کارفرما ہے۔ اس یقین کے تحت کہ کوئی بھی

—آسانی قابلِ رسائی ہونی چاہیے، میں نے مذہب کی سب سے نمایاں روایت سچائی بہ

کا مطالعہ کیا۔ اسی روایت کے تحت، سب سے پہلے میں نے قرآن کا رخ کیا —ابراہیمی مذاہب

کیونکہ اس کا تاریخی ثبوت نمایاں طور پر مضبوط تھا۔ اسلام کے ماخذوں کے متعلق درست علم 

کی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد، مجھے اس کی جانچ کا موقع ملا۔ اللہ کے رسول  حاصل کرنے

اور ان کے ساتھ پیش آنے والے واقعات اور  شخصیت، ان کا یہ دعوی  کہ وہ اللہ کے پیغمبر ہیں

ان کے ساتھیوں کے ساتھ گزرنے والے حالات، یہ سب اس بات پر قائل کرنے کے لیے 

تے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم واقعی اللہ کے پیغام کا ابلاغ کر رہے تھے۔ کافی بنیاد فراہم کر

اتا ہے، وہ مجھ سے کیا چاہتا ہے  کی کہ قرآن جس خدا کا تعارف کرمیں نے یہ سمجھنے کی کوشش

اس کی توقعات اخلاقی اور عقلی اصولوں کے مطابق ہیں۔اس باب میں، میں نے اپنی کیا اور 

 ئج کو آپ کے سامنے پیش کیا ہے۔اس جستجو کے نتا

واقعی صلی اللہ علیہ وسلم  محمدزندگی کی تیسری دہائی کے اوائل میں، میں اس نتیجے پر پہنچا کہ 



  ––––خاتمہ          ––––

  ––––316میری دریافت   ––––

نے پیش کیں،  انھوں اللہ تعالیٰ سے وحی پانے کے دعوے میں سچے تھے۔ وہ الہامی ہدایات جو 

اور قرآن محمد صلی اللہ علیہ وسلم مجھے مجھے اخلاقی اور عقلی طور پر بالکل درست محسوس ہوئیں۔ 

کے پیغام کو رد کرنے کی کوئی معقول وجہ نظر نہیں آئی۔میں خدا کی حقیقت، فرشتوں، موت 

اور الہامی کتب کے وجود پر ایمان لے آیا۔  ، جہنم، جنت، انبیا، رسولوںجواب دہی کے بعد کی 

 میں نے محسوس کیا کہ یہ پورا نظام حقیقت پر مبنی ہے!

—لیکن میں نے ابھی تک مکمل طور پر اسلام کے پیغام کے سامنے سر تسلیم خم نہیں کیا تھا

میرے ذہن میں چند سوالات موجود تھے، اور اسلام کے پیغام کو پوری طرح قبول کرنے سے 

 تشکر دینا ضروری 
ِ
پہلے، مجھے ان سوالات کے معقول جوابات تلاش کرنا تھے۔ یہاں ایک پیغام

شخصیات کے ساتھ، جن میں مرکزی دھارے کے اسلامی علما، غیر مسلم محققین،  کئی دیگر۔ ہے

نے میرے سوالات کے  جنھوں دان شامل ہیں، ایک اہم شخصیت  اور سائنس علمی شخصیات

گزار ہوں کہ جوابات فراہم کرنے میں مدد دی، وہ جناب جاوید احمد غامدی ہیں۔ میں اللہ کا شکر 

نے اسلام اور زندگی کے  جنھوں میرے لیے ایک وسیلہ بنایا،  اس نے جناب غامدی صاحب کو

 متعلق میرے کئی پیچیدہ سوالات کے جوابات فراہم کیے۔ 

اطمینان بخش مجھے اپنے تمام سوالات کے ایسے جوابات ملتے رہے جو اخلاقی اور عقلی طور 

 مانتا ہوں تھے، یہاں تک کہ میرے پاس کوئی سوال باقی نہ رہا۔ میں ان جوابات کو درست

جب تک کہ ان پر کوئی معقول اعتراض وارد نہ ہو جائے، کیونکہ میں غلطی کے امکان کو تسلیم 

ءکے اوائل کی ہے کہ میں اپنی زندگی کے اس 2019 کرتا ہوں۔ چنانچہ، یہ بات تقریباً 

 مرحلے پر پہنچا جہاں میرے تمام وجودی سوالات کا اطمینان بخش جواب مل چکا تھا۔ مجھے یہ

احساس ہوا کہ میرے پاس اسلام کو مسترد کرنے کی کوئی معقول وجہ باقی نہیں رہی۔ اس فہم 



  ––––خاتمہ          ––––

  ––––317میری دریافت   ––––

نے مجھے اسلام کے سامنے مکمل طور پر سر تسلیم خم کرنے پر مجبور کر دیا، اور میں نے سمجھ لیا کہ 

 یہ ہے کہ جب انسان یہ سمجھمعنی کیونکہ اس کا —کیوں ہے‘ سر تسلیم خم کرنا’اسلام کا مطلب 

 وہ اس کے سامنے جھک جاتا ہے۔تو  لے کہ یہ حقیقت الہامی ہے

سوالات کے تسلی اپنے  اگلے باب میں، میں آپ کے ساتھ اسلام اور وجود کے بارے میں

 بخش جوابات شیئر کروں گا ۔

__________ 

 



 

  ––––318میری دریافت   ––––

  ہفتمباب 

 

 

 جواب: حصہ اول و سوال 

 

 : خدا کی ذات کیسی ہے؟ 1سوال 

اور ہر چیز پر قادر   ہے؟ وہ بنیادی اور حتمی حقیقت، جو باشعور، ذہینخدا حقیقت میں کیا

ہے، اس کی اصل حقیقت کیا ہے؟ وہ کس چیز سے بنی ہے؟ وہ ہمیشہ کے لیے کیسے موجود رہ 

سکتی ہے اور لامحدود کیسے ہو سکتی ہے؟ کیا وہ توانائی ہے؟ کیا وہ روشنی ہے؟ قرآن واضح طور پر 

س دنیا میں خدا کی ذات کو اس کی حقیقی ماہیت کے اعتبار سے پوری طرح بیان کرتا ہے کہ ہم ا

وہ  (3:  57یدالحد) ۔نہیں سمجھ سکتے۔ اللہ تعالیٰ خود فرماتا ہے کہ وہ زمان و مکان سے بالاتر ہے

اور منفرد ہے کہ دنیا کی کسی بھی چیز کو اس کی ذات کی مثال کے طور پر  اس قدر جداگانہ، یکتا

، 11  :42 ری  الشو)۔اور نہ ہی کسی چیز سے اس کے جوہر کو سمجھا جا سکتا ہے   جا سکتاپیش نہیں کیا

بلکہ وہ ان سب سے ماورا ایک ایسی —چنانچہ اللہ نہ روشنی ہے اور نہ توانائی  (4  :112خلاصالا

 سمجھنا ممکن نہیں۔ذریعے سے جسے ہماری محدود عقل اور فہم کے  ،حقیقت ہے

 اور روح جیسی غیر مرئی حقیقتوں کو سمجھانے کے لیے تمثیلوں کا قرآن جنت، جہنم، فرشتے

استعمال کرتا ہے، مگر اس کے ساتھ ہی یہ بات بھی بالکل واضح کر دیتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––319میری دریافت   ––––

اس کی اصل حقیقت ہماری سمجھ اور ادراک سے بالاتر ۔ تیسمانہیں پر کسی تمثیل میں مکمل طور 

 ہے۔ 

ل معلوم ہوتی ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ نے زمان و مکان کو پیدا کیا اور خود ان یہ بات بالکل معقو

یہ امر بدیہی ہے کہ ہم اللہ کی حقیقی ذات کا تصور کبھی نہیں کر سکتے، کیونکہ تو  سے ماورا ہے

حدود میں مقید ہے۔ ہماری دنیا میں ہر چیز کسی نہ کسی کے چ اور فہم لازماً زمان و مکان ہماری سو

م اور شکل میں موجود ہے۔ جب تک ہم زمان و مکان کے قیدی ہیں، ان حدود سے باہر کسی مقا

 بھی چیز کو پوری طرح سمجھنا ہمارے لیے ممکن نہیں۔

قرآن کے مطابق، اللہ تعالیٰ کی ذات کائنات میں موجود ہر چیز سے بالکل مختلف  چنانچہ

ہیں، مگر اس کی اصل ذات کو اس محدود  ہے۔ اگرچہ ہم اللہ تعالیٰ کی بعض صفات کو سمجھ سکتے

وجود میں رہتے ہوئے سمجھنا ناممکن ہے۔ قیامت کے دن ہی ہمیں اللہ تعالیٰ کی ذات کی دنیوی 

 حقیقت کا مکمل ادراک حاصل ہو سکے گا۔

 

: اللہ تعالیٰ نے کائنات اور زمین کی تخلیق میں اربوں سال 2سوال 

 کیوں صرف کیے ؟

وقت ایک ایسی  — کہ ہم نے وقت کی حقیقت پر پہلے گفتگو کیجیسا—پہلی بات یہ ہے کہ

شے ہے جو انسانی تجربے کے دائرے میں محدود ہے، مگر کائنات کی حقیقت اس سے کہیں 

ے )فوٹون( کے لیے اربوں سال کسی حیثیت کے حامل 
ّ
زیادہ وسیع ہے۔ روشنی کے ایک ذر

ح، جب کوئی شے روشنی کی رفتار کے نہیں، کیونکہ وہ وقت کو محسوس ہی نہیں کرتا۔ اسی طر

یہ کہنا کہ اللہ تعالیٰ نے کائنات کو لہٰذا قریب پہنچتی ہے تو وقت اس کے لیے آہستہ ہو جاتا ہے۔ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––320میری دریافت   ––––

اللہ کے لیے یہ جب کہ اربوں سال میں تخلیق کیا، ہماری محدود انسانی تفہیم کے مطابق ہے، 

کو نسبتی تصور کے طور پر بیان کیا ہے تخلیق شاید ایک لمحے سے زیادہ نہ ہو۔ قرآن نے وقت 

اور واضح کیا ہے کہ اللہ کے ہاں وقت انسانوں کے وقت سے مختلف ہے۔ ان کے ہاں ایک دن 

  (47:  22الحج) ۔ہمارے چوبیس گھنٹے جتنا نہیں ہے

دوسری بات یہ ہے کہ قرآن ایک ایسا تصورِ وجود پیش کرتا ہے جو انسان مرکزیت سے 

لیٰ کے معاملات محض انسانوں تک محدود نہیں، بلکہ اس کی سلطنت میں بالاتر ہے۔ اللہ تعا

 جنات—قرآن ایک مخلوقں بھی شامل ہیں۔ مثال کے طور پر،دیگر مخلوقات اور سرگرمیا

سے گزر رہی ہے، اور انسانوں سے بہت  یش کا ذکر کرتا ہے جو کائنات میں موجود ہے، آزما —

سے “لو کی لپٹ  ” یا  “آگ کی لپٹ ” تا ہے کہ یہ مخلوق پہلے تخلیق کی گئی ہے ۔ قرآن بیان کر

قرآن کے غیر انسان مرکزیت لہٰذا   (27 : 15 ، الحجر15:  55 حمٰنالر)۔تخلیق کی گئی ہے

والے تصور کے مطابق، انسانوں کی تخلیق سے پہلے بھی کائنات میں خدا تعالیٰ کی سرگرمیاں 

 پا رہے تھے۔ اور اللہ کے دیگر امور سرانجام جاری تھیں

 

 ناقابلِ معافی ہے؟کیوں : شرک 3سوال 

 قرآن میں شرک کو ناقابلِ معافی گناہ قرار دینے کی تین بنیادی وجوہات درج ذیل ہیں:

درحقیقت تو  ۔ جب کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ اللہ نے اپنے لیے شریک مقرر کر لیے ہیں1

نہ تو انسانی فطرت کوئی شہادت دیتی جس کے حق میں  ،وہ اللہ پر ایک ایسا جھوٹ باندھتا ہے

کوئی بھی مخلص اور سنجیدہ شخص لہٰذا ہے اور نہ ہی کائنات کی حقیقتیں اس کی تائید کرتی ہیں۔ 

( کی 7) اعراف  ۂقرآن سوراس نتیجے پر نہیں پہنچ سکتا کہ ایک سے زیادہ خدا موجود ہیں۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––321میری دریافت   ––––

ن کی فطرت میں ایک خالق کی میں اس حقیقت کو واضح کرتا ہے کہ اللہ نے ہر انسا  172آیت

پہچان ودیعت کر دی ہے۔ دہریت یا خدا کے انکار کے لیے تو کسی حد تک انسان اپنے ذہن میں 

کوئی عقلی جواز گھڑ سکتا ہے، مگر شرک ایک ایسا عقیدہ ہے جس کے لیے نہ کوئی عقلی بنیاد ہے، 

 سب سے بڑا بہتان اور انسان اللہ پر اور نہ ہی کوئی اخلاقی جواز۔ اسی لیے شرک نہ فطری سند

 کے خالق کے خلاف ایک سنگین جرم ہے۔

۔ اگر ایک انسان یہ جانتا ہو کہ اللہ ہی اس کا خالق ہے، وہی اسے زندگی بخشنے والا، رزق 2

اور ابدی جنت کا وعدہ کرنے والا ہے، پھر بھی وہ اللہ کے علاوہ کسی اور کو محبت،  دینے والا

اس کا یہ عمل اللہ کے ساتھ سب سے بڑی بے وفائی تو  شریک کرےاور اطاعت میں  وفاداری

 اور غداری ہے۔

۔ شرک کے ناقابلِ قبول اور ناقابل معانی ہونے کی ایک عملی وجہ بھی ہے۔ جب کوئی 3

یہ اللہ کی حاکمیت کو چیلنج کرنے کے تو  شخص اللہ کے ساتھ کسی اور کو اس کا شریک ٹھہراتا ہے

 ہے جیسے کوئی شخص ایک ریاست میں رہتے ہوئے دو یا تین صدور مترادف ہے۔ یہ ایسے ہی

اعظم یا بادشاہوں کی حکمرانی کو تسلیم کرے، یا ایک فوج میں شامل ہو کر دو مختلف  راے وزیا 

نہیں ہے۔ اگر جنت ایک کامل اور سپہ سالاروں سے وفاداری کا اعلان کرے۔ یہ قابل قبول 

ضروری ہے کہ وہاں صرف ایک اعلیٰ اور مطلق اختیار اس کے لیے تو  امن جگہ بننی ہےپر

رکھنے والے اللہ کی مکمل حاکمیت ہو۔ اس مقتدر قوت کے ساتھ کسی بھی قسم کی شراکت یا اس 

 کے خلاف کوئی بھی سرکشی قابل قبول نہیں ہے۔ 

کیا ہو  جیسا کہ پہلے گزر چکا کہ اگر کسی شخص نے غلط فہمی یا نادانی کی بنیاد پر شرک کا ارتکاب

اللہ کے ہاں اس کے لیے معافی کا دروازہ کھلا ہے۔ تو  اور اسے حق کی پہچان کا موقع ہی نہ ملا ہو



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––322میری دریافت   ––––

جہاں توحید کی تعلیمات مسخ کر دی گئی ہوں یا اس ،مثلاً، کوئی شخص ایسے ماحول میں پیدا ہوا ہو 

ایسی تو  دشوار ہو جائےکے ذہن اور دل کو اس قدر بگاڑ دیا گیا ہو کہ اس کے لیے حق کو پہچاننا 

 صورت میں اللہ کی رحمت اس کے حال کو دیکھتے ہوئے فیصلہ کرے گی۔

 

قدرتی آفات، مہلک انسانوں پر اور  تشددمیں : جانوروں 4سوال 

 ؟کی کیا حکمت ہے نقائص یشیاور پیدا ںبیماریو

قابل فہم ہے۔ ایک باشعور اور تجزیاتی ذہن کے لیے انسان کی اپنی پیدا کردہ برائی کا وجود 

کا میدان بنایا ہے اور انسان کو آزادی عطا کی  یش ہم جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو آزما

اپنے انجام کا فیصلہ کرے۔ لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے ذریعے سے ہے کہ وہ اپنے اعمال کے 

؟ اللہ تعالیٰ انسانوں  نقائص کیوں رونما ہوتے ہیںیشیاور پیدا کہ قدرتی آفات، شدید بیماریاں

اور جانوروں کو ان تکالیف میں کیوں مبتلا کرتا ہے؟ قرآن کی روشنی میں اس سوال کا جواب یہ 

 اور تربیت کے لیے ہے۔ یش ہے کہ یہ سب انسانی آزما

قرآن ان لوگوں کے لیے، جو دنیا کو انسان کے پیدا کردہ شر کے سوا ہر قسم کی تکلیف سے 

رکھتے ہیں، ایک بالکل مختلف حقیقت پیش کرتا ہے۔ قرآن کے مطابق، یہ پاک سمجھنے کی امید 

کی سرزمین ہے۔ یہاں کی زندگی  یش دنیا انسان کے لیے آرام و سکون کی جگہ نہیں، بلکہ آزما

 یش بنیادی طور پر ناقص اور خامیوں سے بھرپور ہے، لیکن یہی نقص اور خامیاں انسان کی آزما

کے  یش ، دولت، اور آساخوش حالی س دنیا میں انسانوں کو کبھی کے لیے موزوں ترین ہیں۔ا

 ۔سے اور کبھی دکھ، مصیبت، خوف، اور شدید تکلیف کے ذریعے آزمایا جاتا ہےذریعے سے 

یہ دنیا انسان کے لیے ایک درس گاہ ہے۔ انسان ہر چیز کو اس کے مخالف  اس کے ساتھ ہی



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––323میری دریافت   ––––

کا حقیقی شعور اسے ظلم کے تجربے سے حاصل ہوتا  پہلو سے سمجھ کر سیکھتا ہے۔ مثلاً، مہربانی

ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انسانی فطرت اور دنیا میں خیر و شر، رحم اور تشدد، دونوں کا امتزاج پایا 

جاتا ہے۔اس کے مقابلے میں، جنت کو کامل مقام کے طور پر بیان کیا گیا ہے، جہاں دکھ، درد یا 

اور سیکھنے کے لیے بنائی گئی ہے، جہاں  یش  دنیا آزماتکلیف کا کوئی تصور نہیں ہوگا۔ لیکن یہ

تاکہ انسان کی شخصیت کو  دونوں موجود ہیں ،ہمارے اندر اور خارجی دنیا میں رحمت اور شدت

 نکھارا اور سنوارا جا سکے۔

 

تکلیف دینے انھیں کے لیے بنانے خوراک کو : جانوروں 5سوال 

 کا مقصد کیا ہے؟کی اجازت کیوں ہے، اور اسلام میں قربانی 

یہ دنیا اپنی ساخت کے لحاظ سے ایک عارضی اور ناقص جگہ ہے، جس کا مقصد یہاں کے 

کا ایک لازمی جزو  یش اور تربیت ہے۔ اسی لیے درد و تکلیف بھی اس آزما یش باسیوں کی آزما

بنائے گئے ہیں۔اس کے برعکس، آخرت میں جنت کو کامل اور ہر قسم کی تکلیف سے پاک بنایا 

 گیا ہے۔ وہاں ہر قسم کی خوراک بغیر کسی جان لیوا عمل کے دستیاب ہوگی۔

اگرچہ موجودہ صنعتی دور میں یہ نکتہ زیادہ نمایاں نہیں رہا، لیکن تاریخی طور پر دیکھا جائے 

جانور کو خوراک کے لیے ذبح کرنا ایک غیر معمولی عمل سمجھا جاتا تھا، جس کا مقصد انسان کے  تو

ذریعے سے ری کے جذبات کو پروان چڑھانا تھا۔ یہ عمل ایک جان کی قربانی کے اندر شکر گزا

یہ احساس اجاگر کرتا تھا کہ انسان کو اللہ کی نعمتوں پر شکر ادا کرنا چاہیے، کیونکہ وہ اپنی غذائی 

ضروریات پوری کرنے اور کھانے کی لذت حاصل کرنے کے لیے کسی مخلوق کی جان لے رہا 

 ہے۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––324میری دریافت   ––––

میں نے اپنے ایک دوست سے اس مسئلے پر بات کی تو  پر ایمان نہیں رکھتا تھاجب میں خدا 

کہ اللہ جانوروں کو خوراک کے لیے ذبح کرنے اور قربانی کی اجازت کیسے دے سکتا ہے۔ میں 

نے اس معاملے میں جانوروں پر ہونے والی تکلیف کو بہت زیادہ اہمیت دی۔ لیکن میرے 

 والے تھے، نے ایک نہایت اہم نکتے کی طرف توجہ دوست، جو ایک مضبوط ایمان رکھنے

نے کہا کہ اگر خدا رحیم ہے اور اس نے جانوروں کو ذبح کرنے کی اجازت دی  انھوں دلائی۔ 

یقیناً اس نے ان کے درد کی شدت کو بھی اس حد تک محدود کر دیا ہوگا کہ وہ غیر ضروری تو  ہے

 تکلیف کا شکار نہ ہوں۔

لگی۔ ہم یہ جانتے ہیں کہ بہت سے جانور انسانوں کی طرح جذباتی یہ بات میرے دل کو 

وہ تو  تکلیف محسوس نہیں کرتے۔ مثال کے طور پر، جب کسی جانور کے بچے کو ہلاک کیا جاتا ہے

زندگی معمول اس کی اور کچھ ہی دیر بعد  جانور بہت کم تکلیف کا اظہار کرتا ہے یا بالکل نہیں کرتا

ہاتھی اور چند دیگر مخلوقات اپنے مردہ ساتھیوں کے لیے کچھ زیادہ جذباتی ۔ پر واپس آ جاتی ہے 

ردعمل ظاہر کرتے ہیں، لیکن یہ بھی چند دنوں سے زیادہ نہیں رہتا۔ اگر جانور جذباتی تکلیف کو 

ممکن ہے کہ خدا نے ان جانوروں کے جسمانی درد کو بھی تو  انسان کے برابر محسوس نہیں کر سکتے

 جن کے ذبح کی اجازت دی گئی ہے۔ کم کر دیا ہو

کبھی کبھار میں سوچتا ہوں کہ خدا ایک ایسا نظام کیوں نہیں بنا سکتا تھا جہاں جنت کو آباد 

نہ ہوتی۔ لیکن پھر میں اپنے محدود  یش کرنے کے لیے دنیا میں کسی بھی طرح کی تکلیف یا آزما

کریں کہ خدا نے کھربوں شعور  علم اور ناقص بصیرت کا اعتراف کرتا ہوں۔ اگر ہم یہ تصور

ان مخلوقات تو  رکھنے والی مخلوقات کو پیدا کیا ہے، جو انصاف اور اخلاقیات کا احساس رکھتی ہیں

کے ساتھ انصاف کرنے کے لیے ہر ممکن پہلو کو مدنظر رکھنا ضروری ہوگا۔ شاید یہی وہ بہترین 

 کرنے کے لیے بنایا گیا۔ منصوبہ تھا جو تمام اصولوں اور انصاف کے تقاضوں کو پورا



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––325میری دریافت   ––––

 کیا جانوروں کو ان کی تکلیف کا بدلہ دیا جائے گا؟ : 6سوال

اسلامی تعلیمات کے مطابق، جانوروں کے اندر وہ اخلاقی شعور نہیں پایا جاتا جو انسان کو 

کے مکلف نہیں ہیں اور ان کے لیے جہنم میں جانے کا  یش مکلف بناتا ہے، اس لیے وہ کسی آزما

ن نہیں۔قرآن کوئی امکا

195

میں ذکر ملتا ہے کہ قیامت کے دن جانوروں کو دوبارہ زندہ کیا 

جائے گا۔ لیکن کچھ احادیث میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ اپنے عدل کا مکمل نفاذ فرما 

دوسری طرف، کچھ احادیث میں یہ اشارہ بھی ملتا  ان جانوروں کو مٹی بنا دیا جائے گا۔تو  چکے گا

صلی اللہ  حدیث کے مطابق، نبی اکرمایک کہ بعض جانور جنت کے باسی ہوں گے۔ مثلاً،  ہے

۔  جنت کے جانوروں میں شمار فرمایاانھیں نے بکریوں کے احترام کی تلقین فرمائی اور علیہ وسلم 

 ،   (4357  رقم،  بیہقی)سنن الکبری 

ئیں گے۔ البتہ، یہ بات قرآن سے یہ واضح ہوتا ہے کہ قیامت کے دن جانور زندہ کیے جا

غیر یقینی ہے کہ وہ جنت میں داخل ہوں گے یا نہیں۔ مناسب طریقہ یہ ہے کہ ہم یہ مانیں کہ 

اللہ تعالیٰ اس کے تو  اگر کسی جانور میں شعور کی وہ سطح موجود ہے جو اسے جزا کے مستحق بناتی ہے

 ساتھ انصاف فرمائے گا اور اسے اس کا حق ضرور عطا کرے گا۔

 

 سلام میں قربانی کا مقصدا

دنیا بھر میں روزانہ لاکھوں جانور خوراک کے لیے ذبح کیے جاتے ہیں، اور اسلام نے بھی 

بعض جانوروں کو کھانے کے لیے ذبح کرنے کی اجازت دی ہے۔ لیکن حج کے بعد انجام دی 

                                                             

195

 ۔ 38: 5  ئدہ، الما 5: 81 یرالتکو  



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––326میری دریافت   ––––

س کے فائدہ یہ ہے کہ ادنیوی جانے والی قربانی ایک خاص عبادت ہے۔ اس قربانی کا ایک 

لاکھوں غریب افراد کو گوشت ملتا ہے، جو عام طور پر اس نعمت سے محروم رہتے ذریعے سے 

ہیں۔ یہ قربانی نہ صرف غریبوں کو گوشت مہیا کرنے کا ذریعہ بنتی ہے، بلکہ ایسے افراد کو بھی 

فائدہ پہنچاتی ہے جو ممکنہ طور پر لمبے عرصے سے گوشت کھانے سے محروم رہے ہوں۔ البتہ، 

 بانی کی اصل مذہبی اہمیت یہ ہے:قر

اور ان تعلقات میں محبت اور عقیدت  زندگی میں انسان مختلف قسم کے تعلقات رکھتا ہے

کے اظہار کے لیے مخصوص مراسم انجام دیتا ہے۔ اسلام میں سب سے اہم تعلق بندے اور 

 ہیں۔ اسی طرح حج اللہ کے درمیان ہے۔ عبادات، مثلاً نماز اور روزہ، اسی تعلق کی عکاسی کرتی

اور قربانی بھی بندے کی اس آمادگی کی علامت ہیں کہ اگر اللہ کی راہ میں اپنی ہر چیز قربان کرنی 

وہ اس کے لیے تیار ہو۔تو  پڑے

196

 

 

: اللہ کو انسانوں کو آزمانے کی کیا ضرورت ہے؟ کیا اللہ کو  7سوال

 پہلے سے سب کچھ معلوم نہیں؟

د کو اپنے طلبہ کی قابلیت کا علم ہوتا ہے کہ کون کامیاب ہوگا یہ بات ظاہر ہے کہ ایک استا

اور کون ناکام، لیکن وہ صرف اپنے علم کی بنیاد پر کسی کے بارے میں فیصلہ نہیں کرتا بلکہ طلبہ 

                                                             

196

 پر موجود درج ذیل دو مباحث دیکھیے:غامدی سینٹر آف اسلامک لرننگ کے یو ٹیوب چینل   

1. Hajj as a Symbolic Expression of Sacrifice   

2. Explaining Purpose of Animal Sacrifice to Non-Muslims 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––327میری دریافت   ––––

کو امتحان دینے کا موقع فراہم کرتا ہے تاکہ ان کی کارکردگی کی بنیاد پر ان کے نتائج کا فیصلہ 

 کرے۔

بق اللہ نے انسان کو ارادے کی آزادی دی ہے تاکہ وہ اپنے اخلاقی فیصلے قرآن کے مطا

خود کرے۔ اگرچہ اللہ ہمارے ان فیصلوں کو کنٹرول نہیں کرتا، لیکن وہ پہلے ہی جانتا ہے کہ 

ہم کیا انتخاب کریں گے۔ یہ ویسے ہی ہے جیسے ایک استاد طلبہ کی محنت اور ان کے رویے کو 

وہ طلبہ کی محنت پر کوئی کنٹرول نہیں رکھتا۔  حالاں کہ  اندازہ لگا سکتا ہے، دیکھ کر ان کے نتائج کا

مزید یہ کہ ہم انسان وقت کی حدود میں قید ہیں اور مستقبل کو نہیں دیکھ سکتے، لیکن اللہ جیسی 

اعلیٰ ہستی وقت کے تمام پہلوؤں کو دیکھ سکتی ہے۔ چونکہ ہم تین جہات میں محدود ہیں، لہٰذا ہم 

حقیقت کو مکمل طور پر سمجھنے سے قاصر ہیں۔ لیکن اصولی طور پر یہ سمجھنا ممکن ہے کہ اللہ اس 

ہماری محدود عقل  حالاں کہ ہمارے اعمال کو کنٹرول کیے بغیر بھی مستقبل کو جان سکتا ہے، 

 اس کی مکمل حقیقت کو سمجھنے سے قاصر ہے۔

 

ب کا مقصد : کیا اللہ اپنی جنت کے لیے افراد کے انتخا8سوال 

 کے بغیر بھی حاصل کر سکتا تھا؟ یش آزما

مثال کے طور پر، کیا اللہ یہ نہیں کر سکتا تھا کہ وہ صرف ان افراد کو پیدا کرتا جو جنت میں 

نے یہ مقام کیسے حاصل  انھوں اس بات کا علم دے دیتا کہ انھیں داخل ہونے والے تھے اور 

نافذ کیے اور لوگوں کو امتحان سے گزارے بغیر  کے نظام کو یش کرنا ہے، اور اس طرح آزما

افراد کو منتخب کر لیتا؟ بلاشبہ، یہ ممکن تھا۔ لیکن اگر قرآن کے اس بیان کو مدنظر رکھا جائے کہ 

جیسے انسان، جن، فرشتے، اور —اللہ نے بے شمار آزاد ارادہ رکھنے والی مخلوقات پیدا کی ہیں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––328میری دریافت   ––––

ور ان سب کو خیر و شر اور عدل و انصاف کا شعور ا—دیگر جن کے بارے میں ہمیں علم نہیں

کا یہی طریقہ ان تمام آزاد ارادہ رکھنے والی مخلوقات کے لیے انصاف  یش شاید آزماتو  عطا کیا ہے

کے تمام پیمانوں کو پورا کرنے کا سب سے بہتر ذریعہ تھا۔ یہی نظام ان کے لیے بھی ضروری تھا 

حقیقی استحقاق محسوس کا موجودگی اپنی تاکہ وہ جنت میں جو ہمیشہ کے لیے جنت میں رہیں گے، 

 کریں۔

ں کے انتخاب یشیوجنت کے رہا۔ ایک مثال سے اس بات کو بہتر طور پر سمجھا جا سکتا ہے

کے ساتھ، یہ امتحان ان حکمرانوں کے چناؤ کا بھی ذریعہ بنتا ہے جو جنت میں اپنی ذمہ داریاں 

اد کو محض اپنے علم کی بنیاد پر جنت کے حکمران مقرر کر دیا انجام دیں گے۔ اگر اللہ نے کچھ افر

 یہ اعتراض کر سکتے یشیجنت کے دیگر رہاتو  کسی امتحان کے عمل سے نہ گزارا ہوتاانھیں ہوتا اور 

تھے کہ ان حکمرانوں کو، جو اپنی حیثیت کے تمام فوائد اور اختیارات سے لطف اندوز ہو رہے 

 کرنا چاہیے تھا۔ چنانچہ یہ زیادہ مناسب اور منصفانہ ہے کہ اللہ ہیں، اپنے مقام کا ثبوت پیش

بلکہ افراد کے اعمال اور کارکردگی کی بنیاد پر  ،اپنے فیصلے محض اپنے علم کی بنیاد پر نہ کرے

 کرے۔

 

خدا صرف محبت اور رحمت کا –: خدا کی دوہری صفات 9سوال 

 مظہر نہیں!

راست باز بندوں کے لیے محبت کرنے والا اور  قرآن اللہ تعالیٰ کو ایک طرف نیک اور

معاف کرنے والا قرار دیتا ہے، اور دوسری طرف ظالموں اور برے اعمال کرنے والوں کے 

لیے نہایت سخت گیر اور عذاب دینے والے کے طور پر پیش کرتا ہے۔ اس طرح اللہ کی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––329میری دریافت   ––––

ت کے مشاہدے دونوں پہلو نمایاں ہیں۔یہ دوہری صفات فطر ،صفات میں رحمت اور غضب

اس کی ذات میں یہ تو  سے بالکل منطقی معلوم ہوتی ہیں۔ اگر اللہ نے کائنات کو تخلیق کیا ہے

صورتی کے مظاہر  اور خوب دونوں صفات پائی جانی لازم ہیں۔ ہم قدرت میں محبت، رحمت

 اور ساتھ ہی قدرت کے مظاہر میں شدت، تشدد اور تکلیف بھی موجود ہے۔ دیکھتے ہیں

 

 : اللہ کا قانونِ ہدایت کیا ہے؟10سوال

قرآن سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہدایت کے لیے ایک واضح قانون مقرر کر 

رکھا ہے۔ اللہ نے ہر انسان کی فطرت میں حق و باطل کے شعور کو ودیعت کر دیا ہے اور یہ 

کی آواز سن کر اور  احساس بھی کہ وہ ایک اعلیٰ ہستی کے تخلیق کردہ ہیں۔جو شخص اپنے ضمیر

فطری ہدایت کی پیروی کرتے ہوئے اپنی زندگی کے فیصلے کرتا ہے، اللہ اسے مزید ہدایت عطا 

کرتا ہے۔ لیکن جو شخص اس فطری ہدایت کو نظرانداز کرکے غلط کاموں میں مبتلا ہو جاتا ہے، 

اور دماغ پر مہر لگا دیتا  اور آخرکار اللہ تعالیٰ اس کے دل اس کا دل رفتہ رفتہ زنگ آلود ہو جاتا ہے

 ہے، جس کے بعد وہ کبھی ہدایت نہیں پا سکتا۔

اور سنجیدہ کوشش  اللہ صرف ان لوگوں کو ہدایت دیتا ہے جو خلوصِ نیت، مسلسل جستجو

اور گناہوں سے بچنے کی کوشش  کے ساتھ ہدایت کی تلاش کرتے ہیں، اور غرور، تعصب

انھیں  ہیں کہ وہ امور کو تجزیہ کرنے کے بعد کرتے ہیں۔ وہ اس بات پر ہمیشہ آمادہ رہتے

زیادہ انسان ان باتوں میں محنت کرتا ہے، اتنی ہی زیادہ ہدایت  میرٹ پر قبول کریں۔ جتنی

اسے عطا کی جاتی ہے۔قرآن واضح طور پر بیان کرتا ہے کہ جو لوگ اللہ کی نشانیوں کو مسلسل 

راہی میں بھٹکنے   ختم نہیں کرتے، وہ بالآخر گمنظرانداز کرتے ہیں اور اپنی اخلاقی آلودگیوں کو



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––330میری دریافت   ––––

 کے لیے چھوڑ دیے جاتے ہیں۔

 

 ہے؟کیا معنی کا              “  بیویاں اپنے شوہروں کی کھیتی ہیں  ” :11سوال 

میں اللہ تعالیٰ نے شوہروں کو مخاطب کرتے ہوئے یہ  223  آیتکی  بقرہ  ۂ سورقرآن کی

مانند ہیں۔ بعض ناقدین اس آیت کی غلط  کے لیے کھیت کے ان کی بیویاں ان فرمایا ہے کہ

تری کو ظاہر کرتی ہے۔ ان کے  تشریح کرتے ہوئے دعوی  کرتے ہیں کہ یہ عورت کی کم

نزدیک اس آیت میں عورت کو شوہر کی ملکیت قرار دیا گیا ہے جس کا وہ استحصال کر سکتا ہے۔ 

 البتہ یہ تمثیل کی غلط تشریح ہے۔

حقیقت کی خوب صورت  اس کے بالکل برعکس ہے اور ایک نہایت درحقیقت، یہ تمثیل

عکاسی کرتی ہے۔ کسان کے لیے اس کا کھیت زندگی کی اساس ہوتا ہے۔ وہ اپنے کھیت کا 

استحصال نہیں کرتا، بلکہ اسے سنوارتا ہے، اس کی حفاظت کرتا ہے، اور اس میں بیج بونے کے 

ور اس کی بہتری کی سوچ اسے دن رات جگائے لیے دن رات محنت کرتا ہے۔کھیت کا خیال ا

رکھتی ہے۔ یہ تمثیل شوہروں کو یہ اجازت نہیں دیتی کہ وہ بیویوں کا استحصال کریں، بلکہ 

اور دیکھ بھال کا  بات کی یاد دہانی کراتی ہے کہ وہ اپنی بیویوں کے ساتھ محبت، وفاداریانھیں 

مند رہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن اس آیت معاملہ کریں اور ان کے آرام و سکون کے لیے فکر 

میں مزید تاکید کرتا ہے کہ شوہر ہر معاملے میں اللہ کا خوف دل میں رکھیں اور اپنے تعلقات 

 میں تقوی  کو پیش نظر رکھیں۔

کا قصور تھا کہ حضرت آدم نے انُ    ا: کیا یہ حضرت حو12سوال 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––331میری دریافت   ––––

 کے ساتھ مل کر شجر ممنوعہ کھا لیا؟ 

کے معاملے کا ذکر   ا ں کہیں بھی حضرت آدم اور حضرت حوآن میں جہاقر۔ ہرگز نہیں

آتا ہے، وہاں یہ بیان کیا گیا ہے کہ دونوں نے غلطی کی۔ ذمہ داری کسی ایک پر نہیں ڈالی گئی۔ 

ٹھہراتا ہوا  کو اس معاملے میں زیادہ ذمہ دار البتہ، ایک خاص مقام پر قرآن حضرت آدم

  ۂمعلوم ہوتا ہے۔ سور

 

ۂ
 
 میں ارشاد باری تعالیٰ ہے: 115  آیتکی  ط

 ہم اور تھا گیا بھول وہ تو تھی ڈالی داری ذمہ کی عہد ایک پر آدم پہلے سے اسِ ہم نے”

 “تھی۔ پائی نہیں پختگی کی ارادے میں اسُ نے

 

کی پسلی سے پیدا کی گئی  ا حضرت آدم: کیا حضرت حو13سوال 

 تھیں؟

 د فرماتا ہے:اس معاملے میں قرآن ارشا۔ ہرگز نہیں

 کی اسُی اور کیا پیدا سے جان ایک تمھیں نے جس ڈرو سے پروردگار اسُ اپنے گو،لو”

 ( 1:  4ءالنسا) “۔ بنایا جوڑا کا اسُ سے جنس

اور اللہ  کی اولاد ہیں قرآن کے مطالعے سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ہم سب حضرت آدملہٰذا 

سے صلی اللہ علیہ وسلم  کو پیدا کیا۔ نبی کریم ا جان یا ان کی نوع سے حضرت حوان کی تعالیٰ نے 

 نے فرمایا: منسوب ایک حدیث میں آیا ہے کہ آپ

 گیا کیا پیدا سے پسلی کو عورت شک، بے کرو۔ حاصل نصیحت میں بارے کے ںعورتو ”

 تو گے چاہو کرنا سیدھا اسے تم اگر ہے۔ ہوتا ٹیڑھا زیادہ سے سب حصہ کا اوپر کا پسلی اور ہے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––332میری دریافت   ––––

 کے عورتوں چنانچہ گی۔ رہے ٹیڑھی یہ تو گے دو چھوڑ ہی ایسا اسے اگر اور گی جائے ٹوٹ یہ

 (3468  رقم ،مسلم۔ 5185 رقم ، )بخاری “۔حاصل کرو نصیحت میں بارے

کی طرف نسبت درست ہے تو ممکن ہے کہ صلی اللہ علیہ وسلم  اگر اس روایت کی نبی کریم

کا موازنہ کیا ہو تاکہ یہ واضح کیا جا سکے کہ نے ایک تمثیل کے طور پر عورت اور پسلی  آپ

زبردستی اپنے مطابق ڈھالنے انھیں عورت کی فطرت پیچیدہ ہے، اور مردوں کو چاہیے کہ وہ 

 کی کوشش نہ کریں۔

 

 یل کی اہمیت کیا ہے؟: حدیث جبر14سوال 

 اس معاملے میںسمجھنا چاہے تو ذریعے سے اگر کوئی اسلام کو اس کے بنیادی نکات کے 

صلی  تمام حدیث لٹریچر میں سب سے زیادہ قابل اعتماد روایت ہے۔ نبی کریمجبریل حدیث 

کی زندگی کے آخری مہینوں میں ایک اجنبی شخص مسجد میں داخل ہوا۔ اس اللہ علیہ وسلم 

خطبہ دے رہے تھے۔ مدینہ ایک چھوٹا سا شہر تھا، جہاں تمام صلی اللہ علیہ وسلم  وقت نبی کریم

ایک دوسرے سے واقف تھے، اس لیے کسی کا غیر معروف ہونا حیران کن تھا۔ مقامی لوگ 

مزید یہ کہ وہ شخص بالکل تروتازہ اور نئے لباس میں ملبوس تھا، جس پر سفر کی کوئی علامت نہ 

کے قریب آ بیٹھا اور دین کے بارے میں سوالات صلی اللہ علیہ وسلم  تھی۔ یہ اجنبی نبی کریم

کی تائید میں نے جوابات دیے، اور وہ شخص ان جوابات صلی اللہ علیہ وسلم  کرنے لگا۔ نبی کریم

کی باتوں کی  حیران تھے کہ یہ شخص کون ہو سکتا ہے جو اللہ کے رسول کرام سر ہلاتا رہا۔ صحابۂ

نے انکشاف کیا کہ صلی اللہ علیہ وسلم  تصدیق کر رہا ہے۔ اس شخص کے جانے کے بعد نبی کریم

 انسان کی شکل میں آئے تاکہ دین کی تعلیمات کو آسان اور جامع انداز میں جوتھے، جبریل یہ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––333میری دریافت   ––––

واضح کیا جا سکے۔ میں یہاں اس حدیث کو بیان کرنا چاہوں گا، کیوں کہ یہ دین اسلام کے 

 پورے پیغام کا ایک بہترین اور مکمل خلاصہ ہے۔

 نبی کریم  “ہے؟ کیا نایما” : کیا سوال سےصلی اللہ علیہ وسلم  نبی کریم نے  جبریل حضرت 

 دن کے قیامت فرشتوں، کے اس اللہ، تم کہ ہے یہ ایمان” : دیا جواب نےصلی اللہ علیہ وسلم 

 “لاؤ۔ ایمان پر ہونے زندہ دوبارہ دن کے قیامت اور رسولوں کے اس ملاقات، سے اللہ

 کی اللہ تم کہ اسلام یہ ہے” : دیا جواب نے پآ “ہے؟ کیا اسلام” : پوچھا نےجبریل حضرت 

 رمضان اور کرو ادا زکوٰۃ کرو، قائم نماز ٹھہراؤ، نہ شریک کو کسی ساتھ کے اس اور کرو عبادت

 نے پآ “؟)کمال( کیا ہے احسان” : پوچھا مزید نےجبریل حضرت  “رکھو۔ روزے کے

 اور ہو،  رہےدیکھ اسے تم جیسے کرو طرح اس عبادت کی اللہ تم کہ ہے یہ احسان” : دیا جواب

 : پوچھا نےجبریل حضرت   “ہے۔ رہا دیکھتمھیں  اللہ کہ رکھو یقین یہ تو ہو نہ ممکن یہ اگر

 سوال اسے ہے، رہا جا کیا سوال سے جس” : دیا جواب نے پآ “ہوگی؟ برپا کب قیامت”

 میں لیکن ۔()کسی کو اس کا معین وقت معلوم نہیں یعنی ،نہیں علم زیادہ سے والے کرنے

۔ )اس کی تعبیر جناب گی جنے کو مالکہ اپنی ی۔ جب لونڈ1 :ہوں تابتا ںس کی نشانیااتمھیں 

 کہ کہا میں انداز تمثیلی نےصلی اللہ علیہ وسلم  نبی کریم کہ ہے یہ مطابق جاوید احمد غامدی کے

 سمجھتا درست کو تعبیر اس ۔ میںہے بات اچھی ایک جو گا، جائے ہو خاتمہ کا غلامی سے دنیا

 مقابلہ سے دوسرے ایک میں بنانے )عرب( بلند و بالا عمارتیں چرواہےجب بدو ۔2 (۔ہوں

 (1  مسلم، رقم ۔43  )بخاری، رقم “گے۔ کریں

یہ بات قابل غور ہے کہ قیامت کی یہ دونوں نشانیاں تقریباً ایک ہی دور میں پوری ہو چکی 

علامیخ میں ہوا، ء میں اقوام متحدہ کے انسانی حقوق کے ا1948 غلامی کا عالمی سطح پر خاتمہ ۔ ہیں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––334میری دریافت   ––––

کی دہائی کے آغاز سے عالمی سطح پر بلند و بالا عمارتیں بنانے میں ایک  ء2000اور عربوں نے 

 دوسرے سے مقابلہ کرنا شروع کیا۔

 

 : غیب پر ایمان کیا ہے؟15سوال 

کا مطلب کسی دلیل یا سوچ       “ایمان بالغیب” عام طور پر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ قرآن میں 

کے بغیر اندھا اعتقاد رکھنا ہے۔ یہ تصور درست نہیں۔ قرآن تقریباً ہر جگہ عقل و شعور  بچار

 کے استعمال کی تلقین کرتا ہے۔ 

کسی بات پر اعتماد کرنا، لیکن یہ اعتماد کسی معقول دلیل یا ثبوت کی کہ ایمان کا مطلب ہے 

بغیر کسی ثبوت یا دلیل کے  وہبنیاد پر ہوتا ہے۔ اندھا ایمان اس کے برخلاف ہوتا ہے، کیونکہ 

کرنے کا نام ہے۔ قرآن ہمیں ایسے ایمان کی طرف بلاتا ہے جو ٹھوس دلائل اور عقلی  بھروسا

سے مراد یہ ہے کہ ہم ایک غیر مرئی خدا اور اسُ کے پیدا “ایمان بالغیب” شواہد پر مبنی ہو۔ 

ے اور عقل سے مطابقت رکھتے کردہ عالم پر انُ شواہد کی بنیاد پر یقین رکھیں جو ہمارے مشاہد

 ہوں۔

 

 : کائنات اتنی وسیع کیوں ہے؟16سوال 

میں بیان کرتا ہے کہ یہ موجودہ کائنات اسُ ابدی اور  48 آیتکی  ابراہیم  ۂسورکی قرآن 

۔ یہ کائنات اُس آنے والے آنا ہےابھی وجود میں جسے لامحدود جہان کی ایک ابتدائی شکل ہے 

 خام مواد ہے، جو خدا کی حکمت سے ترتیب پائے گا۔دائمی عالم کا ابتدائی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––335میری دریافت   ––––

 کیوں کہا جاتا ہے؟ “اللہ” : خدا کو 17سوال 

قرآن میں اللہ نے اپنے دو بنیادی نام بیان کیے ہیں: رحمٰن، یعنی سب سے زیادہ رحم کرنے 

میں بھی بائیبل کا مترادف ہے۔ یہ امر قابل ذکر ہے کہ     “خدا” اور اللہ، جو عربی زبان میں  والا

-1: 1 یش )پیدا “ایلوہیم” خدا کے لیے ایسے ہی نام استعمال ہوئے ہیں، جیسے عبرانی زبان میں 

ہو، “اللہ”(۔ چاہے وہ عربی میں34: 15)مرقس  “ایلائی” الف( اور آرامی زبان میں 4: 2

لیے استعمال  ، یہ تمام نام متعلقہ زبانوں میں خدا کے“ایلائی” یا آرامی میں  “ایلوہیم” عبرانی میں 

 ہوتے ہیں۔ 

نام اسُ کے خوب صورت میں ارشاد فرماتا ہے کہ تمام  180 کی  اعراف  ۂسورکی قرآن 

خدا کو کسی بھی ایسے نام سے پکارا جا سکتا ہے جو قرآن میں  لہٰذا لیے استعمال کیے جا سکتے ہیں۔ 

 بیان کردہ اسُ کی صفات کے مطابق ہو۔

 

 کیوں ضروری ہے؟ کیا ہم واقعی حدود کو سمجھنا ےہمار: 18سوال 

 ہیں؟ اور آنے والے عالم کی حقیقت کو سمجھ سکتے خدا، فرشتوں، روح

خا ت کی حقیقت کو سمجھنے کی کوشش کر رہا ہے، لیکن  ب
خع  ٹ
لطی
انسان ہزاروں سال سے مابعد ا

 اس میں کوئی خاطر خواہ کامیابی حاصل نہیں ہوئی۔ چند صدیوں قبل یہ شعور پیدا ہوا اور اس پر

انُ چیزوں پر انھیں علمی حدود کو تسلیم کرنا چاہیے۔  کا اجماع ہو گیا کہ انسان کو اپنےانسانوں 

انھی اپنی توجہ کامرکز انھیں توجہ مرکوز نہیں کرنی چاہیے جو انُ کے حسی علم سے باہر ہیں۔ 

 شعور میں آتی ہیں۔ یہی یش امور تک محدود رکھنا چاہیے، جو ہمارے معروضی مشاہدے اور پیما



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––336میری دریافت   ––––

 ہوا۔ برپا پر جدید سائنسی انقلاب کی بنیاد وہ بنیاد تھی جس 

حدود کو پہچانیں۔یہ ہمیں متنبہ کرتا ہے   کہ ہم اپنے علم کےقرآن ہمیں یہی تعلیم دیتا ہے

کہ روح، فرشتے، آنے والے عالم، اور خدا کی ذات کی حقیقت کو انسان اس دنیا میں نہیں سمجھ 

ادراک سے باہر ہیں۔ وہ  لہٰذا ندگی میں یہ امور ہمارے مشاہدے زدنیوی سکتا۔ اس محدود 

جنھیں کہتا ہے، یعنی وہ امور “متشابہات” قرآن انھیں آیات جو ان امور کو بیان کرتی ہیں، 

سمجھایا جا سکتا ہے۔ کتاب اللہ ہمیں خبردار کرتی ذریعے سے صرف تمثیلوں اور تشبیہوں کے 

 آل عمران  ۂ کی کوشش سے گریز کریں۔ سور کو سمجھنےامور کی اصل حقیقت متشابہہے کہ ان 

 میں فرمایا ہے: 7 کی آیت 

 اسِ جو ہیں بھی محکم آیتیں میں ہےجس اتاری کتاب یہ پر تم نے جس وہی ہے”

 دل کے جن سو ۔ہیں بھی متشابہات دوسری کچھ( علاوہ اور )انِ کے ہیں بنیاد اصل کی کتاب

 فتنہ کہ لیے اسِ ہیں، ہوتے درپے  متشابہات کےہمیشہ سے وہ اسِ میں ہیں، ہوئے پھرے

 کے اللہ حقیقت کی اُن حالیکہ ںدرا کریں، معلوم حقیقت کی اُن کہ لیے اسِ اور کریں پیدا

 “جانتا۔  نہیں کوئی سوا

 

اتنے زیادہ دنیا میں ہے تو  عالم گیر : اگر قرآن کا خدا 19سوال 

 مذاہب کیوں موجود ہیں؟

 ا عالمی خد ایک -قرآن کا خدا 

عام طور پر بہت سے مذاہب خدا کو کسی مخصوص علاقے یا تہذیب کے ساتھ خاص کرتے 

ہیں۔ یہ مذاہب اکثر ان سوالات کو نظرانداز کر دیتے ہیں کہ خدا محض ایک مخصوص علاقے 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––337میری دریافت   ––––

 یا قوم کے لیے کیوں سرگرم رہا، اور باقی دنیا کے لیے اس کا کوئی کردار کیوں دکھائی نہیں دیتا؟ 

ایک ایسا خدا جو پوری انسانیت کے دلوں ، خدا کا تصور پیش کرتا ہے عالم گیر قرآن ایک 

یہ ہدایت تفصیل، ذریعے سے میں ہدایت کا نور پیدا کرتا ہے اور مختلف ادوار میں رسولوں کے 

 کو اپنا رسول بنا کر مختلفانبیا یاددہانی اور اصلاح کے ساتھ پہنچاتا رہا۔ بالآخر، اس خدا نے 

دنیا میں اپنی عدالت لگا کر ذریعے سے قوموں کو اپنا پیغام پہنچانے کے لیے چنا اور ان کے

دکھا دی۔ پھر نبوت کو حضرت ابراہیم کی نسل تک محدود کر دیا تاکہ کے قیامت صغری  برپا کر 

 کے دین کو دنیا میں پھیلانے اور غالب کرنے کے لیے قوموں کو کھڑا کرے۔ خدا 

 

  مذاہب کی موجودگی کی وضاحت  دیگرمیں قرآن 

  وجوہات درج ذیل ہیں: کے مطابق، مختلف مذاہب کے ظہور کےاس 

بیان کرتا ہے کہ تمام انسانیت ابتدا میں ایک ہی میں   213کی آیت   بقرہسورۂ   قرآن  ۔ 1

دین پر قائم تھی، لیکن وقت کے ساتھ ساتھ وہ باہمی اختلافات اور دشمنیوں کی وجہ سے مختلف 

 وہوں میں بٹ گئی۔ گر

اور اپنے معاشروں کے  قرآن مزید بیان کرتا ہے کہ انسانوں نے جنات، فرشتوں۔ 2

-40:  34سبا ، 100:  6نعامالا)نیک افراد کو معبود بنا لیا، جیسا کہ قرآن میں ذکر کیا گیا ہے۔ 

 گئے ان شخصیات کے بارے میں من گھڑت کہانیاں اور توہمات باندھ لیے( 31:  9بہالتو، 41

 اور ان کی پرستش کی جانے لگی۔ 

 

 خدا کو بار بار کتابیں بھیجنے کی ضرورت کیوں پیش آئی؟ : 20سوال 

بلکہ وہی ازلی پیغام ہے جو انسانیت کو ابتدا سے  ،اسلام کوئی نیا دین اور ہدایت کا پیغام نہیں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––338میری دریافت   ––––

کی ضروریات کے  دیا جاتا رہا ہے۔ یہ پیغام انسانی تہذیب کے ارتقا کے ساتھ ساتھ لوگوں

اور بالآخر یہ ساتویں صدی عیسوی میں تکمیل کو پہنچا۔ چنانچہ قرآن کے  مطابق مکمل ہوتا گیا

 خدا نے اعلان فرمایا: 

ھا ر”

م

 

ت

ھا رے نے میں آج کو دین ے

م

 

ت

 کر تمام نعمت اپنی پر تم اور ہے دیا کر پورا لیے 

ھا رے اور ہے دی

م

 

ت

 (3:  5ئدہالما) “۔ہے یافرما پسند کو اسلام دین کی حیثیت سے لیے 

 

 : اسلام کا مطلب کیا ہے؟21سوال 

۔ قرآنی سیاق و سباق “سرِ تسلیم خم کرنا” جس کا مطلب ہے  ،اسلام ایک عربی لفظ ہے

 خدا کے حکم کے آگے جھک جانا اور حق کو قبول کرنا۔  : میں، اسلام کا مطلب ہے

 

سکتی  : اگر اخلاقیات صرف مذہبی کتب سے حاصل کی جا22سوال 

 پھر اخلاقی طور پر اچھے دہریے کیوں موجود ہیں؟تو  ہیں

 مذہبی کسی کے لیے تکہ اگر اخلاقیا سوال اٹھاتے ہیں یہعام طور پر  ینمذہب کے ناقد

 ہونے کے باوجود اعلیٰ یہجو دہر پائے جاتے ہیں ںلوگ کیو یسےپھر اتو  ضرورت ہے کتاب کی

 ہوئے واضح کرتا ہے کہ انسانوں کو صحیح یتےب داس شبہے کا جوا؟ قرآن اخلاق کے حامل ہیں

 علم ان کی یہ نکہکیو ،ضرورت نہیں کتاب کی کسی فرق کرنے کے لیے ناور غلط کے درمیا

 ) ہے۔ یعتپہلے سے ود فطرت میں

ل

سا

م

ش

ش

کتب انسان  گئی یدذریعے سے کے انبیا   (91:7-8

 یداور وہ ان مواقع پر مز ہیں کرانے کے لیے دہانی یاد کی یتہدا کو اس کے اندر موجود اخلاقی

 شعور بگاڑ کا شکار ہو چکا ہو۔ اخلاقی جہاں انسانی ،ہیں کرتی وضاحت پیش



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––339میری دریافت   ––––

 : قرآن کی کون سی پیشین گوئیاں پوری ہوئیں؟23سوال 

قرآن میں بعض ایسی پیشین گوئیاں کی گئیں جو قریب الوقوع مستقبل کے بارے میں 

 جنھوں ایک ہے ان اضافی وجوہات میں سے حقیقت یہ تھیں اور معجزانہ طور پر پوری ہوئیں۔ 

 مزید مضبوط کیا: میرے ایمان کو نے قرآن کی صداقت پر 

عیسوی میں خسرو پرویز نے بازنطینی )رومی( سلطنت پر حملہ کیا اور شام،  615۔  الف

س ے مقبرہ مقدانیوں نے یروشلم کو لوٹا، کلیسااور شمالی افریقہ پر قبضہ کر لیا۔ ایر فلسطین

(Holy Sepulcher) کو نذر آتش کیا، اور متعدد شہروں کو تباہ کر دیا۔ جنگ کا خاتمہ فارس

کی واضح فتح کے ساتھ ہوا۔ اب بازنطینی سلطنت کا زوال یقینی نظر آتا تھا۔ لیکن قرآن نے فورا  

 پیشین گوئی کی کہ چند سالوں کے اندر بازنطینی فارس کے خلاف فتح حاصل کریں گے۔ اسی دن

بھی اللہ کی طرف سے فتح نصیب انھیں مسلمانوں کے لیے بھی خوشی کی خبر ہوگی، کیونکہ 

  (7-30:2وم الر)۔ ہوگی

حیثیت یہ پیشین گوئی انتہائی پرخطر تھی، کیونکہ اگر یہ پوری نہ ہوتی تو قرآن کی الہامی 

 نے فارس عیسوی میں بازنطینی سلطنت 624  مشکوک ہو جاتی۔ حیرت انگیز طور پر، نو سال بعد

اور اسی دن مسلمانوں نے بدر کے معرکے میں مکہ کے  کے خلاف فیصلہ کن فتح حاصل کی

 مشرکین کے خلاف اپنی پہلی جنگ جیتی۔ 

تنہا صلی اللہ علیہ وسلم  جب نبی کریم ،اس وقت نازل ہوئی 85قصص کی آیت  ۂسور۔ ب

مکہ سے نکلنے پر پ  کہ آپر ایمان لائے تھے۔ یہاں تک اور ابھی تک چند لوگ ہی آپ تھے

کی فاتحانہ واپسی کی پیشین  مجبور ہوئے۔ اس وقت نازل ہونے والی اس آیت نے مکہ میں آپ

 گوئی کی، جو تاریخ میں حقیقت ثابت ہوئی۔ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––340میری دریافت   ––––

نے مکہ  انھوں عیسوی میں حدیبیہ کے معاہدے کے بعد مسلمانوں نے سمجھا کہ  628۔  ج 

 جو آنے والے سالوں میں ان کے لیے انتہائی مشکلات کے ساتھ ایک نقصان دہ معاہدہ کیا ہے

نے پیشین گوئی کی کہ مکہ جلد ہی مسلمانوں کے ( 27: 48الفتح)پیدا کرے گا۔ لیکن قرآن 

 اور صرف دو سال کے اندر مسلمان مکہ فتح کرنے میں کامیاب ہوئے۔  قبضے میں ہوگا

کی صلی اللہ علیہ وسلم  نبی کریمپیشین گوئی کرتی ہے کہ جو لوگ  55نور کی آیت  ۂسور۔ د 

حمایت کریں گے، وہ ایک وسیع سلطنت کے حکمران بنائے جائیں گے، جو ان پر اللہ کا انعام 

کے قریبی ساتھی، صلی اللہ علیہ وسلم  جب نبی کریم، ہوگا۔ یہ پیشین گوئی اس وقت پوری ہوئی 

ی وسیع سلطنت کے حکمران جو ابتدا میں کسی قابل ذکر فوجی طاقت کے حامل نہ تھے، ایک بڑ

کے نام سے جانا جاتا ہے۔ یہ سلطنت، جو اس دور کی دو سپر “ خلافتِ راشدہ” بن گئے جسے 

کو شکست دے کر قائم ہوئی، جدید دور کے متعدد —بازنطینی اور فارسی سلطنتوں—پاورز

خا ، آذربائیجان، یروشلم، شام، عر ب

 

ی بخ
م
اق، اردن، ممالک کو محیط تھی۔ یہ لیبیا، مصر، ترکی، آر

اور پاکستان  سعودی عرب، یمن، عمان، متحدہ عرب امارات، ایران، افغانستان، ترکمانستان

 ۔ ہےکے کچھ حصوں تک شامل 

 

: کیا قرآن سابقہ مذہبی متون کو غلط طور پر نقل کرتا 24سوال 

 ہے؟

یخی قرآن کا ایک اہم اور حیران کن پہلو یہ ہے کہ یہ سابقہ الہامی کتب میں موجود تار

غلطیوں کی تصحیح کرتا ہے۔ اس سے زیادہ قابل ذکر بات یہ ہے کہ قرآن نے جن تاریخی 

حقائق کو واضح کیا، ان تک اس وقت کسی انسان کی رسائی ممکن نہ تھی۔ اس ضمن میں دو 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––341میری دریافت   ––––

 مثالیں پیش کی جا رہی ہیں: 

۔ تھا کے مطابق ہامان ایک ایرانی بادشاہ کا وزیر “آستر ” کی کتاب بائیبل ۔ الف 

197

اس  

کے برعکس، قرآن میں ہامان کو فرعون کا وزیر بتایا گیا ہے، جو بادشاہ کے تعمیراتی منصوبوں کی 

صلی اللہ علیہ وسلم  جن لوگوں کا یہ گمان ہے کہ نبی کریم  (36: 40غافر  ۂ)سور ۔نگرانی کرتا تھا

اض کے طور پر ، ان کے نزدیک یہ بات قرآن پر ایک اعترسے نقل کیابائیبل اس بات کو نے 

 کی غلطی شمار کیا جاتا ہے۔ محمد صلی اللہ علیہ وسلم پیش کی جاتی ہے اور اسے 

لیکن یہ سوال کہ ہامان فرعون کے ساتھ تھا یا بابلی بادشاہ کے ساتھ، اس وقت ناقابل حل 

کی  (Rosetta Stone)“روزٹا اسٹون” تھا، کیونکہ مصری زبان معدوم ہو چکی تھی۔ 

 عیسوی میں ہوئی۔ 1799  اسے کوئی نہیں سمجھ سکتا تھا۔ اور یہ دریافت دریافت سے قبل

 Moses and” نے اپنی کتاب (Maurice Bucaille)فرانسیسی محقق مورس بوکائے 

Pharaoh in the Bible, Quran, and History  “ میں تحقیق کی کہ ہامان )مصری

ی رسم الخط میں 

ٹخف
ل

 

غ

ور میں تعمیراتی مواد کے انچارج کے ( کا ذکر فرعونوں کے دHMNHہیرو 

 طور پر آتا ہے۔ 

کے زمانے کا علیہ السلام  یہ بات یاد رکھنی چاہیے کہ اگرچہ یہ عام تاثر ہے کہ حضرت موسیٰ

س 

خ سی
م
ع

اور قرآن  تھا، لیکن اس کا کوئی تاریخی ثبوت موجود نہیں(Rameses)فرعون ر

س کا نام نہیں لیتا۔ 

خ سی
م
ع

 درست ہے کہ ہم نہیں جانتے کہ حضرت موسیٰیہ موقف زیادہ  لہٰذا ر

 کے تعلق سے قرآن کس فرعون کا حوالہ دیتا ہے۔ 

علیہ   اور حضرت موسیٰعلیہ السلام   میں بیان کیا گیا ہے کہ حضرت یوسفبائیبل ۔ ب

                                                             

197

 ۔3آستر، باب : دیکھیے  



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––342میری دریافت   ––––

 41۔ 20-10: 12 یش )پیدا۔ کہا گیا  “فرعون” کے وقت کے مصری بادشاہوں کو السلام 

:1-57)  

کا لقب بہت بعد “فرعون” طور پر یہ ثابت ہو چکا ہے کہ مصری بادشاہوں کو لیکن تاریخی 

 1400کے دور میں )یعنی  (New Kingdom)میں دیا گیا۔ خاص طور پر یہ نئی سلطنت 

قبل مسیح کے بعد( دیا گیا۔ 

198

 

کس دور علیہ السلام  اور حضرت موسیٰ اگرچہ یہ متعین کرنا ممکن نہیں کہ حضرت یوسف

مصر کے ابتدائی دور میں علیہ السلام   یہ ہے کہ حضرت یوسف راے  عمومی اتفاق میں تھے، لیکن

بعد کے دور میں تشریف علیہ السلام  اجتماعی ہجرت سےپہلے۔ حضرت موسیٰتھے، یعنی عبرانیوں کی 

کے  یوسفیہ ممکن ہے کہ حضرت  لہٰذا لائے، جب مصریوں نے عبرانیوں کو اپنا غلام بنا لیا تھا۔ 

نے تمام مصری بائیبل جب کہ نہیں کہا جاتا تھا۔ اب “فرعون” میں مصر کے حکمرانوں کو  زمانے

، لیکن قرآن نے حیرت انگیز طور پر اس تاریخی حقیقت کو مدنظر رکھا کہا “فرعون” حکمرانوں کو 

( کہا، 54: 12)یوسف “بادشاہ” کے وقت کے مصری حکمران کو علیہ السلام   اور حضرت یوسف

  ( 26: 40)غافر کہا۔  “فرعون” وقت کے حکمران کو  کےعلیہ السلام   ت موسیٰحضرجب کہ 

 

اور  : اگر اللہ رب العالمین ہے تو پھر دنیا میں بھوک، قحط25سوال 

 افلاس کیوں ہے؟

 اس سوال کا جواب تین نکات میں دیا جا سکتا ہے: 

                                                             

198

   www.worldhistory.org نپر مضمو” Pharaoh  “۔دیکھیے 

http://www.worldhistory.org/


  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––343میری دریافت   ––––

کے  خوش حالی  ہے، کبھی میں ڈالتا یش قرآن بتاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ انسانوں کو آزما ۔ ۱

اور کبھی تنگی کے ذریعے، اس لیے ضروری ہے کہ کچھ لوگوں کے پاس دوسروں ذریعے سے 

 کے مقابلے میں زیادہ مال اور وسائل ہوں۔ 

یہ دنیا ایک عارضی مقام ہے، جہاں زندگی اور موت کے قدرتی چکر جاری رہتے ہیں۔  ۔ 2

 یا بھوک کے باعث موت کا شکار ہو سکتے ہیں۔ خاص طور پر جانور کبھی کبھار قحط لہٰذا 

انفرادی سطح پر انسان کو اللہ کی طرف سے دیے گئے رزق کے حصول کے لیے ۔ 3

یا کوئی محنت  کوشش کرنا لازم ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کا قانون ہے۔ زمین پر کھیتی باڑی، تجارت

ہونے کا مطلب یہ نہیں کہ “   رزاق” طلب کام کیے بغیر رزق حاصل نہیں ہوتا۔ اللہ تعالیٰ کے 

انسان ہاتھ پر ہاتھ دھرے بیٹھا رہے اور انتظار کرے کہ اللہ اس پر پیسا اور رزق برسائے گا۔ 

اللہ کے رزاق ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ نے دنیا میں ہر شخص  یہ اصول سب پر لاگو ہے۔ 

ری ہے کہ ان وسائل کو کے لیے کافی وسائل فراہم کر دیے ہیں۔ اب یہ انسانیت کی ذمہ دا

حاصل کرنے کی کوشش کرے اور یہ یقینی بنائے کہ یہ سب تک پہنچیں۔ دنیا میں بھوک اور 

افلاس کے مسائل اکثر انسانی بدانتظامی کا نتیجہ ہوتے ہیں۔ سیاسی کرپشن، ناقص اقتصادی 

ہیں جو بھوک  اور نقل و حرکت پر پابندیاں وہ عوامل پالیسیاں، خوراک کا ضیاع، وسائل پر قبضہ

زمین پر اتنے وسائل موجود ہیں کہ دنیا کی موجودہ  حالاں کہ اور افلاس کا باعث بنتے ہیں، 

 آبادی سے بھی زیادہ افراد کی کفالت کی جا سکے۔ 

 

 : دنیا اتنی ناقص کیوں ہے؟26سوال 

لیے بنایا یہ دنیا اپنی تخلیق میں ہی ناقص اور عیب دار ہے کیونکہ اسے انسانوں کے امتحان کے 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––344میری دریافت   ––––

 ،خوش حالی گیا ہے۔ قرآن بار بار یہ حقیقت بیان کرتا ہے کہ ہر انسان کو آزمایا جا رہا ہے، کبھی 

اور نقصان کے ذریعے۔ اس لیے  دستی، مصائب اور کبھی تنگ اور فراوانی کے ذریعے یش آسا

بہترین یہ کہنا بالکل درست ہوگا کہ یہ دنیا رہنے کے لیے ناقص ہے، مگر امتحان کے لیے 

ہے۔قرآن کے مطابق، جنت وہ کامل دنیا ہے جو ہمیشہ کی زندگی کے لیے بنائی گئی ہے۔ یہی وہ 

مقام ہے جہاں ہر طرح کی کمی اور کوتاہی کا خاتمہ ہوگا اور انسانی زندگی کو اس کی حقیقی تکمیل 

 نصیب ہوگی۔

 

: اللہ کے پیغام کی تبلیغ کے خواہش مند افراد کے لیے 27سوال 

 ہے؟دیتا رہنمائی کیا قرآن 

قرآن ان افراد کے لیے واضح اور تفصیلی رہنمائی فراہم کرتا ہے جو اللہ کا پیغام لوگوں تک 

 میں خاص ہدایات دی گئی ہیں: 125 آیتکی  نحل ۂ چاہتے ہیں۔ اس مقصد کے لیے سورپہنچانا

 ساتھ کے حکمت رہو دیتے دعوت طرف کی راستے کے پروردگار اپنے ،(پیغمبر ےتم، )ا”

ِ  اور ساتھ، کے نصیحت اچھی اور  “ہے۔ پسندیدہ جو کرو بحث سے طریقے اسُ ساتھ ن کےا

اس آیت میں یہ بات واضح طور پر بیان کی گئی ہے کہ اللہ کے پیغام کو لوگوں تک پہنچانے 

کا کام بہترین طریقے سے انجام دینا چاہیے، اور ایمان کے معاملات میں دوسروں پر فیصلہ صادر 

 سے اجتناب کرنا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: کرنے

 بھی کو اُن وہ اور ہے ہوا بھٹکا سے راہ کی اُس کون کہ ہے جانتا خوب پروردگاریقیناً تیرا ”

 ( 125: 16)النحل “ہیں۔ والے پانے ہدایت جو ہے جانتا خوب

للہ کے اس سے واضح ہوتا ہے کہ ایمان کے معاملات میں فیصلہ کرنے کا اختیار صرف ا



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––345میری دریافت   ––––

کو بھی قرآن میں بار بار تاکید کی گئی کہ ان کا صلی اللہ علیہ وسلم  پاس ہے۔ حتیٰ کہ رسول اللہ

فریضہ صرف اللہ کا پیغام کھول کھول کر پہنچا دینا ہے۔ فیصلہ صادر کرنا یا کسی کے ایمان یا کفر کا 

تو   رسول موجود ہوتا ہےحکم لگانا صرف اور صرف اللہ کا اختیار ہے۔ جب دنیا میں اللہ کا کوئی

اللہ تعالیٰ ایمان کے معاملات میں اپنا فیصلہ زمین پر نافذ کرتا ہے۔ لیکن چونکہ اب دنیا میں 

کوئی رسول نہیں آئے گا، اس لیے ایمان کے تمام معاملات کا فیصلہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ 

کے معاملات میں کسی دوسرے  خود کرے گا۔ دنیا میں کسی کو یہ حق نہیں دیا گیا کہ وہ ایمان

 فیصلہ دے یا سزا نافذ کرے۔کے بارے میں شخص 

میں واضح کرتا ہے کہ داعی کا  4آیتکی  ابراہیم  ۂقرآن مختلف مقامات پر، جیسے سور

بنیادی کام یہ ہے کہ وہ اپنی تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ حق کی تبلیغ کرے۔ لیکن یہ داعی کے 

وں کو ہدایت پر مجبور کرے۔ ہدایت دینا یا نہ دینا اللہ تعالیٰ کے اختیار میں نہیں کہ وہ دوسر

انسان  کہ عوامل کی بنیاد پر کرتا ہے، جیسا اختیار میں ہے۔ اللہ تعالیٰ ہدایت کا فیصلہ مختلف

اخلاقی شعور کی کس حد تک اخلاص کے ساتھ پیروی کرتا ہے، یعنی وہ اپنے ضمیر اور اخلاقی 

ری سے اپناتا ہے۔ اس کےعلاوہ وہ حق کی تلاش میں کتنی سنجیدگی اور شعور کو کتنی دیانت دا

استقامت دکھاتا ہے۔ اس کی دیانت اور سچائی بھی ایک اہم عامل ہے۔ اس کا تعلق اس سے 

ب ا ت سے آزاد ہو کر دیکھنے کی کتنی صلاحیت رکھتا ہے۔
عص

 

ت
 بھی ہے کہ ایک شخص حقائق کو تمام 

 

 کی سائنسی وضاحت کے لیے : کیا قرآن قدرتی مظاہر28سوال 

 نازل ہوا ہے؟

جب قرآن سورج، چاند، ستاروں اور دیگر قدرتی مظاہر پر روشنی ڈالتا ہے تو اس کا مقصد 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––346میری دریافت   ––––

ان مظاہر کے سائنسی پہلوؤں کو بیان کرنا نہیں ہوتا۔ بلکہ، اس کا اصل مقصد یہ ہوتا ہے کہ 

کو ان نشانیوں پر غور و فکر  ںاور مخاطبین، یعنی ساتویں صدی کے عربو اپنے اولین سامعین

وہ اپنی آنکھوں سے دیکھ سکتے تھے۔ اس طرح ان کے شعور کو جنھیں کرنے کی دعوت دے، 

 کیا جائے۔ مثال اللہ تعالیٰ کی قدرت اور آخرت کے متعلق سوچنے پر مائلانھیں بیدار کرکے 

ہوئے کہتا ہے کہ  میں قرآن ان عربوں کو مخاطب کرتے 40  آیتکی  یٰسین  ۂکے طور پر، سور

وہ غور کریں کہ کس طرح سورج چاند سے آگے نہیں بڑھتا اور نہ ہی چاند سورج کو پکڑتا ہے۔ 

نظم و ضبط پر غور کرنے کی دعوت دی جاتی ہے تاکہ وہ اپنی  سکائنات کے اانھیں اس طرح 

 اپنے حقیقت اور انجام کے بارے میں غور و فکر کریں۔ اس آیت میں یہ بتانا مقصود نہیں کہ

 اولین مخاطبین یا بعد کے لوگوں کو علم فلکیات یا ایسٹروفزکس کا علم دیا جائے۔ 

قرآن کو ایک سائنسی کتاب سمجھنا ایک غلط تصور ہے۔ قرآن سائنس کی کتاب نہیں لہٰذا 

ہے اور نہ ہی یہ کبھی ایسا ہونے کا دعوی  کرتا ہے۔ البتہ، جہاں کہیں قرآن میں ایسی معلومات 

ں جن کا سائنسی مفہوم نکلتا ہو، جیسے کہ کائنات کے متعدد جہانوں یا انسان کی تخلیق موجود ہو

 ان میں قرآن اور مستند سائنس کے درمیان کوئی تضاد نہیں پایا جاتا۔تو  کے مراحل

 

: قرآن میں جنت میں مردوں کے لیے جسمانی لذتوں کا 29سوال 

  کیا ملے گا ؟ذکر کیوں کیا گیا ہے؟ عورتوں کو اس معاملے میں

اور قرآن کی دیگر کئی آیات یہ واضح کرتی ہیں کہ جنت میں  31 آیتکی زخرف  ۂسور

کو وہ سب کچھ دیا جائے گا جو وہ چاہیں گے۔ —خواہ مرد ہوں یا عورتیں—داخل ہونے والوں

نہ اور یہ بھی واضح ہے کہ جنت میں کوئی ایسی خواہش ممکن نہیں ہوگی جو غیر اخلاقی یا غیر منصفا



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––347میری دریافت   ––––

ہو۔ اس لیے، خواہ کوئی مرد ہو یا عورت، جنت میں ہر شخص کو اپنی جائز خواہشات کی تکمیل کا 

 موقع ملے گا۔

قرآن میں خاص طور پر مردوں کی جسمانی خواہشات کی تکمیل کا ذکر اس لیے کیا گیا ہے 

عسکری کہ نزولِ قرآن کے وقت کے سامعین بنیادی طور پر مرد تھے، جو اسلام کے سیاسی اور 

زندگی میں شدید ضبط نفس کا دنیوی فرائض کا مرکز تھے۔ ان مردوں سے تقاضا تھا کہ وہ اپنی 

 مظاہرہ کریں، جنگوں میں حصہ لیں، اور اسلام کی جدوجہد کے لیے سخت ذمہ داریاں نبھائیں۔

زندگی میں اس دنیوی ذات خود گناہ نہیں سمجھا جاتا، البتہ  اسلام میں جنسی خواہش کو بہ

 اظہار کو نکاح تک محدود رکھا گیا ہے تاکہ خاندان کے نظام کو محفوظ رکھا جا سکے، جیسا کہ کے

بلکہ ایک  ،خاندان کا ادارہ ایک انسانی ضرورت نہیں پہلے وضاحت کی گئی ہے۔ جنت میں

 اختیاری خواہش ہوگا، اور وہاں جنسی خواہشات پر کوئی پابندی نہیں ہوگی۔

 

اور کیا یہ  کس طرح بیان کرتا ہے: قرآن جنت کو  30سوال 

 بیانات حقیقی ہیں یا تمثیلی؟

جنت، دوزخ، اللہ کی ذات،  —قرآن اصولی طور پر یہ بیان کرتا ہے کہ آنے والی زندگی

کو موجودہ دنیا میں مکمل طور پر سمجھنا انسان کے بس سے باہر —فرشتے اور دیگر غیبی حقائق

قرآن ان کی تمثیلات اور تشبیہات پیش کرتا ہے  ان حقائق کو سمجھانے کے لیےلہٰذا ہے۔ 

 دنیا کی حقیقت کی کچھ جھلک محسوس کر سکے۔ آیندہ تاکہ انسانی ذہن 

قرآن جنت کے بارے میں یہ اصولی بات بتاتا ہے کہ وہ اطمینان، خوشی، مسرت، سکون 

بیان کی جنت کے بارے میں کچھ مخصوص تفصیلات بھی  کا مقام ہوگا۔ ساتھ ہی خوش حالی اور 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––348میری دریافت   ––––

گئی ہیں، جیسے کہ وہاں دودھ اور شہد کی نہریں ہوں گی، اور لوگ ریشم کے لباس پہنیں گے اور 

زیورات سے آراستہ ہوں گے۔ یہ تفصیلات قرآن کے اولین مخاطبین کے تصورات اور ان کے 

کی  حالی خوش معاشرتی معیارات کے مطابق ہیں، کیونکہ ان کے نزدیک یہی عیش و عشرت اور 

 مات تھیں۔ علا

قرآن جنت کے ابدی اصول بیان کرتا ہے جو کسی زمانے اور مقام سے مشروط نہیں۔ 

مثلاً، جنت میں ہر شخص کو وہ کچھ میسر ہوگا جو وہ چاہے گا، اور ہر طرح کی خوشی اور اطمینان 

گئی ہیں، وہ اس وقت  حاصل ہوگا۔ لیکن جنت کے بارے میں جو مخصوص تفصیلات بیان کی

 فہم کو مدنظر رکھتے ہوئے پیش کی گئی ہیں۔ کے کے سامعین

 

: اللہ نے اپنی آخری کتاب کے لیے عربی زبان کا 31سوال 

 انتخاب کیوں کیا؟

اللہ تعالیٰ نے قرآن کو عربی زبان میں اس لیے نازل فرمایا کیونکہ اس وقت کے اولین 

 ( 3: 41۔  فصلت 2: 12یوسف)۔ اور یہ ان کی زبان تھی  مخاطب عرب تھے

 

 : اللہ نظر کیوں نہیں آتا؟32سوال 

یہ اس لیے ہے کہ انسان کو اپنے اعمال کے بارے میں آزادانہ اختیار حاصل ہو۔ یہ 

کا مقصد یہ  یش کی بنیاد ہے جس سے ہم گزر رہے ہیں۔ اس آزما یش آزمادنیوی آزادی اس 

ٹ اور بدی کی راہ پر چلتا ہے۔ دیکھنا ہے کہ آیا انسان سچائی اور نیکی کا راستہ اختیار کرتا ہے یا جھو

 اگر اللہ اور فرشتے ظاہر ہوتے اور فورا  نکہپر بھی درست معلوم ہوتا ہے کیو یہ عقلی طور



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––349میری دریافت   ––––

انسان کی آزادی عمل ختم ہو جاتی۔ مثال کے طور تو  بناتے جواب دہ انسانوں کو ان کے اعمال پر 

بھی عقل مند شخص سرخ بتی کے دوران کوئی تو  کار کسی سگنل پر کھڑا ہو پر، اگر ایک ٹریفک اہل

 اشارہ توڑنے کی جرات نہیں کرے گا۔میں 

اس کے پیغام کا انکار کیسے  کوئی شخص اس کے وجودتو  مزید یہ کہ اگر اللہ براہ راست نظر آتا

انسان کو آزادی دینے کے لیے اللہ کی ذات اور اس کی حقیقت کو پردے میں  کر سکتا؟ اس لیے

، اللہ تعالیٰ نے اپنی موجودگی کی بے شمار نشانیاں ہمارے اردگرد پھیلا رکھی رکھا گیا ہے۔ تاہم

 ہیں، جو اس کی ذات اور اس کے نظام کی گواہی دیتی ہیں۔

 

 : کیا انسان کائنات کا مرکز ہے؟33سوال 

اور یہ خود کو  ہم انسان عموماً یہ گمان کرتے ہیں کہ ہم کائنات کی سب سے اہم مخلوق ہیں

 کا احساس اکثر مختلف مذہبی نظریات میں ظاہر ہوتا ہے، جو انسان کو کائنات میں اہم سمجھنے

 مرکزی مقام پر رکھتے ہیں۔ 

اشرف ” یہ تصور مسلمانوں میں بھی عام ہے، جو اکثر یہ سمجھتے ہیں کہ قرآن انسان کو 

رہ بنی تاہم، قرآن میں کہیں بھی یہ الفاظ مذکور نہیں ہیں۔ سوقرار دیتا ہے۔“المخلوقات

مخلوقات پر  “کئی” میں اللہ تعالیٰ یہ فرماتا ہے کہ اس نے انسانوں کو اپنی  70 آیتکی اسرائیل 

فضیلت عطا کی ہے، مگر اس آیت کا مطلب یہ ہرگز نہیں کہ انسان خدا کی تمام مخلوقات سے 

نوں سے برتر ہیں۔ علاوہ ازیں، قرآن فرشتوں اور جنات کا ذکر کرتا ہے، جو جسمانی طور پر انسا

ور ہیں۔ انسانوں کو زمین پر خلافت عطا کرنے کا واقعہ اس بات کا امتحان تھا کہ خدا  زیادہ طاقت

وہ جسمانی  حالاں کہ کے حکم پر فرشتے اور جنات میں سے کون سجدہ کرنے پر آمادہ ہوتے ہیں، 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––350میری دریافت   ––––

اپنی جسمانی برتری لحاظ سے انسانوں سے برتر تھے۔ ابلیس کا انکار بھی اسی بنیاد پر تھا۔ اس نے 

 ۂر کر دیا۔ مزید برآں، قرآن سورکو دلیل بناتے ہوئے انسانوں کے آگے سجدہ کرنے سے انکا

ں سے گزرتے ہیں۔ یشوبھی انسانوں کی طرح اخلاقی آزما جن میں یہ واضح کرتا ہے کہ جنات

 قرآن کے مطابق، وجود کا پورا نظام انسانیت مرکوز نہیں ہے۔ لہٰذا 

 قرآن اگرچہ یہ بیان کرتا ہے کہ انسان کئی مخلوقات سے زیادہ خاص خلاصہ یہ ہے کہ

 ہیں، لیکن یہ کسی طور پر وجود کے ایک انسان مرکوز ماڈل کی تائید نہیں کرتا۔

 

 رزم کے بارے میں 34سوال 

 

ڈ

 

خب
ی ج 
: ہم جنس پرستی اور ٹرانس 

 کیا موقف ہے؟اسلام کا 

 رزم اس مسئلے پر گفتگو سے پہلے یہ سمجھنا ضروری ہے 

 

ڈ

 

خب
ی ج 
کہ ہم جنس پرستی اور ٹرانس 

روایت پسند کے درمیان سخت اختلافات کا سبب بنے و کے موضوعات لبرل اور قدامت 

ہوئے ہیں۔ اس حوالے سے دونوں جانب علمی اور تجربہ کار افراد موجود ہیں، اور ہر فریق 

ت اور صنفی اپنے نظریات کی حمایت میں سائنسی تحقیق پیش کرتا ہے۔ اگر آپ جنسی رجحانا

آپ کو ایسی تحقیقات مل جائیں گی جو آپ تو  رکھتے ہیں نقطۂ نظرشناخت کے معاملات میں لبرل 

کے مؤقف کی تصدیق کریں گی۔ اسی طرح، اگر آپ ان معاملات میں قدامت پسند سوچ 

 کو تقویت دیں گے۔  راے آپ کو ایسے شواہد بھی دستیاب ہوں گے جو آپ کی تو  رکھتے ہیں

 

 رزم کے بارے میں اسلام کا مو ٹرانس

 

ڈ

 

خب
ی ج 

 قف

 رزم کے حامیوں کا دعوی  ہے کہ حیاتیاتی جنس 

 

ڈ

 

خب
ی ج 
اور  (biological sex)ٹرانس 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––351میری دریافت   ––––

دو علیحدہ تصورات ہیں۔ ان کے نزدیک کروموسوم،  (gender identity)جنسی شناخت 

ا 

 

ض
ع
ایک ذہنی  بلکہ جنسی شناخت،   خصوصیات جنس کو متعین نہیں کرتیاور دیگر حیاتیاتی جنسی ا

 کیفیت اور سماجی تشکیل ہے۔ 

اسلام اس طرح کی تفریق کو تسلیم نہیں کرتا۔ اگر آپ حیاتیاتی طور پر مرد ہیں تو آپ 

مرد ہیں، اور اگر آپ حیاتیاتی طور پر عورت ہیں تو آپ عورت ہیں۔ قرآن کریم اس بات کو 

 اپنی حیاتیاتی جنس کے ایک مسلمہ حقیقت کے طور پر پیش کرتا ہے اور یہ سوال کہ کوئی شخص

برخلاف اپنی شناخت کر سکتا ہے، قرآن میں زیر بحث نہیں آیا۔ تاہم، بعض احادیث میں اس 

جن میں مردوں کو عورتوں کی مشابہت اختیار کرنے اور عورتوں کو  ،موضوع کا تذکرہ آیا ہے

ابو داؤد، سنن ۔ 5885 )بخاری، رقم ۔مردوں کی مشابہت اختیار کرنے سے منع کیا گیا ہے

 (4099،  4098 رقم

کے درمیان ایک عمومی اتفاق یہ ہے کہ اگر کسی فرد میں کوئی حیاتیاتی نقص ہو تو اسے علما 

اپنی جنس کو درست کرنے کی اجازت دی جا سکتی ہے۔ لیکن اگر اس ذریعے سے جراحی کے 

اسلام کے نزدیک تو  طرح کا کوئی طبعی مسئلہ نہیں ہے، بلکہ یہ معاملہ محض نفسیاتی نوعیت کا ہو

 اسے نفسیاتی مسئلہ سمجھا جاتا ہے۔

 

 قفموہم جنس پرستی پر اسلام کا 

جہاں تک ہم جنس پرستی کا تعلق ہے، قرآن واضح طور پر اسے گناہ قرار دیتا ہے، خاص 

طور پر قوم لوط کے تناظر میں اس کی شناعت کو صریح الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔ یہ عمل گناہ 

 ،اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ قرآن کریم تمام جنسی تعلقات کو ممنوع قرار دیتا ہے کیوں ہے؟

جو ایک حیاتیاتی مرد اور حیاتیاتی عورت کے درمیان اور عقدِ نکاح کے بغیر ہوں۔ یہ پابندی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––352میری دریافت   ––––

درحقیقت خاندان کے ادارے کو محفوظ رکھنے اور اسے مستحکم بنیادوں پر قائم کرنے کے لیے عائد 

اس کے ہے۔ اگرچہ پہلے وضاحت کی گئی ہے کہ قرآن خاندان کے ادارے کی حفاظت اور کی گئی 

 استحکام پر کیوں اس قدر زور دیتا ہے، میں اس تناظر میں مزید وضاحت پیش کرتا ہوں۔

اتحاد کا بنیادی مقصد نئی نسل کو اس دنیا میں ذریعے سے ایک مرد اور عورت کے نکاح کے 

کے پہلے دن سے لے کر کم از کم پندرہ  یش ان کی پیداانھیں تے ہیں، لانا ہے۔ جو بچے پیدا ہو

سال یا اس سے بھی زیادہ عرصے تک بھرپور توجہ اور نگہداشت کی ضرورت ہوتی ہے۔ انسان 

بلکہ ایک نفسیاتی، جذباتی، اخلاقی اور روحانی وجود بھی ہے۔  ،محض ایک جسمانی مخلوق نہیں ہے

مناسب پرورش کے لیے ضروری ہے کہ اس کی ان تمام  اس لیے، ایک نوزائیدہ بچے کی

پہلوؤں میں نگہداشت کی جائے۔ ایک انسان کو جسمانی، نفسیاتی، جذباتی، اخلاقی اور روحانی 

اور اخروی فلاح و بہبود دنیوی ضروریات کے لیے نگہداشت کی ضرورت ہوتی ہے تاکہ اس کی 

لیٰ نے خاندان کے ادارے کو قائم کیا بہتر طریقے سے ہو سکے۔ اسی مقصد کے تحت اللہ تعا

ہے، جو ایک حیاتیاتی مرد اور حیاتیاتی عورت کے نکاح پر مشتمل ہے۔ قرآن کے مطابق، خدا 

ایک مضبوط اور مستحکم خاندانی یونٹ چاہتا ہے جو ان تمام پہلوؤں میں بچوں کی موثر نگہداشت 

 رنے کے قابل ہو سکیں۔فراہم کر سکے، تاکہ وہ ایک متوازن اور کامیاب زندگی گزا

خاندان کے ادارے کا ایک نہایت اہم اور بنیادی مقصد یہ ہے کہ جب افراد بڑھاپے کی 

عمر کو پہنچ جائیں، اس وقت بھی ان کی دیکھ بھال کی جا سکے۔ ایک مستحکم خاندانی نظام بزرگوں 

ہومز بہت سے  ثر ذریعہ ہے۔ اگرچہ اولڈ ایجور جذباتی سہارا دینے کا سب سے موکو جسمانی ا

ہو سکتے ہیں، اور ترقی یافتہ ممالک میں بعض  (Plan B)لوگوں کے لیے ایک متبادل منصوبہ 

کے طور پر ترجیح دے سکتے ہیں، تاہم یہ بات  (Plan A)اپنے اولین انتخاب انھیں افراد 

 اولڈ ایج ہومز وہ نفسیاتی اور—کسی خاص تحقیق کا حوالہ دیے بغیر بھی—بالکل واضح ہے کہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––353میری دریافت   ––––

 جذباتی سکون فراہم نہیں کر سکتے جو ایک مستحکم خاندانی نظام فراہم کرتا ہے۔

خاندان کے ادارے کو محفوظ رکھنے اور اس کے استحکام کو یقینی بنانے کے لیے  چنانچہ

جو نکاح کے مقدس رشتے کے دائرے سے باہر  ،قرآن ہر اس جنسی فعل کو گناہ قرار دیتا ہے

 د اور عورت کے درمیان نہ ہو۔ہو اور جو ایک حیاتیاتی مر

  قرآن کے مطالعے سے مجھے یہ معلوم ہوا

خک ب
س

 ہے کہ اگر کوئی مسلمان بائی 

ش

ش
 ر 

 

ڈ

 

خب
ی ج 
و ئل یا 

نظام کو قبول کرتے ہوئے اللہ کے طے کردہ تو  کے طور پر اپنی شناخت کرتا ہے فلوئڈ

 

خک ب
س

 ہیٹرو

ش

ش
ذاتی ایک ایسا رنا و ئل طرز زندگی اپنانا اور اپنی حیاتیاتی جنس کے مطابق زندگی گزا

 ۔پڑتیمدد کی ضرورت نہیں خارجی ، جس کے لیے عمومی طور پر کسی ہو گا فیصلہ 

 ر یا ہم جنس پرست ہیں

 

ڈ

 

خب
ی ج 
یہ   اور یہ محسوس کرتے ہیں کہ آپ کےلیکن اگر آپ ٹرانس 

میں آپ سے تو  رجحانات اس قدر گہرے اور فطری ہیں کہ آپ ان پر قابو پانے سے قاصر ہیں

ہے۔ قرآن کے مطابق، اللہ تعالیٰ  یش ی رکھتا ہوں، کیونکہ یہ واقعی ایک سخت آزمادرد دلی ہم

آپ سے توقع رکھتے ہیں کہ آپ اپنی خواہشات پر قابو پائیں۔ اگر یہ توقع آپ کو بہت زیادہ اور 

اکیلے نہیں ہیں۔ بہت سے یہ بات ذہن میں رکھیں کہ آپ تو  سخت معلوم ہوتی ہے

 

خک ب
س

 ہیٹرو

ش

ش
اپنی جنسی اور جذباتی خواہشات کو قابو میں رکھنے کے لیے سخت  و ئل افراد بھی

قربانیاں دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر، اپنے شریک حیات کے لیے جنسی اور جذباتی وفاداری کا 

مظاہرہ کرنا، خاص طور پر اس وقت جب ازدواجی زندگی جذباتی یا جنسی تسکین سے خالی ہو، 

۔ تاہم، حقیقت یہی ہے کہ اگر آپ خود کو ایک زبردست ایک بڑی قربانی کا متقاضی ہوتا ہے

 

خک ب
س

 ٹرانس 

ش

ش
منفرد نوعیت کی  یش آپ کی آزماتو  و ئل یا ہم جنس پرست کے طور پر پہچانتے ہیں

ہے، اور یہ معاشرے کی ذمہ داری ہے کہ وہ آپ کے مسائل کو حل کرنے اور آپ کے 

پ اپنی ان خواہشات پر قابو دکھوں کو کم کرنے کے لیے ہر ممکن مدد فراہم کرے۔ اگر آ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––354میری دریافت   ––––

قرآن آپ سے توقع کرتا ہے کہ تو  ہیں گناہ کا ارتکاب کر بیٹھتےرہتے ہوئے  پانے میں ناکام 

رکھیں کہ ان سے چھپائیں۔ آپ اپنی پوری کوشش جاری اس  کی تشہیر نہ کریں بلکہ اسے آپ 

 پہلوؤں میں اللہ کی رضا کے باز رہیں، اللہ تعالیٰ سے معافی مانگتے رہیں، اور اپنی زندگی کے دیگر

اور ایک نرم دل،  مطابق عمل کرنے کی جدوجہد جاری رکھیں۔ نماز قائم کریں، صدقات دیں

 اور نیک انسان بننے کی کوشش کریں۔ عاجز

 ر یا ہم جنس پرست 

 

ڈ

 

خب
ی ج 
ایک مسلمان ہونے کی حیثیت سے، اگر میرا سامنا کسی ٹرانس 

کے نظریات سے اتفاق نہیں کرتا، میں ان کے ذاتی باوجود اس کے کہ میں ان تو  فرد سے ہو

فیصلوں کا احترام کرنے میں کوئی کوتاہی نہیں کرتا۔ میں ان کے ساتھ اسی عزت اور وقار کے 

ساتھ پیش آتا ہوں، جس طرح کسی اور فرد کے ساتھ برتاؤ کیا جاتا ہے۔ میرا یہ طرزِ عمل ان 

 ہوں کہ وہ کھلے عام یا چھپ کر ان اعمال لوگوں کے لیے بھی ہے جن کے بارے میں میں جانتا

اسلام نے ممنوع قرار دیا ہے۔ مثال کے طور پر، میرے جاننے جنھیں میں ملوث ہوتے ہیں 

والوں میں کئی ایسے افراد شامل ہیں جو نکاح کے بغیر جنسی تعلقات قائم کرتے ہیں، جوا کھیلتے 

خلاقی اور دینی عقائد کے سراسر منافی ہیں، یا شراب نوشی کرتے ہیں۔ اگرچہ یہ اعمال میرے ا

اور میں ان سے کسی طور پر اتفاق نہیں کرتا، لیکن میں ان افراد کے ان فیصلوں کے حق کا  ہیں

احترام کرتا ہوں، کیونکہ یہ ان کے ذاتی معاملات ہیں۔حقیقت یہ ہے کہ قرآن کا خدا ہر 

 کا مرکزی نکتہ ہے۔ یش کی آزما انتخاب عطا کرتا ہے، اور یہی آزادی انسان انسان کو آزادی

اس تو  اسلام کے نقطۂ نظر سے، جب کوئی گناہ علانیہ اور بغاوت کے انداز میں کیا جائے

سزا کا مسئلہ بھی اسی دنیوی نتائج لازم ہو جاتے ہیں۔ اس سلسلے میں ہم جنس پرستی کی دنیوی کے 

ں گا۔ اسلام میں ہر قسم قاعدے کے تحت آتا ہے اور میں یہاں اس پر مختصر بات کرنا چاہو



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––355میری دریافت   ––––

کے جنسی تعلقات، جو نکاح کے بغیر قائم ہوں، گناہ کے زمرے میں آتے ہیں۔ اگر یہ 

یہ معاملہ صرف گناہ گار فرد اور اللہ کے درمیان رہتا تو  تعلقات خفیہ طور پر قائم کیے جائیں

روائی کے رقانونی کا ان پرتو  ہے۔ لیکن اگر یہ اعمال کھلے عام اور بے شرمی کے ساتھ کیے جائیں

لیے چار قابل اعتماد گواہوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ جب تحقیقات سے گناہ کا ثبوت فراہم ہو 

سکتی ہے۔ یہ  یہ عمل ایک جرم مانا جاتا ہے، جس پر اسلامی شریعت کے تحت سزا دی جاتو  جائے

درمیان ہوں  ازدواجی تعلقات پر لاگو ہوتا ہے، خواہ وہ جنس مخالف کےاصول ہر قسم کے غیر

 یا ہم جنس افراد کے درمیان۔

سزا کا ذکر نہیں کیا۔ تاہم، یہ سمجھا دنیوی قرآن نے ہم جنس پرستی کے لیے کسی مخصوص 

جا سکتا ہے کہ قرآن میں زنا کے لیے مقرر کردہ سزا ہی ہم جنس پرستی پر بھی لاگو ہو سکتی ہے۔ 

گناہ اور جرم ہے، مگر اس جرم کی سزا کے اس بات پر متفق ہیں کہ ہم جنس پرستی ایک علما تمام 

تعین میں ان کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے۔ فقہ اسلامی میں ہمیشہ سے اس بات پر بحث 

ہونی چاہیے۔ بعض احادیث میں رہی ہے کہ ہم جنس پرستی کی سزا کی نوعیت اور شدت کیا 

زیادہ سخت سزا ہونی چاہیے۔  ملتی ہے کہ ہم جنس پرستی کے لیے زنا سے راے کی یہ  کرام صحابۂ

نے یہ استدلال کیا کہ ہم  احادیث بھی ہیں جن سے امام شافعی اور امام احمددوسری طرف، ایسی 

کا موقف یہ تھا کہ ہم علما جیسے   جو زنا کی ہے۔ امام ابو حنیفہجنس پرستی کی سزا وہی ہونی چاہیے

دید )تعزیر( پر  تعین قاضی کی صواب جنس پرستی کی سزا زنا سے کم سخت ہونی چاہیے اور اس کا

اس کے کہ اسے الٰہی حکم یا حد کے زمرے میں رکھا جائے۔بجاے چھوڑ دیا جانا چاہیے، 

199

 

                                                             

199

 دیکھیے:  

 “The Punishment For Homosexuality - Islam Question &Answer,” 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––356میری دریافت   ––––

 نے ہم جنس پرستیصلی اللہ علیہ وسلم  احادیث کے ذخیرے میں یہ روایتیں ملتی ہیں کہ نبی کریم

 رقم ابن ماجہ،۔ 4462  اؤد، رقمابو د۔ 1456  )ترمذی، رقم ۔ کے لیے موت کی سزا مقرر فرمائی

تاہم، ان احادیث کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم قرآن کے فراہم کردہ اصولی   (2561

کہ  میں واضح کرتا ہے 32کی  مائدہ  ۂ  کہ قرآن سورفریم ورک کی طرف رجوع کریں۔ جیسا

یعنی زمین  “رضفساد فی الا” موت کی سزا صرف قتل یا ان جرائم کے لیے دی جا سکتی ہے جو 

علانیہ اور سرکشی کے ساتھ کیا  میں فساد پھیلانے کے زمرے میں آتے ہوں۔ جب زنا مسلسل

کی تعریف “فساد فی الارض” یہ جرم تو  جائے، اور اسے روکنے کی تمام کوششیں ناکام ہو جائیں

نے  وسلم صلی اللہ علیہ میں آ جاتا ہے۔ احادیث کی روشنی میں ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم

اگر ان احادیث کا انتساب نبی لہٰذا ایسے حالات میں زنا کے مجرم کو موت کی سزا دی تھی۔ 

یہ کہا جا سکتا ہے کہ جس طرح علانیہ اور مسلسل کیے تو  سے درست ہےصلی اللہ علیہ وسلم  کریم

 جانے جانے والے زنا کے لیے موت کی سزا دی جا سکتی ہے، اسی طرح علانیہ اور مسلسل کیے

 والے ہم جنس پرستی کے اعمال کے لیے بھی یہی سزا دی جا سکتی ہے ۔

خلاصہ یہ ہے کہ نکاح کے دائرے سے باہر قائم کیے جانے والے ہر قسم کے جنسی 

تعلقات، خواہ وہ جنس مخالف کے درمیان ہوں یا ہم جنسوں کے درمیان، قرآن و سنت کی رو 

 سزا کا موجب بن سکتے ہیں۔ اگر یہ اعمال علانیہ، سے کبیرہ گناہ ہیں اور قیامت کے دن سخت

ان کا درجہ ایک جرم کا ہو جاتا ہے، جس پر اسلامی تو  مستقل اور سرکشی کے ساتھ کیے جائیں

 سزا بھی عائد ہو سکتی ہے۔دنیوی قانون کے مطابق 

                                                             

https://islamqa.info/amp/en/answers/38622. 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––357میری دریافت   ––––

اور حمد  : قرآن بار بار یہ کیوں کہتا ہے کہ تمام تعریفیں35سوال 

 ؟اللہ ہی کے لیے ہے

 ’  قرآن میں بارہا یہ الفاظ آئے ہیں کہ 
  
، یعنی تمام تعریفیں اور حمد اللہ ہی کے ‘ہالحمد لل

 لیے ہیں۔

استعمال ہوا ہے، “حمد” جس لفظ کا ترجمہ تعریف کیا گیا ہے، اس کے لیے عربی زبان کا لفظ 

 جامع جو محض تعریف تک محدود نہیں ہے، بلکہ اس میں شکر گزاری اور اعترافِ احسان کے

 معنی شامل ہیں۔

چونکہ اللہ تعالیٰ ہی ہر چیز کا خالق کہ  چنانچہ یہ آیات ایک بنیادی حقیقت کو بیان کرتی ہیں 

 اور پروردگار ہے، اس لیے تمام تر حمد و شکر کا اصل مستحق بھی وہی ہے۔ 

للہ تعالیٰ ، وہاں ا“ہےحمد اللہ ہی کے لیے ” قرآن کے دیگر مقامات پر جہاں یہ کہا گیا ہے کہ 

 ۔اس بات کو تفصیل میں سمجھیں ،کی ذات کی ایک بنیادی حقیقت کو اجاگر کیا گیا ہے۔ آئیے

نظر سے دیکھتے ہیں تو یہ عجیب معلوم ہوتا ہے کہ کوئی  جب ہم اس بات کو انسانی زاویۂ

۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ انسانی دائرے میں “تمام تعریفیں میرے لیے خاص ہیں” شخص کہے 

تعریف ہونا ایک اضافی معاملہ ہے۔ لیکن جب ہم اسے اللہ کے تناظر میں دیکھتے ہیں تو یہ قابل 

یہ ایک تو  بات محض ایک دعوی  نہیں، بلکہ ایک حقیقتِ مطلق ہے۔ اگر واقعی اللہ کا وجود ہے

 لازمی حقیقت ہے کہ تمام تعریفیں اور حمد اسی کے لیے ہیں، کیونکہ وہی ہر شے کا خالق ہے۔

حقیقتاً ہم اللہ ہی کی تو  برآں، جب ہم کسی اور چیز کی تعریف کر رہے ہوتے ہیںمزید 

تعریف کر رہے ہوتے ہیں، کیونکہ وہی اس چیز کا خالق ہے۔ اس لیے یہ ایک حقیقت ہے کہ 

 تمام تعریفیں، خواہ براہِ راست ہوں یا بالواسطہ، صرف اور صرف اللہ ہی کے لیے خاص ہیں۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––358میری دریافت   ––––

کر سکتا کیے پورے بغیر جہنم تخلیق  مقاصد اپنے: کیا اللہ 36سوال 

 تھا؟ کیا جہنم ابدی ہے؟ 

 کرتی ہے۔  ے بعض اہم اور ناگزیر مقاصد پورجہنم

میرے نزدیک اللہ کی عدالت اور جزا و سزا کا تصور معقول اور منطقی ہے۔ عقل و فطرت کا 

میں یا تو اس دنیا میں یا  تقاضا ہے کہ انسان کو اپنے گناہوں اور جرائم کی سزا کسی نہ کسی شکل

گناہوں سے پاک ہونے کے بعد نجات پائیں۔ ذریعے سے آخرت میں ملے۔ وہ اس سزا کے 

اس اعتبار سے، جہنم کا ایک اہم مقصد یہ ہے کہ وہ ان لوگوں کے لیے ایک مقام ہو جو اپنے 

 سکیں اور پھر اعمال کی وجہ سے سزا کے مستحق ہوں، تاکہ وہاں وہ اپنے گناہوں کا کفارہ ادا کر

ایک گاروں کو پاکیزہ کرنے کے  گناہ جنت میں داخل ہو سکیں۔ اس لحاظ سے، جہنم کو اللہ نے 

 ( کے طور پر تخلیق کیا ہے۔purgatoryعارضی مقام )

تصور کیا ہے؟ اس کا مختصر تجزیہ ضروری ہے۔ اگر کسی کے جرائم اس  لیکن ابدی جہنم کا 

دائمی موت ایک تو  ان کے لیے نجات کا جواز نہ بن سکے قدر شدید ہوں کہ کوئی تطہیر بھی

مناسب سزا معلوم ہو سکتی ہے۔ لیکن ابدی عذاب کے تصور پر غور کرتے ہوئے یہ سوال پیدا 

ہوتا ہے کہ اس دنیا میں کیے گئے محدود جرائم کے لیے غیر محدود اور دائمی سزا کیسے دی جا سکتی 

ہے۔ ممکن ہے کہ ایک مجرم دائمی بدبختی کا مستحق ہو، ہے؟ میری اس بات میں غلطی کا امکان 

مکمل طور پر ذہنی صحت کا حامل ہونے کے باوجود محض شہوت کی تسکین  اگر وہ ،خاص طور پر

 کے لیے کسی بچے پر تشدد ، جنسی زیادتی اور قتل جیسے سنگین جرائم کا ارتکاب کرے ۔

ہے کہ جہنم کی سب سے سخت سزا ان  میں فرمایا گیا 15 آیتکی  لیل  ۂسورکی قرآن کریم 

لوگوں کے لیے مخصوص ہے جو بدترین اخلاق کے حامل اور بدبخت ہیں۔ قرآن واضح الفاظ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––359میری دریافت   ––––

میں بتاتا ہے کہ جو لوگ جہنم کے دائمی عذاب کے مستحق قرار دیے گئے ہیں، وہ ہمیشہ کے لیے 

 امکان ظاہر کرتا ہے اس میں رہیں گے۔ تاہم، قرآن میں ایک اور اشارہ بھی موجود ہے جو یہ

اللہ جہنم اور اس کے مکینوں کو تو  کہ جب تمام لوگوں کو ان کے اعمال کی سزا دے دی جائے گی

کچھ نہ ” دائمی موت کے حوالے کر دے گا۔ کیونکہ دائمی طور پر انھیں ختم کر دے گا، اور 

 ذات خود ایک عذاب کی شکل ہو سکتی ہے۔  بھی بہ “ہونا

 میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: 107-106کی آیات ہود  ۂقرآن کی سور

وہ ہے۔ چلانا اور چیخنا وہاں اُنھیں گے۔ جائیں میں دوزخ وہ گے، ںسو جو بدبخت ہو”

 تیرا کہ یہ الّ  ہیں، قائم آسمان و زمین( کے عالم اسُ) تک جب گے، رہیں پڑے اسُی میں

 والا رنےگز کر چاہے، جو پروردگار تیرا کہ نہیں شک اسِ میںچاہے۔ اور کچھ پروردگار

 “ہے۔

یہ آیات بتاتی ہیں کہ جو لوگ شدید بدبختی اور بداعمالیوں کے مرتکب ہوں گے، وہ جہنم 

جب تک کہ جہنم باقی رہے گی۔  ،میں ڈال دیے جائیں گے اور وہاں اس وقت تک رہیں گے

کچھ کر سکتے ہیں، یعنی وہ وہ سب تو  اس کے بعد اللہ نے فرمایا ہے کہ اگر وہ اس فیصلے کو بدلنا چاہیں

 یقیناً ایسا کر سکتے ہیں۔تو  جہنم اور اس کے باسیوں کو ختم کرنا چاہیں

اسی سوال کے تناظر میں جنت کے بارے میں بھی یہ استفسار پیدا ہوتا ہے کہ کیا اگر اللہ 

ہے۔ میں دیا  108چاہے تو وہ جنت کو ختم کر سکتا ہے؟ اس کا جواب اللہ تعالیٰ نے اگلی آیت 

 فرمایا ہے کہ نہیں۔ جنت ابدی ہے، اور کبھی بھی ختم نہیں کی جائے گی:

 تک جب گے، رہیں میں اسُی وہ گے۔ ہوں میں جنت وہ تو ہیں بخت نیک جو وہ رہے”

 طرف کی اُس چاہے، اور کچھ پروردگار تیرا کہ یہ الاّ ہیں، قائم آسمان و زمین( کے عالم اسُ)

 “۔ہوگی نہ منقطع کبھی جو پر طور کے عطا ایسی سے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––360میری دریافت   ––––

 سے جہنم کو مستقل طور پر ختم د ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی مشیتاس بات کا امکان ضرور موجو

جہنم ایک ” ں کو دائمی موت دے دے۔ لیکن یہ بات کہ یشیورہاکر دے اور اس کے تمام بدبخت 

یا راحت کا باعث کسی کے لیے اطمینان  “جہنم کے مستقل خاتمے کا امکان” یا  “عارضی سزا گاہ ہے

نہیں بننا چاہیے۔ کیونکہ جو شخص جہنم میں جائے گا، وہ وہاں خدا جانے کتنے کھربوں سال تک 

 ناک عذاب برداشت کرے گا، اس کے بعد ہی کوئی راحت ممکن ہو سکتی ہے۔  اذیت

 

: شیطان کون ہے؟ کیا ہم شیطان کی وجہ سے گناہ کرتے 37سوال 

 ہیں؟

یہ حقیقت واضح کرتی ہے کہ برائی کا رجحان انسان کے  53 یتآکی  یوسف  ۂسورکی قرآن 

اپنے نفس میں پایا جاتا ہے۔ آیت بتاتی ہے کہ نفسِ امارہ مسلسل انسان کو برائی کی رغبت دلاتا 

ہے۔ تاہم، یہ انسان کا اپنا اختیار ہے کہ وہ اس اندرونی رجحان کے آگے جھک جائے یا اس کے 

 خلاف جدوجہد کرے۔

 بتاتا ہے کہ جنوں کی ایک قوم انسان کی کھلی دشمن ہے۔ جنات شعور رکھنے قرآن یہ بھی

 اعراف  ۂ۔ سوردہ قوت اور طاقت رکھتی ہےوالی مخلوق ہیں جو جسمانی طور پر انسانوں سے زیا

جہاں سے ہم ، میں بیان کیا گیا ہے کہ جنات ہمیں ایسی جگہوں سے دیکھ سکتے ہیں  27 آیتکی 

جنات ممکنہ طور پر ایک بلند ہوتی ہے کہ  نشان دہی اس بات کی اس سے ۔ نہیں دیکھ سکتےانھیں 

 جہتی مخلوق ہیں۔

اپنی آزاد مرضی اور اخلاقی ذمہ داری کے امتحان سے گزر بھی انسانوں کی طرح جنات 

میں سورۂ  ۔ ان کے درمیان بھی نیک اور بد افراد پائے جاتے ہیں۔ تاہم، قرآن  ہیں رہے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––361میری دریافت   ––––

جسے اور اس کی اولاد کو ۔  ایک خاص جن کا ذکر کیا گیا ہے، یعنی ابلیسمیں 50کی آیت   کہف

انسانیت کا دشمن قرار دیا گیا ہے۔ ابلیس کی انسانوں سے دشمنی اس وقت شروع ہوئی جب اللہ 

تعالیٰ نے اسے حکم دیا کہ وہ انسان کے سامنے سجدہ کرے، لیکن اس نے تکبر کی بنا پر انکار کر 

فرمانی کی وجہ یہ بیان کی کہ وہ انسانوں سے برتر ہے، کیونکہ وہ ایک اعلیٰ دیا۔ اس نے اپنی نا

مادے سے تخلیق کیا گیا ہے۔ یہی غرور اور امتیازی سوچ اس کے اللہ کی بارگاہ سے نکالے 

جنت سے دھتکارے اور باہر  (76: 38ص۔ سورۂ  12: 7عرافالاسورۂ )۔ جانے کا سبب بنی 

 ور اس کی نسل نے قسم کھائی کہ وہ زیادہ سے زیادہ انسانوں کو گمنکالے جانے کے بعد، ابلیس ا

 ۔ سکیں اللہ کی جنت میں داخل ہونے سے روکانھیں راہ کریں گے، تاکہ 

ابلیس اور اس کی اولاد کے پاس صرف یہی اختیار ہے کہ وہ انسانوں کے ذہنوں میں 

۔ مگر یہ مکمل طور پر انسان کا راہی کی راہ پر لگانے کی کوشش کریں گمانھیں وسوسے ڈالیں اور 

اختیار ہے کہ وہ ان وسوسوں کو قبول کرے یا ان سے بچنے کی کوشش کرے۔ چنانچہ قیامت 

 وہ یوں جواب دے گا:تو  کے دن، جب لوگ اپنے گناہوں کا الزام ابلیس پر ڈالنا چاہیں گے

 دعوت تمھیں کہ کیا نہیں کچھ سوا کے اسِ نے میں نہیں، تھا تو زور کوئی پراور میرا تم ”

 کو ہی آپ اپنے کرو، نہ ملامت مجھے لیے اسِ کہا۔ لبیک پر دعوت میری نے تم اور دی

ھا ری میں نہ اب ۔ کرو ملامت

م

 

ت

  “۔ ہو سکتے پہنچ کو فریاد میری تم نہ ہوں، سکتا پہنچ کو فریاد 

 (22:  14ابراہیم)

میں موجود ہے، اور یہ انسان برائی کرنے کی صلاحیت اور رجحان انسان کے اپنے نفس لہٰذا 

کا فیصلہ ہے کہ وہ برائی کے راستے پر چلے یا اس سے پرہیز کرے۔ شیطان اور اس کی اولاد کا 

برائی کی طرف مائل اور اسے زوریوں کو بھڑکانے  انسان کی کم،کردار محض وسوسے ڈالنے

 ۔ نے تک محدود ہےکر



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––362میری دریافت   ––––

 : خدا کو سب کی عبادت کی ضرورت کیوں ہے؟38سوال 

میں ارشاد ہوتا ہے کہ انسانوں اور جنوں کو خدا کی  56کی آیت  ذاریاتمیں سورۂ  آن قر

عبادت کے لیے پیدا کیا گیا۔ تاہم، اس کا مطلب یہ نہیں کہ انسان اور جن مسلسل رسمی 

 عبادات میں مصروف رہیں۔ رسمی عبادت، عبادت کے اظہار کا ایک طریقہ ہے۔

اور اطاعت جیسے  ، وفاداری، عقیدت، شکر گزاریعبادت ایک جامع اصطلاح ہے جو محبت

معانی پر محیط ہے۔ اسی لیے قرآن بیان کرتا ہے کہ انسانوں اور جنوں کو اس شعور کے ساتھ 

سب کچھ انھیں زندگی گزارنی چاہیے کہ وہ خدا کے پیدا کردہ ہیں، اور یہ خدا ہی ہے جس نے 

 وہ خدا کے سامنے عاجزی اور شکر گزاری کا عطا کیا۔ جواباً، بنیادی اخلاقیات کا تقاضا ہے کہ

 مظاہرہ کریں، نہ کہ سرکشی اور تکبر کا۔

 

کار کے طور پر مجھے کن دینی ہدایات  فناور  : ایک اداکار39سوال 

 پر عمل کرنا چاہیے؟

 ء سے میں نے یہ سوچنا شروع کیا کہ شاید اسلام سچا دین ہو۔ میں نے 2014جواب:  

 استعمال کیا کیونکہ، اگرچہ اسلام نے میرے وجودی سوالات کے کئی کا لفظ اس لیے   “شاید”

جوابات دیے، لیکن اس وقت تک بہت سے سوالات باقی تھے۔ اس اہم عرصے میں جناب 

جاوید احمد غامدی نے میرے سوالات کے جوابات تک کے سفر میں بہت اہم کردار ادا کیا۔ 

کا دور تھا جب مجھے ء 2019ء یا  2018یہ تقریباً  میں وقت کی مکمل تعیین تو نہیں کر سکتا، لیکن

اور میں اس موقف سے کہ  احساس ہوا کہ میرے تمام سوالات کے جوابات مل چکے ہیں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––363میری دریافت   ––––

الہامی حقیقت ہے۔ “واقعی” الہامی حقیقت ہے، اس یقین تک پہنچا کہ اسلام “شاید” اسلام 

 اس ادراک نے میری زندگی میں انقلاب برپا کر دیا۔

کہ میں نے یہ نتیجہ اخذ کیا  لوگوں کو بتایا ذریعے سے میں، میں نے ایک ویڈیو کے ء  2019 

یہ سب کچھ حق ہے! میں نے  ہے کہ اسلام، صحیفے، انبیا، رسول، فرشتے، اور قیامت کا دن

اعلان کیا کہ میں اداکاری سے ایک طویل وقفہ لوں گا تاکہ اسلام کے بارے میں مزید سیکھ 

 کی تبلیغ کروں، جسے میں اب خدا کی طرف سے حق مانتا ہوں۔ سکوں اور اس پیغام

اس ویڈیو پیغام میں، جو آج بھی میرے یوٹیوب چینل پر موجود ہے، میں نے دو امور پر 

 خاص طور پر زور دیا:

میں نے صریح الفاظ میں کہا کہ میری اداکاری سے وقفہ لینے کو اس طرح نہ سمجھا ۔ 1

بنیاد پر ترک کر دیا ہے کہ اسلام آرٹ کو حرام قرار دیتا ہے۔ جائے کہ میں نے شوبز کو اس 

میں نے صاف وضاحت کی کہ جس تعبیرِ اسلام سے میں متفق ہوں، وہ کسی بھی قسم کے 

یہ  بلکہ، کو ممنوع قرار نہیں دیتی—اور اداکاری جیسے موسیقی، مصوری، مجسمہ سازی—آرٹ

 اندر رہتے ہوئے ایک مسلمان ان صرف ان کے لیے اخلاقی حدود مقرر کرتی ہے، جن کے

 تمام فنون میں شریک ہو سکتا ہے۔

اداکاری میں واپس بھی آؤں گا،  میں نے یہ بھی کہا کہ مجھے یقین نہیں ہے کہ میں کب ۔ 2

کے  جواب دہی کیونکہ اب، ایک ایسے شخص کے طور پر جو قیامت کے دن خدا کے سامنے اپنی 

 ں میں کام کر سکتا ہوں جو خدا کےمنصوبوانھی  صرف بارے میں سنجیدہ فکر رکھتا ہے، میں

مقرر کردہ اخلاقی حدود کے اندر آتے ہوں۔ اور حقیقت یہ ہے کہ خاص طور پر فلموں کے 

جو مکمل طور پر ان خدائی اخلاقی حدود کے اندر مکمل  ،میدان میں ایسے منصوبے بہت کم ہیں

 منصوبے نہیں ملے جو ان حدود کے اندر کیے جاتے ہیں۔ میں نے یہ عہد کیا کہ اگر مجھے ایسے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––364میری دریافت   ––––

میں اس کام سے کنارہ کشی اختیار کر لوں گا، کیونکہ خدا نے مجھے اپنی زندگی کو معقول حد تو  ہوں

 تک آرام دہ انداز میں گزارنے کے دیگر ذرائع عطا کیے ہیں۔

، اگلے دن تاہم، اگرچہ ویڈیو پیغام میں بیان واضح اور غیر مبہم تھا، مگر اس کے باوجود

حمزہ علی عباسی نے اسلام کی خاطر شوبز چھوڑ ’’اخبارات اور نیوز چینلز کی سرخیاں یہ تھیں: 

میرا خیال ہے کہ اس کی وجہ یہ ہے کہ ہمارے معاشرے میں اس عقیدے کی جڑیں ‘‘ دیا۔

یہ وجہ کی ایک شاید اس ۔ بہت گہری ہیں کہ اسلام تمام قسم کے آرٹ کو ممنوع قرار دیتا ہے

 نہیں کی۔ہی کہ بہت سے لوگوں نے میرا مکمل ویڈیو پیغام سننے کی زحمت تھی  بھی

اسلام کی اس تعبیر کے مطابق، جسے میں درست سمجھتا ہوں اور جسے عصرِ حاضر میں جناب 

جاوید احمد غامدی نے وضاحت کے ساتھ پیش کیا ہے، مرد و زن کو تعلیم حاصل کرنے، ساتھ 

لطیفہ میں حصہ لینے کی اجازت ہے، بشرطیکہ وہ ان اخلاقی حدود کی  کام کرنے اور مختلف فنونِ 

داری کریں جو اللہ تعالیٰ نے مقرر کی ہیں۔ قرآن ان اخلاقی حدود کو نہایت تفصیل کے  پاس

کا حوالہ دوں گا کیونکہ یہ  33اعراف کی آیت نمبر  ۂواضح کرتا ہے، لیکن یہاں میں سورساتھ 

  کے ساتھ بیان کرتی ہے۔آیت ان حدود کو بہت ہی صراحت

 اس آیت میں درج ذیل امور کو ممنوع قرار دیا گیا ہے:

ہر قسم کے جنسی تعلقات کو نکاح کے بندھن میں محدود ہونا چاہیے اور یہ تعلق  ۔ 1

 صرف گھر میں اور پردے میں رہتے ہوئے قائم کیا جا سکتا ہے۔ 

یا ان  کاروں کے لباس  مکالمے، فنخواہ یہ کسی گانے کے بول ہوں، فلم یا ڈرامے کےلہٰذا 

کی آپس کی حرکات و سکنات، کسی بھی چیز میں جنسی نوعیت کا کوئی پہلو حتیٰ کہ معمولی درجے 

 میں بھی موجود ہو تو یہ اسلام کے مطابق قطعی طور پر ممنوع ہے۔

 اس کا مطلب یہ ہے کہ ایک اداکار کے طور پر، میں کسی ایسی سرگرمی میں شریک نہیں ہو



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––365میری دریافت   ––––

یا ایسا لباس پہننا پڑے جو کسی بھی طرح اور کسی  جس میں مجھے کوئی ایسا کام کرنا ، کچھ ایسا کہنا ،سکتا

بھی درجے میں جنسی جذبات کو ابھارے۔ مزید برآں، میں کسی خاتون سے کسی قسم کی قربت 

 ۂہے، سور نہیں کر سکتا اور جنسی انداز میں چھو نہیں سکتا۔ جہاں تک خواتین کے لباس کا تعلق

نور کی چند آیات کی روشنی میں، جن پر میں بعد میں گفتگو کروں گا، خواتین کو ایسا لباس نہیں 

پہننا چاہیے جو تنگ ہو یا جو گردن سے لے کر کلائیوں اور ٹخنوں تک جسم کے کسی بھی حصے کو 

اسے اس بات کا کا استعمال کرنا ہو تو  یش نمایاں کرے۔ اگر کسی خاتون کو زیورات یا دیگر آرا

ے چہرے، ہاتھوں اور پیروں کے کہ وہ ان زیورات کو چھپا لے، سوااہتمام کرنا چاہیے 

کم از کم اسے اس تو  زیورات کے۔ اگر کسی وجہ سے زیورات کو مکمل طور پر چھپانا ممکن نہ ہو

 کریں بات کا خیال رکھنا چاہیے کہ اس کے زیورات اس کے جسم کے حساس حصوں کو نمایاں نہ

ائیں۔ مثلاً، ایسے ہار پہننے سے گریز کرنا چاہیے جو سینے کو نمایاں کریں یا یا ان پر توجہ مبذول نہ کر

 اس پر توجہ دلائیں۔

 ظلم ممنوع ہے۔ ۔ 2

 ، قرآن کے مطابق ظلم ایک ایسا گناہ ہے جسے کسی صورت بھی جائز قرار نہیں دیا جا سکتا

 یا ڈرامے کی کہانی میں، یا کسی فن پارے کے ذریعے خواہ وہ کسی گانے کے بول میں ہو، کسی فلم

ایسا فن سختی سے تو  پیش کیا جائےبنا کر ، اگر کسی بھی صورت میں ظلم کو جائز یا قابل تعریف سے

 ممنوع ہے۔

 کو ناحق نقصان پہنچانا ممنوع ہے۔آبرو اور  ، مالجان ۔ 3

 دیتا ہے۔ اگر کسی فن میں ایسی اسلام انسانی زندگی، مال اور عزت کے تحفظ کو بنیادی اہمیت

 یا اس کی عزت کو نقصان چیزوں کو فروغ دیا جائے جو کسی انسان کی زندگی، اس کی ملکیت

وہ فن قرآن کے اصولوں کے مطابق حرام ہے۔ یہاں یہ تو  یںپہنچانے کو جائز یا اچھا قرار د



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––366میری دریافت   ––––

 اگر اسے غیر اخلاقی یا ذاتِ خود ممنوع نہیں ہے، لیکن بہ یش بات بھی واضح ہے کہ تشدد کی نما

وہ قابل قبول نہیں۔ مثال کے طور پر، کسی فلم میں ظلم تو  ناجائز مقاصد کے حق میں پیش کیا جائے

 ہے۔و زیادتی کو معمولی یا قابل تعریف انداز میں پیش کرنا اسلام کے اصولوں کی خلاف ورزی 

 اللہ کے ساتھ شریک ٹھہرانا ممنوع ہے۔۔ 4

ناقابل معافی گناہوں میں شمار کرتا ہے۔ اگر کسی گانے، فلم یا کسی  قرآن کریم شرک کو

وہ فن اسلام کے تو  اور فن پارے میں شرک کو فروغ دیا جائے یا اس کی تعریف کی جائے

 اصولوں کے مطابق ممنوع ہے۔

 اللہ کے متعلق جھوٹ بولنا ممنوع ہے۔۔ 5

اللہ تعالیٰ کے متعلق ریعے سے ذاسلام حق اور سچائی پر زور دیتا ہے۔ اگر کسی فن کے 

یہ بھی ممنوع ہے۔ ایسے فن کو کسی صورت قابل تو  راہ کن خیالات پھیلائے جائیں جھوٹ یا گم

 قبول نہیں سمجھا جا سکتا۔

ان پانچ ممنوعات کے علاوہ قرآن کریم متعدد مقامات پر کہتا ہے کہ اگر کوئی جائز عمل دینی 

ذات خود  وہ عمل جائز نہیں رہتا۔ مثال کے طور پر، تجارت بہ تو فرائض کی ادائیگی میں رکاوٹ بنے

 )۔ قرآن ایسی تجارت سے منع کرتا ہے تو  جائز ہے، لیکن اگر یہ عبادات میں رکاوٹ ڈالے
ل
 صفا

یہی اصول ہر فن پارے پر بھی لاگو ہوتا ہے۔ اگر کوئی شخص فن میں اس قدر مشغول ( 11:  61

 مشغولیت گناہ کے زمرے میں آتی ہے۔ یہتو   جائےہو جائے کہ دینی فرائض سے غافل ہو

حیثیت مسلمان، میں کسی ایسی چیز کی حمایت نہیں کر  ایک اور نہایت اہم بات یہ ہے کہ بہ

سکتا جو اللہ تعالیٰ نے حرام قرار دی ہو۔ مثال کے طور پر، میں شراب نوشی کی اجازت یا اس کی 

 سکتا۔ترویج کی کسی بھی صورت میں حمایت نہیں کر 

اس کے ساتھ، میرے معاشرے میں رائج اسلام کی عام تشریح کے مطابق مردوں اور 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––367میری دریافت   ––––

عورتوں کے درمیان مکمل علیحدگی کو لازم سمجھا جاتا ہے، موسیقی کے تمام آلات کو حرام قرار 

داروں کی تصویر کشی یا ان کے مجسمے بنانے کو ممنوع سمجھا جاتا ہے، مثالی مسلم  دیا جاتا ہے، جان

تون کے لیے گھر سے باہر نکلنا معیوب گردانا جاتا ہے، اور یہ تصور دیا جاتا ہے کہ اسے سر خا

چاہیے اور اس کی آواز گھر کے باہر کسی غیر محرم کو پردے میں ہونا سے پاؤں تک مکمل طور پر 

سنائی نہ دے۔ لیکن جس تشریح کو میں نے صحیح اور معقول پایا ہے، وہ ان تمام خیالات کی 

 سیکشن میں بیان کروں گا۔ایک  آیندہ  دید کرتی ہے۔ ان نکات کو میں تفصیل سے تر

ان اصولوں کی پابندی کرنا آج کے دور میں ایک مسلسل جدوجہد ہے، کیونکہ موجودہ 

اللہ تعالیٰ نے ممنوع قرار جنھیں میڈیا کے ماحول میں کئی ایسی چیزیں معمول کا حصہ بن چکی ہیں 

 کبھی مجھے محسوس ہوتا ہے کہ میں دانستہ یا غیر دانستہ طور پر کسی ایسی چیزدیا ہے۔ اس لیے، جب 

میں خود کو قرآن کی تو  مقرر کردہ حدود سے تجاوز کرتی ہے میں ملوث ہو گیا ہوں جو اللہ کے

 اس آیت کی یاد دہانی کراتا ہوں، جس میں اللہ تعالیٰ نے چھوٹے گناہوں کی معافی کی خوش

 میں ارشاد ہے: 31 آیتکی  نساء  ۂخبری دی ہے۔ سور

 کے اُن ہے، رہا جا کیا منع سے چیزوں جن تمھیں( کہ لیے اسِ بچو، سے گناہوں)انِ ”

ھا ری تو رہے تم بچتے اگر سے گناہوں بڑے بڑے

م

 

ت

ھا رے ہم کو برائیوں چھوٹی 

م

 

ت

 حساب 

 “گے۔ کریں داخل جگہ کی عزت تمھیں اور گے دیں کر ختم سے

__________ 

 



 

  ––––368میری دریافت   ––––

  

 

 

 حصہ دوم:جواب و  السو 

 

 جوابات اہم سوالات کےکچھ  سے نقطۂ نظر جاوید احمد غامدی کےجناب 

بات کو دہرانا چاہتا ہوں کہ میں جاوید احمد اپنی میں اس کتاب کے آغاز میں کہی گئی یہاں 

غامدی صاحب کا کوئی باقاعدہ شاگرد نہیں ہوں۔ میں ایک عام شخص ہوں، جسے غامدی 

اپنے کچھ سوالات کے جوابات ملے ہیں۔ اگر میری سمجھ ذریعے سے کے  صاحب کی تعلیمات

بوجھ یا ان تعلیمات کی وضاحت میں کسی قسم کی غلطی ہو تو اس کا ذمہ دار غامدی صاحب کو 

 نہیں ٹھہرایا جا سکتا۔ 

جو حضرات ان جوابات کی مزید تفصیلات میں جانا چاہتے ہوں، میں ان سے گزارش کرتا 

احمد غامدی صاحب کی تصانیف اور آن لائن موجود ویڈیوز سے رجوع کریں۔ ان ہوں کہ جاوید 

شامل ہیں۔ مزید برآں،  “الاسلام” اور “برہان”  ،“مقامات”  ،“میزان” اہم کتب میں  کی چند

ان کے یوٹیوب  “ لیکچرزڈیلس” اور  “ اعتراضات کے جواب میں 23 ” ان کی ویڈیو لیکچر سیریز 

 پر دستیاب ہیں۔ “آف اسلامک لرننگغامدی سینٹر ” چینل 

جاوید احمد غامدی صاحب سے سیکھے گئے اسلام کے ماخذ کی درست تفہیم پر ایک  ،آئیے

ہم اس موضوع کو پہلے ایک تفصیلی حصے میں زیر بحث لا چکے ہیں،  حالاں کہ نظر دوبارہ ڈالیں۔ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––369میری دریافت   ––––

اور اس کے دوبارہ سمجھنا  کو مختصرا  امر مگر سوال و جواب کے حصے میں داخل ہونے سے قبل اس 

 ۔فہم کو تازہ کرنا ضروری ہے

 

 خذ اسلام کے مآ 

قرآن بارہا یہ بات واضح کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنا پیغام اور دین صرف اپنے رسولوں 

اللہ کے آخری محمد صلی اللہ علیہ وسلم پہنچایا ہے۔ چونکہ حضرت ذریعے سے اور آسمانی کتب کے 

دین میں کسی بھی عقیدے یا عمل کو شامل کرنے یا خارج کرنے کے لیے  رسول ہیں، اس لیے

کی تصویب حاصل ہے۔ اس کا صلی اللہ علیہ وسلم  واضح شواہد درکار ہیں کہ اسے رسول اللہ

کیا جا سکتا ہے جب اس کے کسی چیز کو بہ طور دین اسی صورت  میں قبول مطلب یہ ہے کہ 

 کی طرف سے تصدیق موجود ہو۔سلم صلی اللہ علیہ و بارے میں نبی اکرم

نے اللہ کے احکامات قرآن اور سنت کی صورت میں دیے محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

 ہیں۔

قرآن یہ تاکید کرتا ہے کہ دیگر تمام دینی مآخذ کو سمجھنے کے لیے قرآن کو بنیادی کسوٹی کے 

 قرآن کا براہ راست حکم یا طور پر اپنایا جائے۔ کسی چیز کو حلال یا حرام قرار دینے کے لیے

اصول ہونا ضروری ہے۔ اگر قرآن دین کی تھیوری ہے تو سنت اس تھیوری کی عملی شکل ہے۔ 

سے لے کر موجودہ دور تک نسل در نسل صلی اللہ علیہ وسلم  دونوں رسول اللہ ،قرآن اور سنت

 سنت میں محصور ہے۔ تواتر اور اجماع سے منتقل ہوئے ہیں۔ اسلام تمام کا تمام تر قرآن اور 

قرآن کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ پہلے اس کا درست تعارف حاصل کیا جائے۔ 

قرآن اللہ تعالیٰ کا کلام اور ہدایت ہے، جو پوری طرح سے محفوظ ہے۔ اس میں اللہ کی زمین پر 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––370میری دریافت   ––––

محمد صلی اللہ علیہ ہے، جو آخری رسول حضرت سرگذشت اس کی آخری دینونت کے اظہار کی 

 درج ذیل ہدایات شامل ہیں: میں نافذ کی گئی۔ قرآن ذریعے سے کے سلم و

کی تفصیلات کے ساتھ ساتھ  جواب دہی قیامت کے دن تمام انسانوں کے اللہ کے حضور 

 میں کامیابی حاصل کرنے کے اصول۔  جواب دہی اس 

کے ساتھ  اور ان کے صحابہمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ان حالات و واقعات کا ذکر جو حضرت 

 پیش آئے، اور ان کےمتعلق اللہ تعالیٰ کے احکامات اور ہدایات۔ 

 اللہ تعالیٰ کی طرف سے انسانیت کے لیے ابدی قوانین اور ہدایات۔ 

پر وقتاً فوقتاً محمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن اس الہامی وحی کا مجموعہ ہے جو اللہ نے حضرت 

، اور  نازل فرمائی  ۔ مشرکین کو مخاطب کرتی ہےاور یہ یہود، نصاری 

نے اللہ  انھوں یہ تفصیل کہ اللہ تعالیٰ نے کیسے اسرائیل کی اولاد میں ایک قوم کو کھڑا کیا، 

 کا پیغام دنیا میں کیسے پھیلایا، اور پھر اللہ نے ان کے ساتھ اپنا عہد کیوں ختم کیا ۔ 

ذریعے سے کے  علیہ وسلم محمد صلی اللہاللہ تعالیٰ کے احکامات اور یہ کہ کس طرح حضرت 

 ایک نئی امت کو دنیا میں اللہ کا پیغام پہنچانے کے لیے تیار کیا گیا۔ 

سے پہلے اللہ تعالیٰ نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن میں یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ حضرت 

 کی۔ قائم   عدالت کیسے زمین پر ذریعے سے اپنے دیگر رسولوں کے 

ا اور جزا کے احکامات بھی قرآن میں بیان کیے گئے ہیں، جو رسول ان لوگوں کے لیے سز

 کی مخالفت کرتے ہیں اور ان کے لیے بھی جو ان کی نصرت اور حمایت کرتے ہیں۔ 

قرآن کریم اصرار کرتا ہے کہ اس کی زبان عربی مبین ہے۔ یہ کتاب بہت وضاحت کے 

ن ہے۔ اس لیے قرآن کی تفسیر میں ساتھ امور کو بیان کرتی ہے۔ اس طرح اس کا سمجھنا آسا



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––371میری دریافت   ––––

فہم زبان کے بنیادی اصولوں کو ملحوظ رکھنا ضروری ہے۔ مثلاً، جب قرآن کی آیات کے معانی 

طے کیے جائیں تو الفاظ کے عمومی معروف معنی کو اختیار کیا جائے۔ جملے کی ساخت سے پیدا 

ئے، جو اس کے اولین ہونےوالے معانی اور سیاق و سباق کے ان مضمرات کو مدنظر رکھا جا

 مخاطبین کے ہاں معروف اور مسلم تھے۔ 

ے، کسی خاص موضوع  آیات کو الگ الگ سمجھنے کے بجایہ بھی ضروری ہے کہ قرآن کی

سے متعلق تمام آیات کو یکجا کر کے سمجھا جائے۔ مثلاً، اگر یہ جانچنا ہو کہ قرآن مسلمانوں اور 

اس موضوع سے متعلق تمام آیات کا تو  کہتا ہےغیر مسلموں کے تعلقات کے بارے میں کیا 

 قائم کی جا سکے۔ راے تجزیہ ضروری ہے تاکہ درست 

طریقہ یہ ہے موثر ایک عام مسلمان کی حیثیت سے قرآن کے متن کو سمجھنے کا سب سے 

کہ سب سے پہلے اس کتاب کا درست تعارف حاصل کیا جائے، جیسا کہ پہلے ذکر کیا جا چکا ہے، 

رہا کا ایک سادہ اور آسان فہم ترجمہ ابتدا سے انتہا تک پڑھا جائے۔ میرا طریقہ یہ  اور پھر اس

کہ جہاں کہیں متن میں کوئی بات سمجھ نہیں آتی، میں اسے نشان زد کر لیتا ہوں۔ پھر اس ہے 

کا مطالعہ کرتا ہوں۔ اگر ان ذرائع   کی آراعلما کے متعلق انٹرنیٹ سے یا مستند کتب میں موجود 

اس معاملے کی توضیح کے لیے اہل علم سے رجوع کرنے کی کوشش تو   بات واضح نہ ہوسے بھی

کہ اصل ہوں اس امر کا خاص خیال رکھتا میں ۔ ترجمے کے مطالعے کے دوران ہوں کرتا

ترجمے اور حواشی یا قوسین میں دی گئی اضافی تشریحات کے درمیان فرق کو ملحوظ رکھوں، 

یا اس کی طرف سے متن کی وضاحت پر مبنی ہوتی  مترجم کی ذاتی آرات عموماً کیونکہ یہ تعلیقا

 ہیں۔ 

کے اقوال و افعال سے متعلق ہیں، لیکن یہ صلی اللہ علیہ وسلم  روایاتِ حدیث نبی کریم

یعنی انفرادی  ،بلکہ اخبار آحاد ،نقل نہیں ہوئیںذریعے سے قرآن اور سنت کی طرح تواتر کے 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––372میری دریافت   ––––

کی سیرت مبارکہ کا صلی اللہ علیہ وسلم   ہیں۔ یہ نبی کریمہم تک پہنچیذریعے سے روایات کے 

ایک تاریخی ریکارڈ ہے اور اسے قرآن و سنت کی روشنی میں سمجھنا ضروری ہے۔ یہ روایات قرآن 

و سنت میں موجود دین کے احکام کی تشریحات اور اطلاقات کو بیان کرتی ہیں، لیکن دین میں کسی 

راست موجود ہیں ۔ دین کے تمام احکام قرآن اور سنت میں یا تو براہ نئے حکم کا اضافہ نہیں کرتیں

 پائے جاتے ہیں۔ میں  اصولی شکل ان میں یا 

کی تاریخ بھی ایک اہم ماخذ ہے۔ اس سے ہم یہ    کرام کے صحابۂصلی اللہ علیہ وسلم  نبی کریم

انفرادی ذرائع سے ہم تک  نے دین کو کیسے سمجھا۔ تاہم، یہ روایات بھی انھوں جان سکتے ہیں کہ 

بھی قرآن و سنت کے دائرے میں رکھ کر جانچنا اور سمجھنا ضروری انھیں پہنچی ہیں، اس لیے 

 ہے۔ 

 اب ہم سوال و جواب کی طرف بڑھتے ہیں۔

 

اللہ کے آخری رسول اور نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم : کیا 1سوال 

 ہیں؟ 

محمد صلی ہیں کہ  ساتھ یہ حقیقت بیان کرتیکے قرآن اور احادیث نبویہ صراحت ۔ جی ہاں

اللہ کے آخری نبی اور رسول ہیں، اور ان کے بعد کوئی نبی یا رسول مبعوث نہیں اللہ علیہ وسلم 

 ہوگا۔ 

حتیٰ کہ بعض دیگر مذاہب کی  پہلے آسمانی صحائف، جیسے عہد نامہ قدیم اور عہد نامہ جدید 

محمد صلی مسلمان جنھیں کی پیشین گوئیاں موجود ہیں، کتب میں بھی آخری مسیحا اور نبی کی آمد 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––373میری دریافت   ––––

کی ذات اقدس سے منسوب کرتے ہیں۔ لیکن قرآن نہ صرف اس بات کی نفی اللہ علیہ وسلم 

بلکہ واضح اور غیر مبہم الفاظ میں  ،کے بعد کوئی نیا نبی آئے گامحمد صلی اللہ علیہ وسلم کرتا ہے کہ 

  ختم ہو چکا ہے۔ بیان کرتا ہے کہ نبوت کا سلسلہ ان پر

 احزاب میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:  ۂقرآن کی سور

ھا رمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ( کہ  ہےیہ )حقیقت”

م

 

ت

 باپ کے کسی سے میں مردوں ے

 پوری کو انُھی داری ذمہ یہ لیے اسِ) ہیں۔ النبیین خاتم اور رسول کے اللہ بلکہ ہیں، نہیں

 ( 60: 33) “ ہے۔ خبر با سے چیز ہر اللہ اور ،(تھی کرنی

کسی چیز پر مہر لگانا یا اس  :کا لفظ استعمال کیا گیا ہے، جس کے معنی ہیں      “ خاتم” اس آیت میں 

کو صراحت کے ساتھ نبوت کی مہر یا اس محمد صلی اللہ علیہ وسلم کرنا۔ اس کے مطابق، اختتام کا 

 کا اختتام قرار دیا گیا ہے۔ 

ذریعے سے کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم  اللہ کا پیغام اور دین قرآن یہ بھی واضح کرتا ہے کہ

مائدہ  ۂسول کی ضرورت باقی نہیں رہی۔ سورمکمل کر دیا گیا ہے اور اس طرح مزید کسی نبی یا ر

 میں فرمایا گیا: 

ھا ر”

م

 

ت

ھا رے نے میں آج کو دین ے

م

 

ت

 کر تمام نعمت اپنی پر تم اور ہے دیا کر پورا لیے 

ھا  اور ہے دی

م

 

ت

 (3: 5) “۔ ہے فرمایا پسند کو اسلام سے حیثیت کی دین لیے رے

مزید وضاحت کے ساتھ ہمارے ذریعے سے ختم نبوت کا یہ تصور مستند احادیث کے 

نے یہ اعلان فرمایا کہ نبوت اور صلی اللہ علیہ وسلم  سامنے آتا ہے۔ ان روایات میں نبی کریم

، اس ضمن میں چند اہم احادیث کا جائزہ لیتے رسالت کا سلسلہ ان پر ختم کر دیا گیا ہے۔ آئیے

 ہیں۔ 

وسلم نے فرمایا: میری اور مجھ سے پہلے گزرے ہوئے نبیوں کی علیہ اللہ ۔ رسول اللہ صلی 1



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––374میری دریافت   ––––

مثال ایسی ہے، جیسے ایک شخص نے عمارت بنائی، نہایت حسین و جمیل، مگر ایک کونے میں 

رت کے گرد پھرتے اور اسُ کی خوبی پر اظہار ایک اینٹ کی جگہ چھوٹی ہوئی تھی۔ لوگ اسُ عما

حیرت کرتے تھے، مگر کہتے تھے کہ یہ اینٹ بھی کیوں نہ رکھ دی گئی؟ فرمایا کہ وہ اینٹ میں 

 (2287مسلم، رقم۔  3525)بخاری، رقم۔ ہوں اور میں خاتم النبیین ہوں 

  وسلم نے فرمایا:  علیہ اللہ ۔ رسول اللہ صلی 2

پر چھ چیزوں سے فضیلت عطا کی گئی ہے: مجھے جوامع الکلم عطا کیے  انبیامجھے دوسرے ”

میری مدد کی گئی ہے، مال غنیمت میرے لیے حلال کیا گیا ذریعے سے گئے ہیں، رعب کے 

مجھے تمام مخلوق کی طرف  ،ہے، میرے لیے تمام زمین سجدہ گاہ اور پاک قرار دی گئی ہے

 (524)مسلم، رقم “ ۔ ختم کر دیا گیا ہےبھیجا گیا ہے، اور مجھ پر نبوت کا سلسلہ

 وسلم نے فرمایا:  علیہ اللہ ۔ رسول اللہ صلی 3

 (2404، 1842 )مسلم، رقم “۔میرے بعد کوئی نبی نہ ہو گا”

 وسلم نے فرمایا:علیہ اللہ ۔ رسول اللہ صلی 4

تو بنی اسرائیل کی قیادت اُن کے نبی کرتے تھے۔ ایک نبی دنیا سے رخصت ہوتا  ”

  “۔دوسرا اُس کا جانشین بن جاتا۔ مگر میرے بعد کوئی نبی نہ ہو گا 

 (1842مسلم، رقم۔  3455)بخاری، رقم

 وسلم نے فرمایا:علیہ اللہ رسول اللہ صلی ۔ 5

نبوت میں سے کوئی چیز باقی نہیں رہی، صرف بشارت دینے والی باتیں رہ گئی ہیں۔ ”

 “۔ کیا ہیں؟ فرمایا: اچھا خوابعرض کیا گیا: وہ بشارت دینے والی باتیں

 (6589 رقم ،)بخاری 

 احزاب کی آیت 
ٔ
میں صرف شریعت لانے  40بعض لوگ یہ دعوی  کرتے ہیں کہ سورہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––375میری دریافت   ––––

موجود ہے جو  یش کے لیے گنجاانبیا اور اس کے تحت ایسے  کے خاتمے کا ذکر کیا گیا ہےانبیا والے 

کریں گے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ اس آیت کے کی شریعت ہی کی تبلیغ محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

الفاظ اتنے واضح اور صاف ہیں، اور حدیث کے ذخیرے سے یہ بات اتنی مضبوطی سے ثابت 

 باقی نہیں رہتی۔ یش ہے کہ اس طرح کی تاویلات کی کوئی گنجا

 

پر کیوں محمد صلی اللہ علیہ وسلم : نبوت اور رسالت کا سلسلہ 2سوال 

 ختم ہوا؟ 

خوبی سمجھ آ جائے گی کہ  عام شخص بھی قرآن کا مطالعہ کرے تو اسے یہ بات بہاگر کوئی 

تین بنیادی مقاصد پورے کیے۔ ذریعے سے کی بعثت کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ نے 

محمد صلی چونکہ یہ تینوں مقاصد کامیابی کے ساتھ پورے ہو چکے ہیں، اس لیے نبوت کا سلسلہ 

ان تینوں مقاصد کو مختصرا  سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں  ،پر ختم کر دیا گیا۔ آئیےاللہ علیہ وسلم 

 اور یہ جاننے کی کوشش کرتے ہیں کہ یہ کیسے مکمل ہوئے۔

۔ ایک نئی قوم کی تشکیل تاکہ وہ اللہ کی ہدایت پر عمل کرے اور اس کے پیغام کو دنیا 1

م پہنچانے کی ذمہ داری سونپی تھی، لیکن اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو اپنا پیغا۔ تک پہنچائے

 میں ایک نئی قوم  سکے تو اللہ تعالیٰ نے بنی اسمٰعیلجب وہ اپنی اس ذمہ داری کو کماحقہٗ پورا نہ کر

پورا ذریعے سے کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو اٹُھایا تاکہ وہ اس ذمہ داری کو نبھائے۔ یہ مقصد 

ان جنھیں کو وجود بخشا جو تعداد میں لاکھ سے تجاوز کر گئی اور ہوا، جب اللہ نے ایک ایسی قوم 

  مشن کے لیے مکمل طور پر تربیت دی گئی۔ کےالٰہی

جیسا ۔ ۔ انسانیت کے لیے قیامت کے دن کی سب سے مضبوط دنیوی دلیل فراہم کرنا2



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––376میری دریافت   ––––

دنیا میں  ان کے مخاطبین کے لیےذریعے سے کہ پہلے بھی ذکر ہوا، اللہ تعالیٰ اپنے رسولوں کے 

لوگوں کے تاکہ اپنی عدالت برپا کرتا ہے۔ یہ عدالت اور اس کا مظاہرہ اس لیے کیا جاتا ہے 

سامنے قیامت اور اخروی جزا و سزا کا قطعی ثبوت آ جائے اور اس معاملے میں اتمام حجت ہو 

 جائے۔

انتہائی وسیع اور کے معاملے میں اللہ تعالیٰ کی دینونت کا یہ مظاہرہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

عالمی پیمانے پر ہوا۔ مزید یہ کہ یہ ایک ایسے وقت میں ہوا جب تاریخ کو بڑی تفصیل کے ساتھ 

محفوظ کیا جا رہا تھا۔ دینونت کے اس مظاہرے کے واقعات تاریخی طور پر مستند اور ناقابل 

، لیکن یہ حقیقت ہے کہ کی نبوت کو مانے یا نہ مانےمحمد صلی اللہ علیہ وسلم انکار ہیں۔ چاہے کوئی 

اور آپ کے صحابہ کے ساتھ پیش آنے والے اہم واقعات تاریخی حقائق ہیں اور ان کے  آپ

 وقوع پذیر ہونے میں کسی قسم کا شک و شبہ نہیں کیا جا سکتا۔

اللہ تعالیٰ کا مقصد یہ تھا کہ انسانیت کے لیے قیامت کے روز کی عدالت کی قطعی دلیل 

اسے محفوظ رکھا جائے۔ یہ مقصد پورا ہو چکا ہے کیونکہ ان واقعات کو جو فراہم کی جائے اور 

 کے مظاہر تھے، انسانی تاریخ میں محفوظ کر دیا گیا ہے اور یہ مستند تاریخی حقائق دینونت الٰہی

 کے طور پر ریکارڈ کا حصہ بن چکے ہیں۔

میں اللہ  3ئدہ کی آیت سورہ ما۔ تمام نسلوں کے لیے الہامی ہدایت کو محفوظ رکھنا آیندہ ۔ 3

انسانیت کے لیے دین کو ذریعے سے کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم وارد ہوا ہے کہ فرمان تعالیٰ کا یہ 

مکمل کر دیا گیا ہے۔ اس کے بعد کسی نئی ہدایت کی ضرورت باقی نہیں رہی۔اللہ تعالیٰ کی یہ 

ت مبارکہ ہی میں بڑے پیمانے کی حیاصلی اللہ علیہ وسلم  ہدایت قرآن کی صورت میں نبی اکرم

کرام نے  بھی آپ کے ایک لاکھ سے زائد صحابۂکو  پر محفوظ کر لی گئی۔ اسی طرح، سنتِ رسول

ذریعے سے کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم محفوظ کر کے اجماع سے اگلی نسلوں تک منتقل کیا۔چنانچہ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––377میری دریافت   ––––

تکمیل تک   کا یہ مقصد بھی پایۂمحفوظ کرنےانسانیت کے لیے اللہ تعالیٰ کی ہدایت کو مکمل اور 

 پہنچا۔

 

کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم : اسلام میں مذہبی اتھارٹی اور 3سوال 

 کردار کی کیا حیثیت ہے؟

اللہ تعالیٰ براہ راست نظر نہیں آتا تاکہ انسان کو اختیار اور آزادی کے ساتھ ہمیں دنیا میں 

ت کو واضح کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ لوگوں کی آزمایا جا سکے، مگر قرآن مختلف مواقع پر اس با

رہنمائی بالواسطہ طور پر کرتا ہے۔ کبھی وہ براہ راست ان کے دلوں میں خیالات ڈالتا ہے 

( اور کبھی فرشتوں کے ذریعے، جو نیکوکاروں پر مسلسل برکتیں نازل 24: 8انفالسورۂ )

ف صاف بیان کرتا ہے کہ اللہ (۔ تاہم، قرآن یہ بات بھی صا30: 41ہالسجد کرتے ہیں )حم 

اپنے احکامات کو انھیں تعالیٰ جن افراد کو براہ راست اپنی ہدایت کے لیے منتخب کرتا ہےاور 

 ہیں ۔رسول اور انبیا دنیا تک پہنچانے کا حکم دیتا ہے وہ صرف 

اللہ کی  اللہ کے آخری نبی اور رسول ہیں، اس لیے آپمحمد صلی اللہ علیہ وسلم چونکہ 

کے محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور احکامات کا آخری اور حتمی ماخذ ہیں۔ دوسرے الفاظ میں،  ہدایت

جو کچھ ہمیں ملا ہے، وہی اسلام کی اصل اساس ہے۔ کوئی بھی حکم، جو اسلام کا حصہ ذریعے سے 

محمد صلی اللہ قرار دیا جائے یا جسے اسلام سے خارج کیا جائے، اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ 

 ثابت ہو۔ذریعے سے کے  وسلم علیہ

کی اتباع کرنے والے تمام افراد، خواہ وہ کتنا ہی علم یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم مزید برآں، 

مرتبہ رکھتے ہوں، اس بات کے پابند ہیں کہ وہ دین کے طالب علم کے طور پر اپنی محدودیت کا 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––378میری دریافت   ––––

ہیں اور ان میں غلطی کا امکان اعتراف کریں۔ ان کی تفہیم اور تشریحات درست بھی ہو سکتی 

کے بعد یہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہے۔ کوئی بھی شخص، چاہے وہ کتنا ہی بلند مقام رکھتا ہو، 

دعوی  نہیں کر سکتا کہ وہ اسلام کے بارے میں کسی بھی بات میں معصوم عن الخطا ہے یا اس پر 

 اتھارٹی ہونے کا حق رکھتا ہے۔

نے دین میں  سے منقول ہے، جس میں آپ یت اہم حدیث رسولاس سلسلے میں ایک نہا

 جو قرآن و سنت سے ثابت نہ ہو:  ،کسی بھی اضافے یا بدعت کی سختی سے ممانعت فرمائی ہے

 ،اورکی ہدایت ہےمحمد ہدایت اوربہترین ہے کتاب کی اللہ بات بہترین شک بے”

 راہی گمبدعت  ہر اور ،بدعت ہے بات نئی ایسی ہر ہیں۔ باتیں ہوئی نکالی نئی میں دین امور بدترین

 (134، رقم ۃ )مشکوٰ “۔ ہے

 

 : اسلام میں معجزات کی حیثیت کیا ہے؟4سوال 

اور رسل کے لیے انبیا اسلامی تعلیمات کی روشنی میں یہ بات واضح ہے کہ معجزات بالعموم 

میں مبتلا مخصوص تھے۔ یہ خدا کی قدرت کے ایسے مظاہر تھے جن کا مقصد لوگوں کو حیرت 

طریقے سے پہنچانے کے قابل کرنا تھا۔ چونکہ رسالت کا سلسلہ موثر کو خدا کا پیغام انبیا کرنا اور 

کے ساتھ مکمل ہو گیا ہے، اس لیے اب معجزات محمد صلی اللہ علیہ وسلم نبی آخر الزماں حضرت 

رسل کے بعد کوئی  اورانبیا کا ظہور ختم ہو چکا ہے۔ قرآن اس بات کی واضح شہادت دیتا ہے کہ 

شخص معجزات کا دعوی  کرے تو اس کا یہ دعوی  یا تو جھوٹ پر مبنی ہوگا، یا وہ کسی ذہنی بیماری کا 

 شکار ہوگا۔

یا  بعد کوئی شخص اگر فرشتے، اولیا یہ ہے کہ قرآن کے مطالعے کے راے میری ذاتی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––379میری دریافت   ––––

یا ذہنی الجھنوں کا  ٹ بول رہا ہےوہ یا تو جھوتو  ارواح کو دیکھنے یا معجزات دکھانے کا دعوی  کرے

کی شکل میں نظر آتے  یا جنات کے فریب کا شکار ہو رہا ہے، جو اسے فرشتوں یا اولیا شکار ہے

 ہیں۔

 

کے بعد پیش آنے والے واقعات محمد صلی اللہ علیہ وسلم : 5سوال 

 کی اہمیت کیا ہے؟

نے قرآن اور سنت  وسلم صلی اللہ علیہ مسلمان، میرا یہ عقیدہ ہے کہ نبی کریم بہ حیثیت

اللہ کا دین مکمل طور پر انسانیت تک پہنچا دیا۔ قرآن و سنت میں وہ تمام اوامر و ذریعے سے کے 

نواہی موجود ہیں جن پر عمل کر کے قیامت کے دن اللہ کے حضور سرخرو ہوا جا سکتا ہے۔ ان 

 ملتی ہیں۔ حدیث اصولی احکامات کی مزید تشریحات اور اطلاقات ہمیں حدیث کی کتب میں

خاص اہمیت کی حامل ہے، کیونکہ اس میں دین کے تمام بنیادی جبریل کے ذخیرے میں حدیثِ 

نکات جامع اور مختصر انداز میں بیان کیے گئے ہیں۔ میں اپنے دینی علم و عمل میں اسی دائرے کو 

کاربند رہتا اور اسلام کے واضح احکامات اور ممنوعات پر سختی سے  مرکزی اہمیت دیتا ہوں

 ہوں۔ 

چونکہ میں تاریخ کا باقاعدہ طالب علم نہیں ہوں اور نہ ہی کسی قسم کی علمی تحقیق میں 

کے وصال کے بعد پیش آنے والے ان محمد صلی اللہ علیہ وسلم مہارت رکھتا ہوں، اس لیے 

 سبب بنے۔ میرے نزدیک یہواقعات کا مطالعہ نہیں کرتا جو امت مسلمہ میں اختلافات کا 

اخروی نجات کے لیے غیر متعلق ہیں۔ مثال کے طور پر، قیامت کے دن مجھ سے  یامور میر

 ان کا خلیفہ تسلیم کے بعد کس کوصلی اللہ علیہ وسلم  یہ نہیں پوچھا جائے گا کہ میں نے نبی کریم



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––380میری دریافت   ––––

 میں سے کسے زیادہ افضل یا متقی سمجھا۔   کرام کیا یا صحابۂ

 

سے افضل انبیا تمام  علیہ وسلم محمد صلی اللہ: کیا حضرت 6سوال 

 ہیں؟

کی صلی اللہ علیہ وسلم  نعت خوانی اسلامی ادب کا ایک اہم حصہ ہے جس میں نبی اکرم

 تعریف و توصیف بیان کی جاتی ہے۔ میری پرورش پاکستان میں اس وقت ہوئی جب ایک نعت 

کی للہ علیہ وسلم صلی ا بے حد مقبول تھی۔ اس نعت کے اشعار میں نبی اکرم“ شاہِ مدینہ”

 عظمت کو اجاگر کیا گیا ہے۔ یہ یہاں سے شروع ہوتی ہے: 

 والی  کے   یثرب   مدینہ       شاہِ 

ر کے سوالی
َ
 سارے نبی تیرے د

پر فضیلت رکھتے ہیں، برصغیر کے انبیا تمام محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ عقیدہ کہ حضرت 

کے انبیا مبارکہ واضح طور پر مسلمانوں کو مسلمانوں میں عام ہے۔ تاہم قرآن اور احادیث 

 درمیان تقابل کرنے سے روکتے ہیں۔

کو بعض انبیا میں ارشاد فرماتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بعض  253  آیتکی  بقرہ  ۂ آن سورقر

کا ذکر ہے جن سے اللہ نے علیہ السلام   پر بلند درجات عطا کیے۔ اس آیت میں حضرت موسیٰ

اللہ نے معجزات عطا کیے جنھیں کا ذکر ہے علیہ السلام عیسیٰ اور حضرت  مایاکلام فربراہِ راست 

 ان کی مدد کی۔ ذریعے سے ، کے  جبریل حضرت اور روح القدس، 

پر ایمان انبیا میں حکم دیا گیا ہے کہ وہ تمام  136  آیتکی  بقرہ  ۂتاہم، مسلمانوں کو سور

 کریں۔ فرمایا: لائیں اور ان کے درمیان کسی قسم کی تفریق نہ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––381میری دریافت   ––––

 ہماری جو ہے مانا کو چیز اسُ اور ہے مانا کو اللہ نے ہم دوکہ کہہ )ایمان والو(، انِ سے”

 نازل طرف کی اولاد کی اُن اور یعقوب اور اسحٰق اسمٰعیل، ابراہیم، جو اور گئی کی نازل طرف

 دی سے طرف کی پروردگار کے اُن کو نبیوں سب ےاور جو موسیٰ اور عیسیٰ اور دوسر گئی کی

( ہیں پیغمبر کے اللہ سب یہ) ۔کرتے نہیں فرق کوئی درمیان کے کسی سے میں انِ ہم گئی۔

 “۔ ہیں بردار فرماں کے اسُی ہم اور

نبی کئی منفرد خصوصیات عطا کیں۔ بہ حیثیت کو اللہ نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت 

 پر فضیلت دی گئی ہے۔ آپانبیا  چھ امور میں دیگرانھیں نے فرمایا کہ  ایک حدیث میں آپ

 نے فرمایا: 

 عطا کیے الکلم جوامع مجھے: ہے گئی کی عطا فضیلت سے چیزوں چھ پر  انبیا  دوسرے مجھے”

 گیا کیا حلال لیے میرے غنیمت مال ہے، گئی کی مدد میریذریعے سے  کے رعب ہیں، گئے

 طرف کی مخلوق تمام مجھے ،ہے گئی دی قرار پاک اور گاہتمام زمین سجدہ  لیے میرے ہے،

 (524رقم مسلم،) “۔ہے گیا دیا کر ختم سلسلہ کا نبوت پر مجھ اور ہے گیا بھیجا

کو دیگر پر بلند درجات انبیا نے اس بات کا اقرار کیا کہ بعض صلی اللہ علیہ وسلم  اگرچہ نبی

انبیا تمام   آپنے خود تاکید سے اور بارہا اس بات کی نفی فرمائی کہ عطا کیے گئے ہیں، لیکن آپ

 سے افضل ہیں۔ 

کے “تمام مخلوقات میں بہترین” کو  میں روایت ہے کہ ایک شخص نے آپ صحیح مسلم 

 کا اور فورا  فرمایا: نے اسے ٹو لقب سے مخاطب کیا۔ آپ

  ( 2369  )مسلم، رقم “۔کاہے   یہ لقب تو ابراہیم”

 کا ایک فرمان یہ ہے:  اسی طرح آپ

 (3234  )بخاری، رقم“۔  ہوں افضل سے متی بن یونس میں کہ کوئی یہ نہ کہے” 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––382میری دریافت   ––––

  اور 

 “۔ کہا جھوٹ نے اس ہوں، افضل سے متی بن یونس میں کہ کہا جس نے”

 (3245ترمذی، رقم )

نے مسلمانوں کو یہ حکم دیا کہ وہ یہ دعوی  نہ  صحیح مسلم کی ایک روایت کے مطابق آپ

قیامت کے دن  نےواضح فرمایا کہ   ہیں۔ آپپر فوقیت رکھتےعلیہ السلام   موسیٰ کریں کہ آپ

پہلے ہی اللہ کے عرش کے قریب موجود ہوں علیہ السلام   موسیٰتو  کو اٹھایا جائے گا جب آپ

  ( 2373 )مسلم، رقم ۔گے

کے درمیان تقابل کرنے اور ان میں سے   انبیا نے اپنے ماننے والوں کو  مزید برآں، آپ

 کا ارشاد ہے:  دینے سے منع فرمایا۔ آپ کسی کو کسی دوسرے سے افضل قرار

  (2281 )بخاری،رقم “۔ کرو دیا نہ بزرگی طرح اس پر دوسرے ایک باہم میںانبیا ”

کو انبیا دونوں یہ تعلیم دیتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے بعض  ،خلاصہ یہ ہے کہ قرآن و حدیث

کرنے سے روکا کیا گیا  کے درمیان تقابلانبیا خاص فضائل عطا کیے ہیں، لیکن مسلمانوں کو 

نے کبھی  نبی عظیم فضیلت دی گئی، لیکن آپبہ حیثیت کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔ حضرت 

 بلکہ ہمیشہ اس کو ناپسند کیا۔ ،اپنی برتری کا دعوی  نہیں کیا

 

 مشرقِ وسطیٰ میں ہی کیوں بھیجے گئے؟انبیا : تمام 7سوال نمبر 

کے رسولِ خدا ہونے پر تفصیلی گفتگو کے دوران  وسلم محمد صلی اللہ علیہمیں نے یہ مسئلہ 

کے زمانے تک ہر قوم علیہ السلام  ابراہیمحضرت ۔ قرآن اعلان کرتا ہے کہ واضح کیا ہےمیں 

 28القصص، 15:  17 بنی اسرائیل، 47: 10 یونس)۔ بھیجے جاتے رہے انبیا اور معاشرے میں 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––383میری دریافت   ––––

نبوت کا منصب ان کی نسل تک محدود کر دیا گیا، کے بعد علیہ السلام   ابراہیم حضرت  (59: 

 ۔کو اٹھایا جائےم اقوابجاے افراد کے تاکہ دنیا تک خدا کا پیغام پہنچانے کے لیے 

کا ذکر قرآن انبیا قرآن یہ بھی بیان کرتا ہے کہ بعض   (33:  3آل عمران، 27:  29تالعنکبو)

، 38:  25قانالفر)۔  صرف اللہ کو ہے جن کا علم ،بھی ہیںانبیا میں موجود ہے، لیکن ایسے کئی 

کے واقعات بیان انبیا مزید برآں، قرآن واضح کرتا ہے کہ مشرقِ وسطیٰ کے  (9: 14 ابراہیم

پہلے ہی  کتاب کین اور اہلکرنے کی وجہ یہ ہے کہ قرآن کے اولین مخاطب، یعنی عرب مشر

  (4: 54 القمر) ۔کے قصوں سے واقف تھےانبیا ان 

 

دیاں کیوں نے متعدد شامحمد صلی اللہ علیہ وسلم : 8سوال نمبر 

 ؟کیں

کے تعدد ازواج پر اعتراض کرتے ہیں محمد صلی اللہ علیہ وسلم اسلام کے بہت سے ناقدین 

ے، اسے اتنی شادیاں نہیں کرنی خدا ہونے کا دعوی  کر یہ دلیل دیتے ہیں کہ جو شخص نبی اور

 چا
خ
خ
ی

 ۔ ہ

  پر قوی معلوم نہیں ہوتا: مجھے یہ اعتراض چند وجوہات کی بنا

اخلاقی محسوس کرنا کوئی غیر مقدس یا غیرکے مطابق، جنس مخالف کے لیے کشش ۔ قرآن 1

 ۔ بات نہیں، بشرطیکہ جنسی تعلق کو ازدواجی بندھن کے دائرے میں محدود رکھا جائے

ل کی کے دور اور ثقافت میں مردوں کی متعدد شادیاں ایک معمومحمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ 2

محمد بات تھی، اور آج بھی کئی معاشروں میں یہ رواج عام ہے۔ حتیٰ کہ مکہ کے مشرکین، جو 

پر کوئی اخلاقی اعتراض  کے شدید ترین مخالفین تھے، نے اس پہلو سے آپصلی اللہ علیہ وسلم 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––384میری دریافت   ––––

 نہیں اٹھایا۔ 

 25 پہلی شادی نے اپنیمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ اگرچہ اس وقت تعددِ ازدواج عام تھا، 3

سال تک، ایک زوجہ کے  24کی وفات تک، یعنی    سال کی عمر میں کی، اور اپنی اہلیہ حضرت خدیجہ

اثر یرِزکسی شہوانی خواہش کے  ساتھ زندگی گزاری۔ اس سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ آپ

 نہیں تھے، بلکہ اپنی پوری جوانی ایک ہی عورت کے ساتھ وفاداری میں گزاری۔ 

متعدد عورتوں سے شادی کرنا کے دور اور ثقافت میں مردوں کا  صلی اللہ علیہ وسلم محمد ۔ 4

یہ حقیقت بھی قابل توجہ ہے کہ ۔ ایک عام بات تھی، اور اس پر کسی تعداد کی حد مقرر نہ تھی

اس ، اور سیاسی تحریک کے قائد تھے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ایک اہم سماجی، نظریاتی، عسکری

تر شادیاں اسی مشن کے ساتھ منسلک ضروریات کو پورا کرنے کے لیے کی  کی بیش آپ لیے

مزید برآں، یہ  ۔نے اپنی پہلی بیوی کی وفات کے بعد دس شادیاں کیں آپچنانچہ ، گئیں۔ 

  کی تمام ازواج مطلقہ یا بیوہ تھیں۔ کے علاوہ آپ   بھی قابل ذکر ہے کہ حضرت عائشہ

تو  کی ہر شادی کی وجوہات کا تفصیلی تجزیہ کرنا چاہتے ہیںوسلم محمد صلی اللہ علیہ اگر آپ 

کی دسویں  (Coversing Islam with Hamza Ali Abbasi) میری پوڈکاسٹ

قسط ملاحظہ کریں۔ انگریزی سب ٹائٹل کے ساتھ یہ اردو پوڈکاسٹ غامدی سینٹر آف اسلامک 

 ہے۔  جا سکتا دیکھاپر چینل یو ٹیوب لرننگ کے 

کی متعدد شادیوں میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم  سیاق کو مدنظر رکھتے ہوئے، مجھے مندرجہ بالا

کوئی اعتراض کی بات نظر نہیں آتی۔ ہاں، یہ بات قابل اعتراض ہوتی اگر آپ نے اپنی کسی 

محمد صلی زوجہ کے ساتھ کوئی ناانصافی کی ہوتی۔ تاہم، اس بارے میں کوئی ثبوت نہیں ملتا کہ 

محمد نے اپنی ازواج کے ساتھ کسی قسم کی بدسلوکی کی ہو۔ بلکہ حقیقت یہ ہے کہ  اللہ علیہ وسلم

کی اس  بھی آپ   کرام کو نہایت عزت دی اور آپ کے صحابۂ نے اپنی بیویوںصلی اللہ علیہ وسلم 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––385میری دریافت   ––––

نے اپنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم سنت پر عمل پیرا رہے۔ قرآن سے بھی یہ بات واضح ہوتی ہے کہ 

 ہیں۔ ان قرآنی شواہد پر مختصرا  نظر ڈالتے  ،یوں کے ساتھ بہترین سلوک کیا۔ آئیےتمام بیو

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی  میں اللہ تعالیٰ 34تا  28کی  احزابکی سورۂ  قرآن

کچھ خاص انھیں ازواجِ مطہرات کو مطلع فرماتے ہیں کہ ان کی حیثیت اور کردار کی بنا پر 

 کرنا ہوگا۔ یہ پابندیاں اسلام کی جدوجہد کے دشوار حالات کے تناظر میں پابندیوں کا سامنا

عائد کی گئیں۔ تاہم، ان پابندیوں کو نافذ کرنے سے قبل اللہ تعالیٰ نے ان ازواج کو یہ اختیار دیا 

وہ عزت و احترام کے ساتھ طلاق لے کر تو  کہ اگر وہ ان شرائط کے تحت زندگی گزارنا نہ چاہیں

معقول مالی معاونت فراہم کی انھیں تو  اختیار کر سکتی ہیں۔ اگر وہ علیحدگی کا فیصلہ کرتیںعلیحدگی 

جاتی اور نہایت وقار کے ساتھ رخصت کیا جاتا۔ لیکن ازواجِ مطہرات میں سے کسی نے بھی 

 اس اختیار کو استعمال نہ کیا اور اپنی مرضی سے ان اضافی پابندیوں کو قبول کر لیا، باوجود اس کے

 کہ وہ باعزت طریقے سے علیحدگی اختیار کر سکتی تھیں۔ 

یہ آیت اس بات کی ایک قوی دلیل ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ازواج 

کے ساتھ کوئی ناانصافی یا بدسلوکی نہیں کی۔ ان کی ازواج مطہرات کی طرف سے ان پابندیوں 

اگر وہ اپنے شوہر کے ہاتھوں کسی کہ  جنم دیتا ہے کو رضا مندی سے قبول کرنا ایک واضح سوال کو

وہ اس خدا کے احکامات اتنی خوش دلی سے کیسے مان رہیں تو  ظلم یا بدسلوکی کا شکار ہو رہی ہوتیں

 تھیں، جس کے بارے میں ان کے شوہر کا دعوی  تھا کہ وہ اس کے رسول ہیں؟ 

 

  ہے؟: کیا قرآن گھریلو تشدد کو جائز قرار دیتا9سوال نمبر 

کو اکثر تنقید کا نشانہ بنایا جاتا ہے۔ یہ دعوی  کیا جاتا ہے کہ  34نساء کی آیت  ۂقرآن کی سور



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––386میری دریافت   ––––

یہ آیت گھریلو تشدد کا جواز فراہم کرتی ہے اور شوہروں کو اپنی بیویوں پر جسمانی طاقت استعمال 

ہی، اور اس کرنے کی مکمل آزادی دیتی ہے۔ میرے لیے یہ آیت اسلام پر سب سے بڑا چیلنج ر

کے بارے میں ایسا جواب تلاش کرنے میں مجھے کئی سال لگے جو اخلاقی اور عقلی طور پر قابل 

 قبول ہو۔

اس آیت کا تفصیلی جائزہ اور اس کے سیاق و سباق کا مطالعہ واضح کرتا ہے کہ بیوی پر 

اجازت انتہائی  جسمانی طاقت کا استعمال عمومی طور پر ایک مجرمانہ عمل ہے۔ تاہم، سزا دینے کی

آخری اقدام کے عطا کی گئی ہے۔ اور وہ بھی محض اس لیے بہ طور نادر اور سنگین حالات میں 

کہ ایسا رشتہ ازدواج کو بچانے کی آخری کوشش کے طور پر کیا جائے۔ اس اجازت کے ساتھ 

 سخت شرط یہ ہے کہ سزا ایسی نہ ہو جو جسم پر کوئی نشان یا چوٹ کے آثار چھوڑے۔

 

  کا تجزیہ 34نساء کی آیت  ۂسور 

جیسا کہ پہلے تفصیل سے بیان کیا جا چکا ہے، قرآن ازدواجی رشتے اور خاندان کے ادارے کو 

مدتی دونوں کو طویل  ،خدا کا تخلیق کردہ سب سے اہم ادارہ قرار دیتا ہے، جو جوانوں اور بوڑھوں

  ذریعہ ہے۔اور نفسیاتی دیکھ بھال فراہم کرنے کا جسمانی، روحانی، جذباتی

قرآن خاندان کے ادارے کے تحفظ کے لیے غیر معمولی اقدامات کا حکم دیتا ہے۔ مثال 

ہم جانتے ہیں کہ ان معاشروں میں جہاں شادی کے بغیر جنسی تعلقات کو معمولی ، کے طور پر 

نکاح زور ہو جاتا ہے۔ اسی لیے اسلام نے  خاندانی ڈھانچہ کموہاں اور غیر ممنوع سمجھا جاتا ہے، 

کے دائرے سے باہر تمام اقسام کے جنسی تعلقات اور اعمال کو جرم قرار دیا ہے تاکہ خاندانی 

 نظام کی مضبوطی کو یقینی بنایا جا سکے۔ 

یا  ، چاہے وہ ریاست ہو، فوج ہو، بیوروکریسی ہو، کارپوریٹ دنیا ہوکے لیے ہر ادارے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––387میری دریافت   ––––

ہے۔ سرکشی کسی “ سرکشی” ہو سکتا ہے، وہ  ثابت تباہ کن اور  مہلک جو جرم  ، ہو  ازدواجی رشتہ

بھی ادارے میں قابلِ قبول نہیں ہوتی، کیونکہ اس کی معمولی سی اجازت بھی اس ادارے کی 

یقینی تباہی پر منتج ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دنیا کے سب سے آزاد خیال ممالک بھی سرکشی کے 

، ناروے، جو جدید ریاستوں میں خلاف سخت ترین سزائیں مقرر کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر

سال تک قید کی  21سے  6سب سے نرم قوانین رکھنے کے لیے مشہور ہے، غداری کے جرم پر 

سزا دیتا ہے۔

200

 

طور پر چلانے کے لیے ایک سربراہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر کسی موثر ہر ادارے کو 

 قابل نہیں رہتا۔ قرآن وہ اپنی ذمہ داریاں انجام دینے کےتو  ادارے کا کوئی سربراہ نہ ہو

اس کو مزید تفصیل سے  ،ازدواجی ادارے میں مرد کو خاندان کا سربراہ مقرر کرتا ہے۔ آئیے

 دیکھتے ہیں۔

خدا کے نزدیک مرد اور عورت برابر ہیں۔ تاہم، جب وہ نکاح کے بندھن میں داخل 

معاملات میں۔ ان  قرآن مرد کو زیادہ ذمہ داریاں سونپتا ہے، خاص طور پر مالیتو  ہوتے ہیں

اہم ذمہ داریوں کی بنیاد پر قرآن شوہر کو خاندان کے ادارے کا سربراہ مقرر کرتا ہے۔ شوہر 

کے اس بلند درجے کا مطلب صرف یہ ہے کہ جب بھی کسی خاندانی معاملے پر ڈیڈ لاک ہو، 

 آخری فیصلہ شوہر کا ہوگا۔تو  اور میاں بیوی کسی متفقہ فیصلے پر نہ پہنچ سکیں

                                                             

200

 دیکھیے:  

 “The Penal Code - Chapter 17. Protection of Norway’s Autonomy and 

Other Fundamental National Interests - Lovdata,”  

https://lovdata.no/dokument/NLE/lov/2005-05-20-

28/KAPITTEL2-2#%C2%A7116. 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––388میری دریافت   ––––

آن کو اس پر کوئی اعتراض نہیں کہ عورت بھی کمانے کا فیصلہ کرے اور خاندان کے قر

لیے مالی معاونت فراہم کرے۔ تاہم، اس کی یہ شراکت اختیاری ہے۔ وہ اپنی کمائی اپنے پاس 

رکھ سکتی ہے اور اس پر خاندان کے مالی معاملات کی ذمہ داری عائد نہیں ہوتی۔ اس کے 

  پوری کرے۔اسلام میں کچھ ایسی آراہے کہ وہ خاندان کی مالی ضروریات برعکس، شوہر پر لازم 

 نکاح میں عورت یہ شرط رکھے کہ وہ خاندان کی 
ٔ
بھی پائی جاتی ہیں جن کے مطابق، اگر معاہدہ

خاندان کی سربراہی بیوی کو منتقل ہو سکتی ہے۔ تاہم، قرآن یہ واضح تو  مالی ذمہ داری اٹھائے گی

سربراہ طور بہشوہر پر زیادہ ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں، اس لیے اسے  کرتا ہے کہ چونکہ

 خاندان کے ادارے میں فیصلہ سازی میں زیادہ اختیار دیا گیا ہے۔

قرآن کا شوہر کو بیوی پر ایک درجہ فضیلت دینے کا فرمان صنفی امتیاز نہیں قرار دیا جا سکتا۔ 

دونوں برابر ہیں۔ تاہم،  ،یک مرد اور عورتجیسا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے، خدا کے نزد

ازدواجی بندھن کے دائرے میں دی گئی ذمہ داریوں اور کرداروں کی تفریق کے ساتھ ان 

 کے درجات میں فرق پیدا ہوتا ہے۔

یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ اسی خاندان کے ادارے میں، جہاں شوہر کو بیوی پر بلند 

۔ تھ تعلق کے معاملے میں ماں کو باپ پر فوقیت دی گئی ہے درجہ دیا گیا ہے، وہیں بچوں کے سا

  (6181  )مسلم، رقم

ازدواجی تعلقات کے مختلف حقوق اور ذمہ داریوں بجاے یہ تفریق دراصل صنف کے 

 کے اصول پر مبنی ہے۔ 

حال کو  پر غور کرتے ہیں۔ یہ آیت ایک انتہائی صورت 34نساء کی آیت  ۂاب ہم سور

کا مطلب ایسی کھلی  “نشوز”کی مرتکب ہوتی ہے۔  “نشوز” میں بیوی بیان کرتی ہے جس 

سرکشی ہے جو اپنی انتہائی شدت اور دوام کی وجہ سے خاندان کے نظام کو خطرے میں ڈال 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––389میری دریافت   ––––

 اور پورے گھر کے ماحول کو نقصان پہنچائے۔ دے

 حال میں قرآن شوہر کو درج ذیل اقدامات کی ہدایت دیتا ہے:  ایسی صورت

حکم ہے کہ وہ سب سے پہلے بیوی سے بات چیت کرے اور اس مسئلے کو حل کرنے شوہر کو 

کی کوشش کرے۔ یہ عمل ممکنہ طور پر کئی ہفتوں یا مہینوں تک جاری رہ سکتا ہے تاکہ مسئلے کو 

پھر شوہر اس تو  پرامن طور پر حل کیا جا سکے۔ اگر بیوی کی طرف سے نشوز کا رویہ برقرار رہے

 تعلق کو ختم کرے تاکہ زوجہ کو مسئلے کی سنگینی کا احساس دلایا جا سکے۔ اس کے ساتھ ہر قسم کے

دونوں فریقین کو ایک دوسرے سے علیحدگی اختیار کرنے کی آزادی حاصل ہوتی میں  دوران

نکاح تو  ہے۔ اگر بیوی کی سرکشی برقرار رہے اور دونوں میں سے کوئی علیحدگی اختیار نہ کرے

 کے طور پر شوہر کو اجازت دی گئی ہے کہ وہ بیوی کو جسمانی سزا کو بچانے کی آخری کوشش

سمجھنا ضروری جنھیں دے سکتا ہے۔ لیکن یہ اجازت کچھ اہم شرائط کے ساتھ مشروط ہے، 

 ہے۔

اول، جسمانی سزا کے اختیار کا استعمال صرف ایک اصلاحی اقدام کے طور پر جائز ہے، 

 بچے کی نافرمانی پر ہلکی سرزنش کرتے ہیں۔ یہ سزا اس بالکل اسی طرح جیسے والدین یا استاد کسی

حد تک محدود ہونی چاہیے کہ اس کے نتیجے میں جسم پر کوئی نشان یا زخم نہ آئے، ورنہ یہ فعل 

صلی اللہ علیہ  جرم کے زمرے میں آتا ہے اور سزا کا مستحق ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں نبی کریم

نے فرمایا کہ بیوی پر جسمانی سزا ایسی   مطابق، آپکی ہدایت واضح ہے۔ ایک حدیث کےوسلم 

  (1851  )ابن ماجہ، رقم۔نہ ہو کہ اس کے جسم پر کوئی نشان یا زخم آئے 

دوم، جسمانی طاقت کے استعمال کی اجازت ایک آپشن ہے، یہ کوئی فرض عمل نہیں۔ اس 

تو  ستعمال کر رہے ہیںلیے اگر کسی معاشرے میں یہ محسوس کیا جائے کہ مرد اس اجازت کا غلط ا

 لے لیں۔ حکومتوں کو یہ اختیار حاصل ہے کہ وہ قوانین بنا کر مردوں سے یہ حق مکمل طور پر واپس



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––390میری دریافت   ––––

جب اس بات کا  ،سوم، شوہر جسمانی سزا کا حق صرف اس وقت استعمال کر سکتا ہے

رشتہ بحال کر حقیقت پسندانہ امکان ہو کہ یہ اقدام بیوی کی واضح سرکشی کو دور کر کے ازدواجی 

سکے گا۔ یہ سوال اٹھایا جا سکتا ہے کہ کیا مرد کی طرف سے ایک ایسی بیوی کو جسمانی سزا دینا جو 

اور سرکشی میں بہت بڑھی ہوئی ہو، مسئلے کو مزید خراب کر کے طلاق کے امکانات کو بڑھا  زنشو

ہے۔ تاریخ میں یا قرآن ہر زمانے اور ہر تہذیب کے لیے رہنمائی فراہم کرتا  نہیں دے گا؟ 

موجودہ دور میں کچھ ثقافتی اور تہذیبی حالات ایسے ہو سکتے ہیں جہاں جسمانی طاقت کے محدود 

 اور متعین استعمال سے بیوی کی سرکشی کو دور کر کے ازدواجی تعلق کو بچایا جا سکتا ہو۔

( اس کے بارے میں 130-128: 4  ءالنساقرآن )تو  اگر شوہر کی طرف سے نشوز ہو

عورت کے لیے رہنمائی فراہم کرتا ہے۔ ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے عورت کو ہدایت دی ہے 

حل ذریعے سے کہ وہ مسئلے کو سلجھانے کی کوشش کرے۔ اگر مسئلہ بات چیت یا مفاہمت کے 

عورت کو ہدایت دی گئی ہے کہ وہ شوہر سے علیحدگی تو  نہ ہو اور شوہر اپنی سرکشی پر قائم رہے

ذریعے سے ے۔ تاہم، یہ کہیں تجویز نہیں کیا گیا کہ عورت شوہر کو جسمانی سزا کے اختیار کر

 راہ راست پر لائے۔ اس کی درج ذیل وجوہات ہیں:

دونوں اس کی نظر میں برابر ہیں۔  ،اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر فرمایا ہے کہ مرد اور عورت

بیوی کے کردار اختیار کرتے ہیں،  تاہم، نکاح کے ادارے میں، جہاں مرد اور عورت شوہر اور

شوہر کو بیوی پر ایک درجہ فضیلت دی گئی ہے۔ اس کی وجوہات پہلے بیان کی جا چکی ہیں۔ قرآن 

نکاح کو ایک ادارہ سمجھتا ہے اور یہ حکم دیتا ہے کہ اس ادارے کو بھی اسی طرح کے اصولوں 

 تے ہیں۔اور قوانین کے تحت چلایا جائے جیسا کہ دیگر ادارے چلائے جا

اس سیاق میں، جیسے ایک فوج میں سینئر رینک رکھنے والا میجر جونیئر رینک رکھنے والے 

یا جیسے ایک چیف  لیکن اس کے برعکس نہیں ممکن نہیں ہوتا ،کیپٹن کو سرزنش کر سکتا ہے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––391میری دریافت   ––––

 ڈائریکٹر کو تنبیہ کر سکتا ہےCEOایگزیکٹو آفیسر )

 

 

 

خ

لیکن اس کے برعکس ممکن نہیں،  ،( می

سی طرح نکاح کے ادارے میں بھی عمومی طور پر شوہر بیوی کو سرزنش کر سکتا ہے، لیکن بیوی ا

 شوہر کو نہیں۔

اب ایک متبادل منظرنامہ پر غور کریں۔ اگر اعلیٰ رینک رکھنے والا افسر بدتمیزی کرے تو 

کی  جونیئر رینک والا افسر اسے سرزنش نہیں کر سکتا، لیکن وہ اس ادارے سے مستعفی ہونے

آزادی رکھتا ہے۔ اسی طرح، اگر شوہر نشوز )سرکشی( کا مرتکب ہو اور اپنا رویہ درست نہ 

 کرے تو بیوی کو حق حاصل ہے کہ وہ شوہر کو چھوڑ دے یا نکاح کے تعلق سے نکل جائے ۔

خوبی علم تھا کہ جسمانی سزا کے استعمال کی  کو اس بات کا بہصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

کسی بھی زخم یا نشان کے بغیر ہو، صرف غیر معمولی حالات میں ایک استثنائی اقدام  جو اجازت، 

کو یہ بھی علم تھا کہ بہت سے مرد اس اجازت کا غلط استعمال کر  کے طور پر دی گئی ہے۔ آپ

نے ہمیشہ  سکتے ہیں اور گھریلو تشدد کو جائز قرار دینے کی کوشش کریں گے۔ اسی لیے آپ

 د کے خلاف وعظ کیا۔ مثال کے طور پر، ایک حدیث میں روایت ہے: خواتین پر تشد

 “۔اپنی عورتوں کو نہ مارو اور ان کے ساتھ بدتمیزی نہ کرو”

 (2144  )ابوداؤد، رقم 

 نے فرمایا:  پر آپ ایک اور موقع

  “۔تم میں سب سے بہترین وہ ہیں جو اپنی عورتوں کے ساتھ اچھا سلوک کرتے ہیں”

 (1162  رقم )سنن ترمذی،

اگلے سوالات کی طرف بڑھنے سے قبل یہ وضاحت ضروری ہے کہ جب بھی میں اپنے 

اور فنونِ لطیفہ کے  مسلمان بھائیوں اور بہنوں سے پردہ، حجاب، اختلاطِ مرد و زن، موسیقی

عمومی طور پر ان کا جواب ان تو  حوالے سے اسلامی احکام کے بارے میں گفتگو کرتا ہوں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––392میری دریافت   ––––

ور نقصانات پر ایک طویل تقریر سے شروع ہوتا ہے۔ پردے، حجاب اور چیزوں کے فوائد ا

صنفی علیحدگی کے فوائد اور موسیقی و فنون کے نقصانات پر دلائل دیے جاتے ہیں۔ میں ہمیشہ 

اور ثقافتی فوائد یا  اس مرحلے پر وضاحت کرتا ہوں کہ میری اصل جستجو ان سماجی، اخلاقی

میری بنیادی تلاش یہ جاننے کی ہے کہ ان معاملات میں نقصانات کے بارے میں نہیں ہے۔ 

 خدا کے احکامات کیا ہیں اور ان کی اجازت یا ممانعت کس حد تک واضح کی گئی ہے۔

 

: کیا اسلام موسیقی اور دیگر فنون لطیفہ کو ممنوع قرار دیتا 10سوال 

 ہے؟

سینٹر آف  اہم نوٹ: اس موضوع پر حوالہ جات کے ساتھ تفصیلی جوابات لیے غامدی

 “اعتراضات کے جواب میں 23 ” اسلامک لرننگ کے یوٹیوب چینل پر موجود ویڈیو سیریز

 دیکھیے۔  “غنا اور موسیقی” میں 

اسلام میں کسی چیز کو ممنوع یا حرام قرار دینے کے لیے ضروری ہے کہ وہ یا تو قرآن میں 

۔ مثال کے طور پر قرآن تمام یا اصولی طور پر قرآن کی تعلیمات کے خلاف ہو صریحاً ممنوع ہو

غیر ازدواجی جنسی تعلقات کو واضح الفاظ میں حرام قرار دیتا ہے۔یہ صریح ممانعت ہے۔ 

کو حرام قرار دیا ہے، اس  اشیا اصولی ممانعت کی مثال شراب نوشی ہے۔ قرآن نے نشہ آور 

استعمال ذریعے سے  کےانجکشن   یا  چاہے وہ پینے، سموکنگ—اصول کی روشنی میں ہر نشہ آور چیز

کم یا زیادہ مقدار میں ممنوع قرار پاتی ہے۔ اسی طرح، قرآن میں ظلم کی اصولی —کی جائے

ہے۔جہاں ممانعت وارد ہوئی ہے۔ لہٰذا ہر وہ عمل جو کسی بھی طرح کے ظلم کا سبب بنے، ممنوع 

 کے تک موسیقی اور دیگر فنون لطیفہ کا تعلق ہے، قرآن میں کہیں بھی موسیقی، موسیقی



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––393میری دریافت   ––––

 یا کسی اور قسم کے فن کو صریحاً یا اصولی طور پر ممنوع قرار نہیں دیا گیا۔ آلات

 

 حدیث میں موسیقی اور دیگر فنون لطیفہ کی ممانعت موجود نہیں ۂذخیر

جہاں تک احادیث کا تعلق ہے، ایسی کوئی مستند حدیث موجود نہیں ہے جس میں رسول 

 آلات پر مکمل پابندی عائد کی ہو۔ اس کے برعکس، کئی نے موسیقی کےصلی اللہ علیہ وسلم  اللہ

۔ ان احادیث کے موسیقی اور گانے بجانے کی اجازت پر دلالت کرتی ہیں مستند احادیث 

 کرام اور صحابۂ  کی ازواج مطہرات ، آپصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہبعض موقعوں پر  مطابق

صلی اللہ علیہ  یہ کہ کئی احادیث میں رسول اللہ ۔ مزیدہے و خواتین کو سنا  گانے والے مردنے 

دی ہے۔ اگرچہ کئی ترغیب عید اور دیگر تہواروں پر گانے بجانے کی ، نے شادیوںوسلم 

کے بارے  نے موسیقی کے ممکنہ نقصاناتصلی اللہ علیہ وسلم  احادیث کے مطابق رسول اللہ

 طور پر ممنوع قرار نہیں دیا۔ ذیل نے اسے قطعی میں اپنے ماننے والوں کو خبردار کیا، لیکن آپ

 : میں کچھ مثالیں پیش کی جاتی ہیں

سنا۔ گانے والی کو نے ایک رضی اللہ عنہا   اور حضرت عائشہصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

نے موسیقی اور گانے کے ممکنہ نقصانات کی صلی اللہ علیہ وسلم  گانے کے اختتام پر رسول اللہ

)مسند  “۔اس کے نتھنوں میں شیطان پھونکیں مار رہا ہے ”  فرمایا: طرف اشارہ کرتے ہوئے

 (15720 احمد، رقم

کے سامنے گانا    اور آپ کے صحابہ کرامصلی اللہ علیہ وسلم  نے رسول اللہگانے والی ایک  

  (2311 )مسند احمد،رقم ۔گایا

کی فتح کے بعد  میں ایک جنگ میں مسلمانوںموجودگی کی صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

،رقم۔لوگوں نے خوشی کے اظہار میں گانے گائے اور رقص کیا    ( 4236  )سنن کبری 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––394میری دریافت   ––––

کو ایک شادی میں جاتے وقت تاکید کی کہ    نے حضرت عائشہصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

   (1900  )سنن ابن ماجہ، رقم ۔ کا انتظام کیا جائےکسی گانے والے تقریب کے لیے 

کے  رضی اللہ عنہ ابوبکرحضرت نے صلی اللہ علیہ وسلم  قع پر رسول اللہعید کے مو

 )بخاری،رقم۔ گانے کی ترغیب دی اور موسیقی کو قبول کیا  اعتراض کرنے کے باوجود گانا

952)   

 

 ایک غلط فہمی: دف کے علاوہ دیگر آلات موسیقی ممنوع ہیں۔ 

کا ذکر آیا ہے۔ اس وجہ سے کئی  مذکورہ بالا احادیث میں اکثر گلوکاروں کے ساتھ دف

دیگر آلات موسیقی جب کہ قائم کی کہ صرف دف کا استعمال جائز ہے،  راے نے یہ علما مسلم 

ممنوع ہیں۔ تاہم، اس موقف کو درست ثابت کرنے کے لیے ضروری ہے کہ قرآن یا 

کو  حدیث میں کوئی واضح حکم موجود ہو جو تمام آلات موسیقی کو حرام قرار دے اور دف

اس پابندی سے مستثنیٰ قرار دے۔ لیکن قرآن یا حدیث میں ایسی کوئی نص موجود نہیں 

ینے کی کوئی بنیاد نہیں ہے۔ صرف دف کے سوا دیگر آلاتِ موسیقی کو حرام قرار د لہٰذا ہے۔ 

اپنی جوانی کا ایک واقعہ بیان فرماتے صلی اللہ علیہ وسلم  ، ایک حدیث میں رسول اللہںبرآمزید

کو کسی گناہ سے  کو نبوت عطا نہیں ہوئی تھی۔ اس واقعے میں اللہ نے آپ اس وقت آپ ہیں۔

سننے میں  بچانے کے لیے ایک شادی کی تقریب میں موسیقی، دف اور دیگر آلات موسیقی

مشغول رکھا۔ یہ واقعہ اس تصور کو رد کرتا ہے کہ دف کے سوا دیگر تمام آلات موسیقی کا 

ذاتِ خود گناہ کے زمرے میں آتے تو اللہ تعالیٰ  سیقی کے آلات بہاستعمال گناہ ہے۔ اگر مو

کسی کو گناہ سے بچانے کے لیے استعمال نہ کرتا۔ اس حدیث کا ایک مختصر تجزیہ پیش انھیں 

 ہے۔ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––395میری دریافت   ––––

صلی اللہ علیہ وسلم  ( میں مروی اس حدیث میں رسول اللہ6272 صحیح ابن حبان )رقم

کو نبوت ملنے سے بہت پہلے   ایک واقعہ بیان کرتے ہیں، جو آپکو اپنی جوانی کا   اپنے ایک صحابی

نے ایک گناہ کا ارادہ کیا، لیکن اللہ تعالیٰ نے  فرماتے ہیں کہ دو مواقع پر آپ پیش آیا۔ آپ

ایسی محفل میں  نے وضاحت کی کہ دو مختلف مواقع پر آپ کو اس سے محفوظ رکھا۔ آپ آپ

کا اشارہ ایسی محفلوں کی  ان جایا کرتے تھے۔ شاید آپجہاں مکہ کے نوجو ،جانے کے لیے نکلے

دستیاب ہوتیں۔ اس حدیث چلتا اور عورتیں  جوا اور طرف تھا جہاں عام طور پر شراب نوشی

 نے واضح فرمایا کہ دونوں مواقع پر آپ کے راستے میں شادی کی تقریب ہو رہی ہوتی میں آپ

وہیں رک  اور موسیقی کی آواز سن کر آپ اور اس میں موسیقی اور گانا چل رہا ہوتا۔ گانے

آپ موسیقی سننے میں مشغول ہو گئے یہاں تک کہ ہر موقعے پر فرماتے ہیں کہ  جاتے۔ آپ

آپ کو نیند آ گئی اور آپ ان محفلوں تک پہنچ ہی نہ سکے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے آپ کو گناہ 

تقریب میں دف اور نے وضاحت سے بتایا کہ اس  سے بچا لیا۔یہ بات اہم ہے کہ آپ

  جا رہے تھے۔ بجاے دوسرے مزامیر 

مذکورہ حدیث سے یہ واضح ہوتا ہے کہ موسیقی اور گانے بنیادی طور پر نہ قرآن میں 

صراحت سے یا اصولی طور پر حرام قرار دیے گئے ہیں اور نہ ہی احادیث میں۔ حقیقت یہ ہے 

اور دیگر آلات  گانے اور دف  گانانےصلی اللہ علیہ وسلم  کہ متعدد احادیث میں رسول اللہ

 بجانے کی اجازت دی ہے۔ موسیقی

بعض طبقات موسیقی اور جنھیں قرآن اور احادیث مبارکہ میں کچھ ایسے ارشادات ہیں 

تمام فنون کی ممانعت کے حق میں پیش کرتے ہیں۔ لیکن اگر ان آیات اور احادیث کا گہرائی 

 اور فنون کے غیر شرعی اور کہ یہ نصوص موسیقیسے تجزیہ کیا جائے تو یہ واضح ہوتا ہے 

اخلاقی استعمال سے منع کرتی ہیں، نہ کہ ان پر مکمل پابندی عائد کرتی ہیں۔ آئیں ان قرآنی غیر



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––396میری دریافت   ––––

 آیات اور احادیث کا مختصر تجزیہ کریں۔

دلیل پیش  بہ طور موسیقی اور گانے کی ممانعت کے لیے جنھیں قرآن کی وہ آیات  ۔الف 

 :کیا جاتا ہے

عام طور پر موسیقی کے حرام ہونے جنھیں قرآن میں بنیادی طور پر تین ایسی آیات ہیں 

کے ثبوت کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ لیکن اگر ان آیات کو گہرائی سے سمجھا جائے تو یہ 

حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ ان آیات میں موسیقی اور فنون کے غیر اخلاقی استعمال کو ممنوع 

 گیا ہے، نہ کہ ان پر کلی پابندی لگائی گئی ہے۔قرار دیا 

 میں ارشاد ہوتا ہے:  6لقمان کی آیت  ۂسور ۔ 1

اسِ کے برخلاف لوگوں میں ایسے بھی ہیں جو فضولیات )لہو الحدیث( کے خریدار ”

بنتے ہیں تاکہ اللہ کی راہ سے بغیر کسی علم کے گم راہ کریں اور اسُ کی آیتوں کا مذاق اڑائیں۔ 

 “ کہ جن کے لیے ذلت کا عذاب ہے۔یہی ہیں

ہْو’ لفظ 
َ
ان تمام چیزوں کو بیان کرنے کے لیے استعمال کیا جاتا ہے جو انسان کو مشغول کر ‘ل

لیتی یا تفریح فراہم کرتی ہیں، جیسے شاعری، کھیل، موسیقی، رقص، یا کوئی بھی ایسی سرگرمی جو 

 اسلام موسیقی کو حرام قرار دیتا انسان کو مصروف رکھے۔ بعض لوگ یہ دعوی  کرتے ہیں کہ

ہْو’  ہے اور ان کے نزدیک قرآن کی اس آیت میں 
َ
کا مطلب خاص طور پر موسیقی ہے۔     ‘ل

ہْو’  تاہم، یہ استدلال درست نہیں کیونکہ قرآن میں 
َ
مات پر استعمال ہوا ہے، جیسے مختلف مقا‘ل

کی   اعراف ۂاور سور 17 آیتکی  ءنبیاا ۂ، سور 64  آیتکی عنکبوت  ۂ، سور32 آیتکی انعام  ۂسور

ہْو’  اور ان تمام مقامات پر  51 آیت
َ
کا مفہوم تفریح اور مشغولیت ہے، نہ کہ لازمی طور پر    ‘ل

ہْو’  موسیقی یا گانا۔ اگرچہ موسیقی ایک قسم کی مشغولیت ہو سکتی ہے، لیکن قرآن نے 
َ
کو ‘ل

تمام امور کے لیے عام رکھا ہے جو  بلکہ اسے ان ،صرف موسیقی کے لیے مخصوص نہیں کیا



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––397میری دریافت   ––––

انسان کو دین اور مذہبی فرائض سے غافل کر سکتے ہیں۔یہ حقیقت اس وقت مزید واضح ہو جاتی 

ہے جب ہم مفسرین کی تشریحات کا مطالعہ کرتے ہیں۔ مشہور مفسرین جیسے امام طبری، 

  نے بھی لفظ —دیا ہےنے خود موسیقی کو ممنوع قرار  جنھوں —حتیٰ کہ مولانا مودودی زمخشری

ہْو’
َ
 انھوں کو ان تمام چیزوں کے طور پر بیان کیا ہے جو انسان کو مشغول اور محظوظ کرتی ہیں۔  ‘ل

 نے اسے صرف موسیقی تک محدود نہیں کیا۔

یہ آیات اس وقت نازل ہوئیں جب مکہ کے مشرک سرداروں نے قرآن کی تبلیغ سے 

 کا سہارا لیا۔ اگر ہم یہ مان بھی لیں کہ یہ خاص لوگوں کی توجہ ہٹانے کے لیے گانے اور رقص

یہ واضح طور پر ان فنون کے غلط استعمال کی تو  آیت گانے اور رقص کی طرف اشارہ کرتی ہے

مذمت کر رہی ہے، نہ کہ ان پر مکمل پابندی کا اعلان کر رہی ہے۔ آیت سے یہ معلوم ہوتا ہے 

تو   سے غافل کرنے کے لیے استعمال کیا جائےکہ کوئی بھی فن، اگر اسے لوگوں کو دینی فرائض

ذات  اس کا یہ استعمال ناجائز ہوگا۔ درحقیقت، قرآن اعلان کرتا ہے کہ کوئی بھی عمل، جو بہ

خود جائز ہو، اگر وہ دینی ذمہ داریوں میں رکاوٹ بنے تو وہ عمل ناجائز ہو جاتا ہے۔ مثال کے 

کی جمعہ  ۂلیکن سور، مکمل طور پر جائز عمل ہے طور پر تجارت کو لیں، جو اسلام کے مطابق ایک

میں بیان کیا گیا ہے کہ اگر تجارت کسی شخص کو اس کے دینی فرائض سے غافل  11  آیت

 ایسی تجارت گناہ کا باعث بن جاتی ہے۔تو  کرے

مختصر یہ کہ یہ آیات خاص طور پر موسیقی یا گانے کو زیر بحث نہیں لاتیں، بلکہ کسی بھی 

ہْو’   کی طرف اشارہ کرتی ہیں جو مشغولیت یا تفریح کا ذریعہ بنے۔ تاہم، اگر کوئی ایسی سرگرمی
َ
  ‘ل

، کا مطلب موسیقی اور گانا بھی لے، تب بھی یہ آیت فنون پر مکمل پابندی کا اعلان نہیں کرتی

جب لوگ ان میں  ،یہ ظاہر کرتی ہے کہ موسیقی، گانا یا فنون اس وقت مسئلہ بن جاتے ہیں بلکہ

 س حد تک مشغول ہو جائیں کہ اپنے دینی فرائض سے غافل ہو جائیں۔ا



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––398میری دریافت   ––––

 64آیت ، بنی اسرائیل  ۔ 2

یہ آیت اس حقیقت کو بیان کرتی ہے کہ شیطان کو یہ آزادی دی گئی ہے کہ وہ اپنی آواز 

 لوگوں کو بہکا سکتا ہے۔ آیت میں ارشاد ہوتا ہے:ذریعے سے کے 

 پر اُن لے، گھبرا اُنھیں سے( صوتک) غوغا پنےا تو چلے بس تیرا پر جس سے انِ میں”

 سے اُن اور جا بن ساجھی کا اُن میں اولاد اور مال اُن کے لا، چڑھا پیادے اور سوار اپنے

 سوا کے دھوکے ہے، کرتا سے اُن وعدے جو شیطان کہ ہے یہی حقیقت لے۔ کر وعدے

 “ہوتے۔ نہیں کچھ

 “آواز” ہے، جو لفظی طور پر  “صوت” لفظ کے لیے استعمال ہونے والا “آواز ” عربی میں 

 ہی کے معنی رکھتا ہے۔

شیطان کی ” وہ لوگ جو موسیقی کو اسلام میں ممنوع سمجھتے ہیں، ان کا کہنا ہے کہ آیت میں 

 سے مراد موسیقی اور گانا ہے۔ تاہم، یہ تفسیر درست نہیں، کیونکہ: “آواز

سے سمجھ سکتا ہے کہ آیت میں استعمال اول، عربی زبان کا ابتدائی طالب علم بھی آسانی 

سب یہ واضح کرتے ہیں کہ یہاں  ،اور سیاق و سباق ہونے والے لفظ، اس کے جملے کی ساخت

شیطان کی آواز سے مراد اس کی وسوسہ اندازی ہے، جو لوگوں کو برائی کی طرف مائل کرتی 

در اور مولانا مودودی ہے۔ دوم، مشہور اسلامی مفسرین جیسے امام طبری، زمخشری، شاہ عبدالقا

 نے اس لفظ کا ترجمہ گانے یا موسیقی کے طور پر نہیں کیا ہے۔

  61-59نجم آیات ۂسور ۔ 3

یہ آیات ان لوگوں کو مخاطب کرتی ہیں جو قرآن کی آیات کا مذاق اڑاتے ہیں اور اس 

 تفریحی سرگرمیوں میں گہرائی سے مشغول رہتے ہیں۔ بہت سے مسلمان اس باتمیں دوران 

پر اصرار کرتے ہیں کہ اسلام میں موسیقی اور گانے ممنوع ہیں، اور وہ اس آیت میں استعمال 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––399میری دریافت   ––––

کے طور پر موسیقی اور گانے کے لیے خاص “تفریح” کو ‘ سامدون’ ہونے والے عربی لفظ 

قرار دیتے ہیں۔ تاہم، کسی بھی معروف مترجم نے اس لفظ کو واضح طور پر موسیقی اور گانے 

کے لغوی معنی کسی بھی تفریحی سرگرمی کو بیان ‘ سامدون’   بیان نہیں کیا۔ لفظ کے معنی میں 

 کر سکتے ہیں، جن میں کھیل کود بھی شامل ہے۔

 “تفریح” دوم، اگر بر سبیل بحث کے طور پر یہ مان بھی لیا جائے کہ قرآن اس آیت میں 

اضح کرتا ہے کہ موسیقی اور گانے کی طرف اشارہ کرتا ہے، تب بھی یہ وذریعے سے کے 

قرآن سے غفلت برتتے ہوئے اور اس کا مذاق اڑاتے ہوئے موسیقی اور گانے میں مشغول 

قرآن اس بات پر زور دیتا ہے کہ کوئی بھی سرگرمی، چاہے وہ تجارت ہو یا لہٰذا ہونا ممنوع ہے۔ 

۔یہ فنون، اگر دینی فرائض کو نظرانداز کرتے ہوئے انجام دی جائے تو وہ حرام ہو جاتی ہے

 آیات موسیقی اور فنون پر مکمل پابندی کا اعلان نہیں کرتیں۔

بعض احادیث کا  موسیقی اور گانے کی ممانعت کو ثابت کرنے کے لیے پیش کی گئی۔ ب 

 تجزیہ:

موسیقی کے اس دلیل کے طور پر پیش کیا جاتا ہے کہ جنھیں بہت سی روایات ایسی ہیں 

 ان احادیث کا مختصر جائزہ لیتے ہیں۔  ،آلات ممنوع ہیں۔ آئیے  تمام اقسام کے

 پہلی حدیث

 نے فرمایا:صلی اللہ علیہ وسلم  روایت ہے کہ رسول اللہ

 اور شراب ریشم، ،جنسی تعلقات جو گے ہوں ایسے لوگ کچھ میری امت میں”

 (5590 رقم، صحیح بخاری  ) “گے۔ لیں کر حلال لیے اپنے کو آلات کے موسیقی

اور موسیقی کے آلات کی ممانعت نہیں  ، ریشم تعلقاتجنسیاقسام کے ہر یہ حدیث 

اس  ،آئیے۔ کرتی، بلکہ صرف ان اقسام کی ممانعت کرتی ہے جو اسلام میں ناجائز سمجھی گئی ہیں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––400میری دریافت   ––––

 کی وضاحت کرتے ہیں:

وہ درحقیقت جب کہ یہ حدیث بیان کرتی ہے کہ کچھ لوگ چار چیزوں کو حلال کر لیں، 

مکمل طور پر اسلام میں  اشیا دیکھنا ضروری ہے کہ آیا یہ چاروں  اسلام میں ناجائز ہیں۔ اب یہ

 حرام ہیں یا صرف مخصوص حالات میں حرام ہیں۔ 

کو سختی سے حرام قرار دیا ہے، جیسا کہ سورہ  اشیا : قرآن نے تمام نشہ آور اشیا الف۔ نشہ آور 

کی   اس بات کی پیشین گوئیحدیث میںلہٰذا میں واضح طور پر بیان کیا گیا ہے۔  90 آیتکی  مائدہ 

کا استعمال کریں گے جو اسلام میں قطعی طور پر حرام  اشیا گئی ہے کہ لوگ کھلے عام ان نشہ آور 

 ہیں۔

ب۔ جنسی تعلقات: اسلام تمام قسم کے جنسی تعلقات کو ممنوع قرار نہیں دیتا۔ شوہر اور 

غیب دی گئی ہے۔ اس لیے، بلکہ ان کی تر ،بیوی کے درمیان جنسی تعلقات نہ صرف جائز ہیں

حدیث یہ دعوی  نہیں کرتی کہ تمام اقسام کے جنسی تعلقات کو ممنوع قرار دیا گیا ہے اور لوگ 

کرتی ہے نشان دہی حدیث ان غیر شرعی تعلقات کی ،  بلکہ۔ اپنے طور پر حلال بنائیں گےانھیں 

گوئی کرتی اور یہ پیشین  تعلقاتجو اسلام میں سختی سے منع کیے گئے ہیں، جیسے نکاح کے بغیر جنسی 

  ۔ہے کہ لوگ ان غیر شرعی تعلقات کو حلال سمجھنے لگیں گے

جب کہ ج۔ ریشم: اسلام نے ریشم کو خواتین کے لیے مکمل طور پر جائز قرار دیا ہے، 

مردوں کے لیے اسے ممنوع کیا گیا ہے۔ حدیث اس بات کی طرف اشارہ نہیں کرتی کہ ریشم 

نوں کے لیے حرام ہے اور لوگ اسے حلال بنا لیں گے۔ بلکہ، حدیث ذات خود تمام مسلما بہ

اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ مرد کھلے عام ریشم پہنیں گے، جو ان کے لیے اسلامی 

 احکام کے تحت ممنوع ہے۔

د۔ موسیقی کے آلات: جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا ہے، قرآن و حدیث میں موسیقی کے 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––401میری دریافت   ––––

پر ممنوع قرار نہیں دیا گیا، بلکہ ان کا ناجائز استعمال ممنوع ہے۔ اس حدیث آلات کو مکمل طور 

 ،میں اس بات کی پیشین گوئی کی گئی ہے کہ لوگ کھلے عام ایسے گانے اور موسیقی سنیں گے

جن میں وہ عناصر شامل ہوں گے جو اسلام میں حرام قرار دیے گئے ہیں، مثلاً فحش مواد، دین 

 د پیدا کرنے والے عناصر۔سے غفلت یا اخلاقی فسا

 دوسری حدیث

( میں روایت ہوئی ہے، بیان کرتی ہے کہ 4535 رقم) مسند احمد جو  ایک اور حدیث

نے کسی کو بانسری بجاتے  ایک اونٹنی پر سفر کر رہے تھے کہ آپصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

 ساتھی سے فرمایا کہ وہ نے اپنی انگلیاں اپنے کانوں میں ڈال لیں اور اپنے ہوئے سنا۔ آپ

مطلع کرے جب آواز ختم ہو جائے۔ جو لوگ یہ دعوی  انھیں بانسری کی آواز سنتا رہے اور 

کرتے ہیں کہ اسلام میں موسیقی کے آلات حرام ہیں، وہ اس حدیث کو دلیل کے طور پر پیش 

سن کر اپنے کان بند نے بانسری کی آواز صلی اللہ علیہ وسلم  کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ رسول اللہ

 کر لیے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ موسیقی کے آلات ممنوع ہیں۔

اگر بانسری واقعی ایک حرام آلہ تھا اور اس کہ  تاہم، یہاں ایک اہم سوال پیدا ہوتا ہے

نے اپنے ساتھی کو کیوں اجازت دی کہ وہ صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہتو  کی آواز سننا گناہ تھا

نے یہ کیوں نہیں فرمایا کہ وہ بھی اپنے کان بند کر لے اور یہ کہ وہ  کو سنتا رہے؟ آپاس آواز 

 کے نےجاچلے آگے چلتے جائیں اور اسی وقت کان سے انگلی ہٹائیں گے، جب توقع ہو کہ اتنا دور 

نے  وسلم صلی اللہ علیہ رسول اللہتو  بعد آواز آنا بند ہو گئی ہو گی؟ اور اگر بانسری کا بجانا گناہ تھا

نے مدینہ میں یہ اعلان کیا کہ  بانسری بجانے والے کو روکنے کی کوشش کیوں نہ کی؟ کیا آپ

 بانسری حرام ہے؟ 

 ان تمام سوالات کا جواب نفی میں ہے۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––402میری دریافت   ––––

چونکہ احادیث میں سیاق و سباق کی تفصیلات اکثر موجود نہیں ہوتیں، اس لیے یہ کہنا 

بانسری سے کیوں پریشان ہوئے۔ ایک زیادہ  وسلم صلی اللہ علیہ مشکل ہے کہ رسول اللہ

، جو عام طور پر اپنے سفروں میں قرآن کی تلاوت اور بات یہ ہو سکتی ہے کہ رسول اللہ معقول

سوئی میں خلل ڈالنے والی چیز سمجھتے  عبادت میں مشغول رہتے تھے، بانسری کی آواز کو اپنی یک

 ہوں۔ نے اپنے کان بند کیے ہوں، اور اسی لیے آپ

 اور پانچویں حدیث تیسری، چوتھی

، رقم  ،7566مسند احمد، رقم  ، 8783دیگر احادیث )مسند احمد، رقم  ( 9483 سنن کبری 

نے گھنٹیوں کے بارے میں ناپسندیدگی کا صلی اللہ علیہ وسلم  میں بیان ہوتا ہے کہ رسول اللہ

نے یہ   لٹکائی جاتی ہیں۔ آپاظہار کیا، خاص طور پر وہ گھنٹیاں جو مویشیوں کی گردنوں میں

بھی ذکر فرمایا کہ فرشتے گھنٹیوں سے دور رہتے ہیں۔ ان احادیث کو بعض لوگ موسیقی کے 

آلات کی ممانعت کے ثبوت کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ تاہم، ان روایات کے تجزیے سے 

 ذیل نکات واضح ہوتے ہیں: درج 

 آلے کے طور پر نہیں سمجھا جاتا۔دوم، اول، گھنٹی کو عمومی طور پر ایک مکمل موسیقی کے

یہ احادیث، پچھلی بیان کردہ احادیث کی طرح، غالباً ایسے مواقع کی عکاسی کرتی ہیں جہاں 

کی عبادت میں رکاوٹ پیدا  سوئی میں خلل آیا یا آپ کی یکصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

ہوتا، نہیں معلوم  نعت کا اعلانکے آلات کی مکمل مماہوئی۔ ان روایات کا مقصد تمام موسیقی 

 نے ذاتی ناپسندیدگی کا اظہار کیا۔ کرتی ہیں جہاں آپنشان دہی بلکہ یہ ان مخصوص حالات کی 

 زندہ چیزوں کی تصاویر اور مجسمے بنانے کی ممانعتج۔ 

اسلام اور فن کے حوالے سے صحیح نقطۂ نظر یہ ہے کہ اسلام فنونِ لطیفہ کو کلیتاً ممنوع قرار 

جن میں ایسے عناصر شامل ہوں جو شریعت کے  ،بلکہ وہ ان فنون کو ناپسند کرتا ہے ، دیتانہیں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––403میری دریافت   ––––

جو زندہ چیزوں کی  ،اصولوں کے خلاف ہوں۔ یہی اصول ان احادیث پر بھی لاگو ہوتا ہے

)رقم  تصاویر یا مجسمے بنانے پر پابندی کی طرف اشارہ کرتی ہیں۔ یہ احادیث خاص طور پر بخاری

 ( میں مذکور ہیں۔2110، 2109  مسلم )رقم اور (  5954، 5957، 5951

اعراف  ۂخاص طور پر سور— میں دیکھا جائےاگر ان احادیث کو قرآن کے وسیع تر تناظر

نے صلی اللہ علیہ وسلم  تو یہ بات واضح ہوتی ہے کہ رسول اللہ—کی روشنی میں 33 آیتکی 

یں صدی کے عرب میں ان کا بنیادی تصاویر اور مجسمے بنانے کی مذمت اس وقت کی جب ساتو

مقصد بت پرستی تھا۔ ان تصاویر اور مجسموں کو دیوتا یا معبود کے طور پر استعمال کیا جاتا تھا، جو 

توحید کی بنیادی تعلیم کے خلاف تھا۔ البتہ، اگر تصویر کشی اور مجسمہ سازی بت پرستی کے 

اسلام تو   نہ ہو جو شریعت کے خلاف ہوارادے سے نہ کی جائے اور ان میں کوئی ایسی چیز شامل

 ان کے خلاف کسی قسم کی پابندی نہیں عائد کرتا۔ 

 موسیقی، گانے اور دیگر فنون پر اخلاقی پابندیاںد۔ 

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر اسلام تمام فنونِ لطیفہ کو بعض اخلاقی شرائط کے تحت 

 وہ شرائط کیا ہیں؟تو  جائز قرار دیتا ہے

حدود کا بار بار ذکر ملتا ہے،  قیات کے اصول اور حلال و حرام کےچہ قرآن میں اخلااگر

کا ذکر کروں گا جہاں یہ ہدایات — 33 آیتکی اعراف  ۂسور—لیکن میں ایک خاص آیت

نہایت جامع اور مختصر انداز میں بیان کی گئی ہیں۔ اس آیت کی روشنی میں درج ذیل امور 

 ممنوع قرار دیے گئے ہیں:

الف۔ نکاح سے باہر جنسی رویہ یا عمل کی ممانعت: خواہ وہ کسی گانے کے بول میں ہو، کسی 

اگر ان ۔ یا ان کے باہمی تعاملات میں کاروں کے لباس میں فلم یا ڈرامے کے مکالمے میں، فن

وہ اسلام کے تو  میں کسی بھی نوعیت کا جنسی پہلو شامل ہو یا جسمانی قربت کو فروغ دیا گیا ہو



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––404میری دریافت   ––––

 قی اصولوں کے خلاف اور قطعی ممنوع ہے۔اخلا

ب۔ ناانصافی کی ممانعت: خواہ وہ کسی گانے کے الفاظ میں ہو یا کسی فلم کی کہانی میں، اگر 

وہ اسلام میں تو  قرار دیا گیا ہو یش کسی فن میں ظلم و زیادتی کو جائز ٹھہرایا گیا ہو یا اسے قابلِ ستا

 ممنوع ہے۔

عزت کو نقصان پہنچانے کی ممانعت: اگر کسی فن کا کوئی پہلو کسی  ج۔ کسی کی زندگی، مال یا

تو   یا ایسے اعمال کی حوصلہ افزائی کرےئے عزت کو ناجائز طور پر نقصان پہنچاکی جان، مال، یا

 ایسا فن مکمل طور پر ممنوع ہوگا۔

یعنی اللہ کے ساتھ شریک —د۔ اللہ کے ساتھ شرک کی ممانعت: اگر کسی فن میں شرک

تو  شامل ہو—بنا کر پیش کرناخوب صورت یا اسے  انا، کئی خداؤں کی عبادت کی حمایت کرناٹھہر

 وہ اسلام کے عقیدۂ توحید کے منافی ہونے کی وجہ سے ممنوع ہے۔

ہ۔ اللہ کے بارے میں جھوٹ بولنے کی ممانعت: کوئی بھی فن جو اللہ کے بارے میں 

 بارے میں غلط فہمیاں پیدا کرے، یا اس جھوٹے تصورات پھیلائے، اس کی ذات یا صفات کے

 راہ کن باتیں پیش کرے، وہ بھی ممنوع قرار دیا گیا ہے۔ کی تعلیمات کے خلاف گم

پانچ مذکورہ ممانعتوں کے علاوہ، اگر کوئی بھی فن کسی دینی فریضے کی ادائیگی کو نظرانداز 

ناجائز شمار ہوگا، چاہے وہ فن  وہتو  کرتے ہوئے اختیار کیا جائے یا اس سے لطف اندوز ہوا جائے

  ۔ان حدود کے اندر ہی کیوں نہ آتا ہو جو شریعت نے متعین کی ہیں

مختصر یہ کہ قرآن و حدیث موسیقی یا کسی اور فن کو صریحاً ممنوع قرار نہیں دیتے۔ لہٰذا 

اسلام میں وہ فنونِ لطیفہ کا غلط استعمال ہے۔ تمام فنونِ لطیفہ  ،ان میں جو چیز ممنوع کی گئی ہے

حدود میں رہیں اور ان میں کوئی ایسی   وہ شریعت کے طے کردہ اصولوں کےجائز ہیں، بشرطیکہ

 چیز شامل نہ ہو جو اسلامی احکام کے خلاف ہو۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––405میری دریافت   ––––

: کیا اسلام خواتین کے لیے لباس کا کوئی ضابطہ تجویز 11سوال 

اور کیا یہ ان کے سر یا چہرے کو ڈھانپنا لازم قرار دیتا  کرتا ہے

 ہے؟

 اس سوال کا جواب تین حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:

نور کی مخصوص آیات میں  ۂاتین کے لباس کا ضابطہ: قرآن سورنور میں خو ۂالف۔ سور

خواتین کے لباس کے حوالے سے کچھ اصول بیان کرتا ہے۔ ان آیات کا مقصد خواتین کے 

ر عفت کی حفاظت کرے۔ تاہم، ان جو ان کی عصمت او ،لیے ایک ایسا ضابطہ فراہم کرنا ہے

 آیات میں چہرہ یا سر کو لازمی طور پر ڈھانپنے کا حکم موجود نہیں ہے۔

احزاب کی بعض آیات کو پردے اور خواتین پر عائد  ۂاحزاب کی آیات: سور ۂسور۔ ب

سماجی پابندیوں کے جواز کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ تاہم، اگر ان آیات کو سیاق و سباق کے 

کی صلی اللہ علیہ وسلم  یہ واضح ہوتا ہے کہ یہ ہدایات خاص طور پر رسول اللہتو  تھ سمجھا جائےسا

ازواجِ مطہرات کے لیے تھیں اور عام مسلمان خواتین کے لیے ان میں صرف مخصوص 

حالات کے تحت عارضی ہدایات شامل ہیں۔ یہ ہدایات اسلام کے ابتدائی دور میں ایک خاص 

کے گھرانے صلی اللہ علیہ وسلم  منظر میں دی گئی تھیں، جب رسول اللہ مشکل مرحلے کے پس

کو ایک شدید بہتان تراشی کی مہم کا سامنا تھا اور مدینہ کی گلیوں میں مسلم خواتین کو ہراسانی اور 

احزاب  ۂتی ہے کہ سوراذیت کا نشانہ بنایا جا رہا تھا۔ ان آیات کے مطالعے سے یہ بات واضح ہو

کی ازواج کے لیے مخصوص صلی اللہ علیہ وسلم  کی آیات خاص طور پر رسول اللہ کی ایک قسم

دوسری قسم کی آیات ایک غیر معمولی جب کہ تھیں اور عام خواتین کے لیے نہیں تھیں، 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––406میری دریافت   ––––

حال میں عام خواتین کے لیے عارضی اقدام کی حیثیت رکھتی تھیں، جو ہر زمانے اور  صورت

  کے طور پر نہیں دی گئیں۔ہر جگہ کے لیے ایک مستقل پالیسی

 ان دونوں نکات کو یکے بعد دیگرے تفصیل سے بیان کریں۔ ،آئیے

 

 نور میں خواتین کے لباس کا ضابطہ ۂالف۔ سور

( میں خواتین کے لباس کے ضابطے پر روشنی ڈالتا ہے۔ 31-30  آیاتنور ) ۂقرآن سور

ں سے پاک رکھنے کے لیے ان آیات میں مرد و زن کے باہمی تعلقات کو اخلاقی آلودگیو

ہدایات دی گئی ہیں۔ اس سیاق میں قرآن مردوں اور عورتوں دونوں کو باوقار تعلقات کی 

اس بات کا جامع بیان ہے کہ مرد و “ اپنی نظریں نیچی رکھو” تاکید کرتا ہے۔ قرآن کی ہدایت 

، “ فروجحفظ” زن کو ایک دوسرے کو انتہائی احترام کے ساتھ دیکھنا چاہیے۔ اس کے ساتھ 

کا حکم دیا گیا ہے، جو ہر قسم کے جنسی رویے اور عمل سے  یعنی اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کرو

 اجتناب کی تاکید کرتا ہے۔

 ایک جامع اصطلاح ہے، جو درج ذیل دو پہلوؤں کو محیط ہے:“حفظ فروج” 

 نکاح کے بغیر کسی قسم کے جنسی، شہوانی یا قریبی تعلق کی ممانعت: ۔ الف

اور نکاح کے بغیر کسی  م میں نکاح کو معاشرتی اور اخلاقی زندگی کی بنیاد قرار دیا گیا ہےاسلا

 بھی قسم کے جنسی یا شہوانی تعلقات کو قطعی طور پر ممنوع ٹھہرایا گیا ہے۔ 

 ایسا لباس جو شرم گاہوں کو نمایاں کرے، ممنوع ہے: ۔ ب

کہ وہ اپنے جسم کے ان حصوں کو دونوں کو حکم دیا ہے  ،اسلام نے مردوں اور عورتوں

، )ستر( قرار دیا ہے۔ مردوں اور عورتوں ‘عورہ’شریعت نےجنھیں مکمل طور پر ڈھانپیں 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––407میری دریافت   ––––

خواتین جب کہ دونوں کے لیے ناف سے لے کر گھٹنوں تک کا حصہ شرعی حدود میں آتا ہے، 

لباس پہنیں جو  خواتین پر لازم ہے کہ وہ ایسےلہٰذا زمرے میں شامل ہے۔  کے لیے سینہ بھی اس

 ۔ڈھانپیںحصوں کو مناسب طور پر  ان کے سینے اور شرم گاہوں کے ساتھ ساتھ ان کے ملحقہ

اوپر دیے گئے تجزیے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ خواتین کے لیے کم از کم شرعی لباس 

جسمانی  وہ ہے جو گردن سے لے کر ٹخنوں تک ڈھانپتا ہو، جو نہ تو تنگ ہو اور نہ شفاف، تاکہ ان کی

ساخت نمایاں نہ ہو۔ اگر خواتین رضاکارانہ طور پر اپنے سر یا چہرے کو بھی ڈھانپنے کا انتخاب کرتی 

یہ ان کے تقوی  اور اللہ کی خوشنودی حاصل کرنے کی کوشش کو ظاہر کرتا ہے، اور یہ عمل تو  ہیں

حدود  بنیادی شرعی، وہ یقیناً قابلِ تعریف ہے۔ البتہ، جہاں تک اللہ کے لازمی احکام کا تعلق ہے

 احزاب کی آیات میں بیان کیا گیا ہے۔ ۂنور اور سور ۂپر مشتمل ہیں، جیسا کہ سور

قرآن میں خواتین کے لیے ایک اضافی ہدایت سینے اور اس کے نزدیک پہنے جانے والے 

زیورات کے بارے میں وارد ہے۔ ایسے زیورات ان کے سینے کی طرف متوجہ کر سکتے ہیں۔ 

خصوصی طور پر یہ ہدایت دی گئی ہے کہ وہ اپنے سینے کے زیورات اور دیگر زینت کے انھیں 

ے ان زیورات کے جو ہاتھ، پاؤں اور چہرے پر پہنے حصوں کو اجنبیوں سے چھپائیں، سواایسے 

( میں اس بات کی وضاحت بھی ہے کہ بڑی عمر کی خواتین کو یہ 60  آیتنور )ۂ گئے ہوں۔ سور

 وہ عوامی مقامات پر اپنے بیرونی لباس کو اتار سکتی ہیں، بشرطیکہ ان کا رعایت دی گئی ہے کہ

 صورتی کو نمایاں کرنا نہ ہو۔ مقصد اپنی زینت یا خوب

 ’ ( میں 31 آیتنور ) ۂسور
َ مُرهِِن 

ُ
کی ترکیب استعمال ہوئی ہے، جس کا ترجمہ عام طور ‘بِخ

کثر اس دلیل کے طور پر پیش کیا جاتا کیا جاتا ہے۔ اسی لیے، اس آیت کو ا“سر کی اوڑھنی ” پر 

ہے کہ چونکہ اللہ نے مسلم خواتین کو اپنے دوپٹے سے اپنے سینے کو ڈھانپنے کا حکم دیا، اس لیے 

یہ دوپٹہ پہلے ہی مسلم خواتین کے درمیان رائج تھا اور اسے اللہ کی طرف سے ایک فرض کے 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––408میری دریافت   ––––

بہت سے مسلمان یہ سمجھتے ہیں کہ خواتین  طور پر تسلیم کیا جانا چاہیے۔ اس تشریح کے نتیجے میں

 یہ درست نہیں ہے۔ حالاں کہ کے لیے ہر وقت سر کو ڈھانپنا ایک شرعی حکم ہے، 

 زور ہے، کیونکہ: یہ موقف کئی لحاظ سے کم

مردوں اور عورتوں کے باہمی میل جول کے میں  30آیتکی  نور  ۂاولاً، اگرچہ قرآن سور

 بھی واضح حکم نہیں دیتا کہ خواتین ہر وقت اپنے سر یا آداب بیان کرتا ہے، لیکن یہ کہیں

 چہرے کو ڈھانپے رکھیں۔ قرآن کی کسی بھی آیت میں یہ الفاظ موجود نہیں کہ:

ایمان والیو! تم پر لازم ہے کہ دوسروں کے ساتھ میل جول کے وقت اپنے سر یا  ” 

 “چہرے کو ہر وقت ڈھانپے رکھو۔

اس کے تو  پنے زیورات اور زینت کو ڈھانپنے کا حکم دیا گیادوم، قرآن میں جب خواتین کو ا

 ’ لیے عربی اصطلاح 
َ مُرهِِن 

ُ
استعمال کی گئی۔ لیکن اس بات کا کوئی قطعی لسانی یا تاریخی ثبوت ‘بِخ

 ’ موجود نہیں ہے کہ یہ اصطلاح صرف سر ڈھانپنے والی چادر کے لیے مخصوص ہے۔ لفظ 
ُ
 ‘مرُخ

یا  ڈھانپنے والی چیز کے لیے مستعمل ہے، چاہے وہ اوڑھنی ہو، چادر ہو عام طور پر کسی بھی قسم کی

کوئی اور کپڑا۔ اس آیت کے سیاق میں، اس کا مطلب یہ ہے کہ خواتین اپنے سینے کے زیورات 

کو ڈھانپنے کے لیے کسی بھی اوڑھنی یا پردہ کرنے والے کپڑے کا استعمال کریں۔اس کا معنی یہ 

اس آیت کی زیادہ معقول تشریح یہ ہے کہ اگر لہٰذا استعمال کیا جائے۔ نہیں کہ کوئی خاص کپڑا 

اسے تو  پہنی ہو، خاص طور پر سینے اور اس کے آس پاسکی چیز کسی خاتون نے زیورات یا زینت 

یا کسی اور کپڑے سے ڈھانپ لے۔ چادر، اوڑھنیانھیں چاہیے کہ وہ 

201

 

کے لباس کے حوالے سے بنیادی خلاصہ یہ ہے کہ قرآن کے احکام کے مطابق، خواتین 

                                                             

201

  quransmessage.com :دیکھیے۔“خمار”پر مضمون 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––409میری دریافت   ––––

اور یہ  شرط یہ ہے کہ ان کا لباس گردن سے لے کر ٹخنوں تک جسم کو مکمل طور پر ڈھانپے

لباس ایسا ہو جو نہ تو تنگ ہو اور نہ شفاف۔ یہی اسلام کا کم از کم اور لازمی تقاضا ہے۔ اگر کوئی 

یہ اس کے تقوی  اور اللہ کی تو  خاتون اپنے سر یا چہرے کو ڈھانپنے کا اضافی قدم اٹھاتی ہے

خوشنودی حاصل کرنے کی کوشش کو ظاہر کرتا ہے، اور یقیناً یہ عمل مستحسن ہے۔ تاہم، جہاں 

 ( میں بیان کردہ بنیادی شرائط31-30  آیاتنور ) ۂلازمی احکام کا تعلق ہے، وہ سور تک اللہ کے

پہنے ہوئے ہو جو جسم کے ساتر  کی چیزپر مشتمل ہیں۔ اگر کوئی خاتون ایسے زیورات یا زینت 

اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ان زیورات کو تو  حصوں، خاص طور پر سینے، کو نمایاں کریں

عوامی مقامات پر جاتے وقت چھپائے رکھے۔ البتہ، جو زیورات چہرے، ہاتھوں، اور پاؤں پر 

 چھپانے کا حکم نہیں ہے۔انھیں ہوں، 

 

 سورہ احزاب کی آیاتب۔ 

 دو حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:اس بحث کو 

کی ازواجِ مطہرات کے صلی اللہ علیہ وسلم  وہ ہدایات جو خاص طور پر رسول اللہ۔ الف 

 لیے تھیں۔

وہ ہدایات جو عام مسلمان خواتین کے لیے غیر معمولی حالات میں عارضی طور پر دی  ۔ب 

 گئیں۔

 ں۔میں یہاں ان دونوں نکات کی مختصر وضاحت پیش کرتا ہو

 کی ازواج کے لیے مخصوص ہدایات:صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ ۔ الف 

، اس وقت نازل ہوئیں جب اسلام 53اور 33-32سورہ احزاب کی چند آیات، خصوصاً

کے مخالفین نے صلی اللہ علیہ وسلم  کی جدوجہد اپنے عروج پر تھی۔ اس دور میں رسول اللہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––410میری دریافت   ––––

کی ازواج کے خلاف شدید بہتان تراشی کی مہم  پآپ کے گھرانے کو نشانہ بناتے ہوئے آ

شروع کی۔ مزید برآں، مدینہ میں بعض منافقین نے مسلم خواتین کو ہراساں کرنا شروع کر 

 دیا تھا۔

ان آیات میں سیاق و سباق کو مدنظر رکھتے ہوئے دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ رسول 

اضافی پابندیاں عائد کی گئیں۔ اس سے ظاہر ہوتا کی ازواج کے لیے چند صلی اللہ علیہ وسلم  اللہ

ہے کہ ان پابندیوں کو واضح طور پر عام مسلمان خواتین پر لاگو نہیں کیا گیا۔ ان اضافی 

کی ازواج سے دریافت صلی اللہ علیہ وسلم  پابندیوں کے نفاذ سے پہلے، اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ

وہ خوش اسلوبی سے تو  ل کرنے کے لیے تیار نہیں ہیںکیا کہ اگر وہ ان اضافی ذمہ داریوں کو قبو

سے علیحدگی اختیار کر سکتی ہیں اور عام مسلمان خواتین کی طرح زندگی گزار سکتی ہیں۔  آپ

کی ازواج نے ان اضافی ذمہ داریوں کو قبول کیا۔ یہ اضافی صلی اللہ علیہ وسلم  تاہم، رسول اللہ

 پابندیاں درج ذیل تھیں:

 قت اپنے گھروں میں رہیں اور کسی مرد رشتہ دار کے بغیر باہر نہ نکلیں۔وہ زیادہ تر و

وہ پردے کے تو  قریبی رشتہ دار نہ ہو ایسے مرد سے بات کرنا ہو جو ان کاکسی انھیں اگر 

 سنجیدہ لہجہ اپنائیں۔بجاے پیچھے سے بات کریں اور نرم لہجہ اختیار کرنے کے 

 ل کے بعد ان کے لیے نکاح کرنا ممنوع قرار دیا گیا۔کے وصاصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

وہ تو  کے گھر میں کسی مہمان کو کھانے کے لیے بلایا جائےصلی اللہ علیہ وسلم  اگر رسول اللہ

اسی وقت آئیں جب کھانے کا وقت ہو اور کھانے کے بعد فورا  واپس چلے جائیں۔ مہمانوں کو 

  کیا گیا۔غیر ضروری طور پر زیادہ دیر بیٹھنے سے منع

کی ازواجِ صلی اللہ علیہ وسلم  نے یہ موقف اختیار کیا ہے کہ رسول اللہعلما بہت سے 

مطہرات پر عائد کی جانے والی اضافی پابندیاں تمام مسلمان خواتین کے لیے مثالی اقدار سمجھی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––411میری دریافت   ––––

۔ یہ نقطۂ نظر غلط ہے کیونکہ قرآن نے واضح طور پر ان پابندیوں کو صرف 
خ
خ
ی

رسول جانی چاہ

لیے مخصوص کیا ہے اور یہ احکامات ایک غیر معمولی اور صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج کے اللہ

 منفرد حالات کے تحت دیے گئے تھے۔

صلی اللہ علیہ  اس بات پر متفق ہیں کہ یہ پابندیاں صرف رسول اللہعلما اسلام کے کئی جید 

کی تائید  راے  لیے نہیں تھیں۔ اس کی ازواج کے لیے تھیں اور عام مسلمان خواتین کےوسلم 

اور ہشام  د، ابن قتیبہ، قاضی عیاض، ابن بطالؤجیسے امام احمد، ابو دا ، ابتدائی اسلامی مفکرین

اور  عبدہ، محمد رشید رضا، محمد سیاسمحمد جیسے علما دور جدید کے بن کلبی نے کی ہے۔ اسی طرح، 

 عبد الحلیم بھی یہی موقف رکھتے ہیں۔

بلکہ  ،واضح کیا ہے کہ یہ اضافی پابندیاں عام مسلمان خواتین کے لیے نہیںقرآن نے 

کی ازواج کے لیے تھیں۔ موجودہ دور کے اسلامی اسکالر صلی اللہ علیہ وسلم  صرف رسول اللہ

 میں ثابت کرتے ہیں کہ رسول اللہ“احکام الحجاب والاختلاط” ڈاکٹر عامر گزدر نے اپنی کتاب 

جو یہ ظاہر کرے کہ عام  ،کے زمانے سے کوئی ایسی شہادت موجود نہیںصلی اللہ علیہ وسلم 

اور نہ ہی ایسی کوئی دلیل ہے  مسلمان خواتین نے ان آیات کو اپنی مثالی اقدار کے طور پر لیا ہو

 کہ اس وقت ان پابندیوں کو عام خواتین پر لاگو کیا گیا ہو۔

کہ  میں سمجھنے کی ضرورت ہے، نہ جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا، احادیث کو قرآن کی روشنی

روایات کی روشنی میں قرآن کو سمجھا جائے۔ کتبِ حدیث میں ایک روایت ہے جس میں 

کی ازواجِ مطہرات ایک نابینا صحابی کے سامنے آنے سے گریز صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

طور پر پیش کیا  کرتی ہیں۔ اگرچہ یہ روایت ضعیف ہے، لیکن ایسی احادیث کو اکثر دلیل کے

جاتا ہے کہ مسلم خواتین کو اپنے قریبی رشتہ داروں کے علاوہ کسی کے سامنے نہیں آنا چاہیے، 

احزاب کی روشنی میں  ۂ نہیں دیتا۔جب ان روایات کو سورقرآن اس قسم کا کوئی حکم حالاں کہ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––412میری دریافت   ––––

مثالی اقدار کی  دیکھا جائے تو یہ واضح ہو جاتا ہے کہ یہ واقعات عام مسلمان خواتین کے لیے

کی ازواج کی وہ کوششیں صلی اللہ علیہ وسلم  گی نہیں کرتے۔ درحقیقت، یہ رسول اللہنمایند

وہ ان مخصوص اضافی پابندیوں پر عمل پیرا ہو رہی تھیں جو صرف ذریعے سے تھیں جن کے 

 ان کے لیے مخصوص تھیں اور عام خواتین پر لاگو نہیں تھیں۔

  

 لیے غیر معمولی حالات میں عارضی عام مسلمان خواتین کےج۔ 

 ہدایات

کو بعض حلقے اس دعوے کے ساتھ پیش کرتے ہیں کہ یہ چہرہ  59احزاب کی آیت ۂسور

ڈھانپنے اور حجاب کو تمام مسلمان خواتین کے لیے ایک دائمی اور حکم کے طور پر لازم قرار دیتی 

گھر سے باہر نکلیں تو اپنے ہے۔ اس آیت میں مسلم خواتین کو ہدایت دی گئی ہے کہ جب وہ 

جسم کو ایک بڑی چادر وغیرہ سے ڈھانپ لیں۔ بعض لوگ اس کا مطلب یہ نکالتے ہیں کہ 

اور آنکھوں کے علاوہ باقی جسم کو لازمی طور پر ڈھانپے  خواتین ہر وقت اپنے ہاتھ، پاؤں

میں —تک 62سے  58یعنی آیات —رکھیں۔ تاہم، جب اس آیت کو اس کے مکمل سیاق

 یہ بات واضح ہوتی ہے کہ یہ ہدایت ایک غیر معمولی اور ہنگامی صورتتو  کر سمجھا جائےرکھ 

حال کے لیے دی گئی تھی۔ اس کا بنیادی مقصد مسلم خواتین کی شناخت کو واضح کرنا تھا تاکہ 

ہراساں کرنے یا ان کے بارے میں غلط فہمی پیدا کرنے کا کوئی بہانہ نہ رہے۔ یہ کوئی انھیں 

 اس کی وضاحت کرتے ہیں۔ ،آئیے ور عمومی حکم نہیں تھا۔دائمی ا

حال کا ذکر کیا گیا ہے، جہاں منافقین اور بعض  ان آیات میں مدینہ کی ایک خاص صورت

دیگر عناصر نے مسلم خواتین کو ہراساں کرنے اور ان کے لیے مشکلات پیدا کرنے کا سلسلہ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––413میری دریافت   ––––

ائی کرنے سے پہلے، مسلم خواتین کو شروع کیا ہوا تھا۔ ان مجرموں کے خلاف فوری کاررو

ہدایت دی گئی کہ وہ اپنے جسم کو ایک چادر سے ڈھانپ لیں تاکہ ان کی مسلم شناخت واضح ہو 

پہچان نہیں سکا اور سمجھا کہ یہ کوئی اور ہے۔ انھیں اور کوئی شخص یہ عذر پیش نہ کر سکے کہ وہ 

صلی اللہ  رسول اللہتو  ں سے باز نہ آئیںاگر ان احتیاطی اقدامات کے باوجود یہ مجرم اپنی حرکتو

 کو حکم دیا گیا کہ وہ ان کو گرفتار کریں اور سخت ترین سزا دیں۔علیہ وسلم 

ان آیات سے یہ سبق حاصل ہوتا ہے کہ اگر آج کے دور میں بھی کسی ایسی غیر معمولی 

تو  کا سامنا ہو جہاں مسلم خواتین کو اسی طرح کے خطرات یا ہراسانی ،حال کا سامنا ہو صورت

ایسے ہی عارضی اقدامات کیے جا سکتے ہیں۔لیکن اس بات کو سمجھنا ضروری ہے کہ یہ ہدایات 

تمام اوقات کے لیے انھیں ایک خاص وقت اور مخصوص حالات کے تحت دی گئی تھیں اور 

سر سے پاؤں تک اپنے جسم کو ڈھانپنے کا دائمی حکم قرار دینا قرآن کے اصل کے لیے خواتین 

 مقصد کے خلاف ہوگا۔

 23 ” اس موضوع پر تفصیلی جوابات اور حوالہ جات کے لیے جاوید احمد غامدی کی ویڈیو سیریز 

کے “غامدی سینٹر آف اسلامک لرننگ” دیکھیں، جو “: پردہاعتراضات کے جواب میں

 یوٹیوب چینل پر دستیاب ہے۔

 

ار دیتا : کیا اسلام مرد و زن کی مکمل علیحدگی کو لازم قر12سوال 

 ہے؟

یہ بات بالکل منطقی ہے کہ کسی بھی ممکنہ جنسی بے راہ روی سے بچنے کے لیے اجنبی مرد اور 

نے عورتوں صلی اللہ علیہ وسلم  عورت کو تنہائی میں ملاقات سے گریز کرنا چاہیے۔ رسول اللہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––414میری دریافت   ––––

 :نے فرمایا اور مردوں کو اس عمل سے سختی سے منع فرمایا ہے۔ ایک حدیث کے مطابق آپ

 تیسرا ساتھ کے ان تو ہے ہوتا میں تنہائی ساتھ جب کوئی مرد کسی عورت کے، خبردار”

  (2165  )ترمذی، رقم “۔ ہے ہوتا شیطان

جیسے دعوتوں میں شرکت، شادی کی تقریبات، —لیکن جب بات عوامی اجتماعات کی ہو

کے بارے میں کیا  تو قرآن ان حالات—  نے یا جامعات میں تعلیم حاصل کرنادفاتر میں کام کر

 ہدایت دیتا ہے؟

اسلام میں مرد و زن کے اختلاط کے متعلق بعض حلقوں میں ایک عمومی اصول کے طور پر 

یہ موقف پیش کیا جاتا ہے کہ مرد اور عورت کو عوامی اجتماعات میں علیحدہ رکھا جائے۔ تاہم، 

 ہے کہ قرآن اس جب قرآن کو اس موضوع پر گہرائی سے پڑھا جائے تو یہ بات واضح ہوتی

 طرح کی علیحدگی کا حکم نہیں دیتا، بلکہ حیران کن طور پر اس کی ہدایات اس کے برعکس ہیں۔

اولاً، مکہ اور مدینہ کی مقدس ترین مساجد میں مردوں اور عورتوں کو علیحدہ رکھنے کا کوئی 

ایک ساتھ  بھی مرد اور عورت کےمیں ذکر نہیں ملتا۔ حج اور عمرہ جیسی عبادات کے دوران 

عبادت کرنے کو جائز قرار دیا گیا ہے، جس میں علیحدگی کی کوئی شرط عائد نہیں کی گئی۔ ثانیاً، 

  آیتنور ) ۂکے مسئلے پر روشنی ڈالتا ہے۔ سورراست مرد و زن کے اختلاط  قرآن خود براہِ 

دعوت  ( میں بیان کیا گیا ہے کہ جب مسلمان اپنے رشتہ داروں یا دوستوں کے گھروں میں61

یہ ان پر منحصر ہے کہ وہ الگ الگ کھانے کا انتخاب کریں یا ایک ساتھ کھانے تو  کے لیے جائیں

کا۔یہ آیت اس طرف اشارہ کرتی ہے کہ خاندان اور دوستوں کے اجتماعات میں مرد و زن 

 حدود کی پابندی ان اخلاقی گئے کے ایک ساتھ بیٹھنے کی اجازت ہے، بشرطیکہ قرآن کی دیے

 گئے ( میں مردو زن کے اختلاط کے متعلق طے کر دیے31-30 آیاتنور ) ۂئے جو سورکی جا

 ہیں۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––415میری دریافت   ––––

: کیا اسلام مردوں اور عورتوں کو مصافحہ کرنے سے منع 13سوال 

 کرتا ہے؟

یہ معاملہ ذاتی انتخاب اور ثقافتی روایات کا ہے۔ اسلام اس بارے میں کوئی مخصوص حکم  

 کو ایک دوسرے کے ساتھ مصافحہ کرنے سے باز رہنا چاہیے۔نہیں دیتا کہ مردوں اور عورتوں 

اس حوالے سے دو مشہور احادیث پیش کی جاتی ہیں۔ ایک حدیث میں روایت ہے کہ  

 نے فرمایا:صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

بہ نسبت  ہے بہتر لیے کے اس یہ جائے، دی ٹھونک کیل کی لوہے میں سر کسی کے”

  “۔نہیں حلال پر اس جو چھوئے کو رتعو ایسی کسی وہ کہ اس کے

 (16910رقم الکبیر، المعجم)

نور میں مرد و زن کے میل  ۂمیں اور سور جب اس حدیث کو قرآن کے احکام کی روشنی

یہ واضح ہوتا ہے کہ یہ حدیث کسی عورت کو غلط تو  جول کے آداب کے تناظر میں سمجھا جائے

 میں ہے۔ نیت اور نامناسب انداز میں چھونے کے بارے

سے مصافحہ کرنا یا کسی ڈاکٹر کا کسی خاتون  کسی ثقافتی رسم کے تحت مختصر طور پر کسی خاتون 

 طبی معائنہ کے لیے نبض چیک کرنا، اس حدیث کے مفہوم میں شامل نہیں۔کے 

میرے کچھ مسلمان دوست یہ اعتراض کرتے ہیں کہ اگر تمام قسم کے جسمانی رابطے کو 

 کہا گیا تو کیا گلے ملنا یا گال پر بوسہ دینا بھی ایک قابلِ قبول رسم ہو سکتی عام طور پر ممنوع نہیں

ہے؟ اس پر میرا جواب یہ ہے کہ نکاح کے علاوہ تمام قسم کے شہوانی لمس کو اسلام میں سختی 

چھونے کا عمل شہوانی نوعیت کا ہو یا شہوانی جذبات کو ابھارنے کا لہٰذا سے ممنوع کیا گیا ہے۔ 

 احتیاط مکمل طور پر ترک کرنا چاہیے۔ بہ طور بنے، اسے  باعث



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––416میری دریافت   ––––

صلی اللہ  ( میں درج ہے یہ بتاتی ہے کہ رسول اللہ2564، بخاری )رقم ایک اور حدیث جو 

نے خواتین سے بیعت لیتے وقت کبھی ان کے ہاتھ نہیں پکڑے۔اس حدیث کو علیہ وسلم 

ہاتھ کو میں چونکہ بیعت کے دوران مصافحہ کے خلاف ایک حکم کے طور پر لینا درست نہیں۔ 

نے اس صلی اللہ علیہ وسلم  ایک طویل وقت تک پکڑے رکھنا پڑتا ہے، اس لیے رسول اللہ

معاملے میں احتیاطی تدبیر اختیار کی تاکہ کسی قسم کے فتنے یا غلط فہمی سے بچا جا سکے۔ان کا 

ے پر پابندی لگانا نہیں تھا۔ 
چ
ف

 مقصد مصا

کے زمانے میں مردوں صلی اللہ علیہ وسلم  کی جاتی ہے کہ رسول اللہ ایک اور دلیل یہ پیش

اور عورتوں کے درمیان مصافحہ کا کوئی واقعہ روایت نہیں ہوا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ شاید 

مرد اور عورت کا مصافحہ کرنا اس وقت کی ثقافت کا حصہ ہی نہ تھا۔ اگر کسی ثقافت میں مصافحہ یا 

 اسلام کو اس پر کوئی اعتراض نہیں۔ بہ ظاہر تو  میں سلام کا طریقہ رائج ہودیگر غیر جنسی انداز 

یہ بات یاد رہے کہ اسلام تمام قسم کے جنسی اور شہوانی تعلقات کو نکاح تک محدود کرتا 

اگر کسی شخص کو یہ یقین ہو کہ لہٰذا سختی سے منع کرتا ہے۔ سے اور نکاح کے بغیر ایسے تعلق  ہے

اسے تو  تھ مصافحہ کرنے سے اس کے اندر شہوانی جذبات پیدا ہو سکتے ہیںمخالف جنس کے سا

 ایسے عمل سے اجتناب کرنا چاہیے۔

 

اڑھی رکھنے کو لازم ڈ: کیا اسلام مسلم مردوں کے لیے 14سوال 

 قرار دیتا ہے؟

اس موضوع پر تفصیلی جوابات اور حوالہ جات کے لیے جاوید احمد غامدی کی  اہم نوٹ: 

غامدی سینٹر آف اسلامک ” دیکھیں، جو “اڑھیڈ: اعتراضات کے جواب میں 23”  ویڈیو سیریز



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––417میری دریافت   ––––

 کے یوٹیوب چینل پر دستیاب ہے۔“لرننگ

 بہ طور اڑھی رکھنے کو ڈقرآن میں کوئی ایسی آیت موجود نہیں جو مسلم مردوں کے لیے 

 دینی فریضہ لازم قرار دیتی ہو۔

نے  اڑھی رکھتا ہے، کیونکہ آپڈ محبت میں کیصلی اللہ علیہ وسلم  اگر کوئی شخص رسول اللہ

یہ ایک عمدہ اور مستحسن عمل ہے۔ تاہم، یہ سوال اپنی جگہ برقرار رہتا تو  اڑھی رکھی تھیڈخود 

 اڑھی رکھنے کو مسلم مردوں پر لازم کیا ہے؟ڈہے کہ کیا اسلام نے 

ڈاڑھی نے  آپکی سنت اس لیے کہا جاتا ہے کہ صلی اللہ علیہ وسلم  اڑھی کو رسول اللہڈ

صلی اللہ علیہ  لیکن جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا، سنت ان اعمال کو کہتے ہیں جو رسول اللہ، رکھی تھی

نے دین کے لازمی حصے کے طور پر جاری کیے ہوں اور امت کو ان پر عمل کرنے کی وسلم 

کوئی  نے کوئی خاص لباس پہنا، اونٹ پر سوار ہوئے، یا تاکید کی ہو۔صرف اس وجہ سے آپ

مخصوص کھانا کھایا، اس عمل کو دین یا سنت کا حصہ نہیں بنایا جا سکتا۔ کسی عمل کو سنت یا دین کا 

دینی حکم  بہ طور نے اسے صلی اللہ علیہ وسلم  حصہ ماننے کے لیے ضروری ہے کہ رسول اللہ

 جاری فرمایا ہو اور امت میں اسے دین کے طور پر منتقل کیا ہو۔

نے مسلم صلی اللہ علیہ وسلم  اس طرح کی جاتی ہے کہ رسول اللہ کچھ احادیث کی شرح

نے ہدایت دی کہ مشرکین اور  رکھنے کو لازم قرار دیا۔ ان روایات میں آپڈاڑھی مردوں پر 

)صحیح  ۔اڑھیاں بڑھائیں اور مونچھیں تراشیںڈاہلِ کتاب سے مختلف نظر آنے کے لیے اپنی 

 (5893 بخاری، رقم۔  625 ،  603 مسلم، رقم 

چونکہ ان احادیث کے سیاق و سباق کا ذکر ان میں موجود نہیں، اس لیے ان روایات کو 

تو  قرآن کی روشنی میں سمجھنا ضروری ہے۔ جب احادیث کو قرآن کے تناظر میں دیکھا جائے

 

 

 ان پر ایک نظر ڈالتے ہیں۔  ،ان احادیث کا مقصد واضح ہو جاتا ہے۔ آیخ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––418میری دریافت   ––––

اور ڈاڑھی ر عیسائیوں میں، خاص طور پر راہبوں کے ہاں کتاب، یعنی یہودیوں او اہل

کا رواج تھا، اور آج بھی یہ روایت ان میں عام ہے۔  چھوڑنے مونچھوں کو بغیر ترشوائے کھلی

ان کی لمبی مونچھیں اکثر پورے ہونٹوں کو ڈھانپ لیتی ہیں، جو صفائی کے اصولوں کے خلاف 

یادہ ہوتا ہے۔دوسری طرف مشرکین عرب، ہے، خاص طور پر کھاتے پیتے وقت یہ خطرہ ز

اڑھیوں کو چھوٹا رکھتے اور مونچھوں کو لمبا رکھتے تھے، اور ان ڈخاص طور پر ان کے سردار، اپنی 

مونچھوں کے کنارے اوپر مڑے ہوتے تھے، جو غرور اور تکبر کی علامت سمجھے جاتے تھے۔ 

 میں، موجود ہے۔قرآن مسلمانوں کو یہ رواج آج بھی کئی ثقافتوں میں، خاص طور پر جنوبی ایشیا

جسمانی صفائی کی تلقین کرتا ہے اور ہر قسم کے تکبر سے باز رہنے کا حکم دیتا ہے۔ جب ان 

صلی اللہ  یہ بات واضح ہوتی ہے کہ رسول اللہتو  احادیث کو قرآن کے تناظر میں دیکھا جائے

ینے اور تکبر کی علامتوں کو ظاہری صفائی کو فروغ دذریعے سے نے ان ہدایات کے علیہ وسلم 

 ختم کرنے پر زور دیا۔

کو لمبا رکھنا سنت نہیں، بلکہ مونچھوں کو تراشنا ڈاڑھی اس مسئلے پر درست موقف یہ ہے کہ 

سنت ہے۔ اسلام نے چہرے کے بالوں کے کسی مخصوص انداز کو اپنانے کا حکم نہیں دیا۔ 

اسے اپنی مونچھوں کو چھوٹا رکھنا تو  کرتا ہے رکھنے کا فیصلہڈاڑھی تاہم، اگر کوئی مسلمان لمبی 

چاہیے، کیونکہ لمبی مونچھیں رکھنا سنت کے خلاف ہے۔اس عمل کے پیچھے حکمت یہ ہے کہ 

 صفائی کو فروغ دیا جائے اور غرور یا تکبر کی کسی بھی علامت کے اظہار سے گریز کیا جائے۔

ڈاڑھی ۔ ہر شخص آزاد ہے کہ وہ اپنی رکھنے کو لازم قرار نہیں دیتاڈاڑھی مختصر یہ کہ اسلام 

 رکھنے کا انتخاب کرتے ہیںڈاڑھی کو اپنی پسند کے مطابق رکھے یا منڈوائے۔ البتہ، اگر آپ لمبی 

 اسلام آپ کو پابند کرتا ہے کہ اپنی مونچھوں کو تراش کر رکھیں۔تو 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––419میری دریافت   ––––

کی پہلی وحی اور غارِ حرا صلی اللہ علیہ وسلم  : رسول اللہ15سوال 

  کیا غلط فہمیاں پائی جاتی ہیں؟کے متعلق

اہم نوٹ: اس موضوع پر تفصیلی جوابات اور حوالہ جات کے لیے جاوید احمد غامدی 

 یکھیں، جو “: پہلی وحی کا واقعہ، غارِ حرا اعتراضات کے جواب میں23 ” کی ویڈیو سیریز صاحب 

 کے یوٹیوب چینل پر دستیاب ہے۔  “غامدی سینٹر آف اسلامک لرننگ”

 کی پہلی وحی کے متعلق جو عام طور پر یہ بیان کیا جاتا ہے کہ: صلی اللہ علیہ وسلم  ل اللہرسو

وحی سے قبل ہدایت کی روشنی کی تلاش میں اور وجودی صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ -

 مسائل پر غور و فکر کے لیے غارِ حرا میں جایا کرتے تھے۔ 

شکار ہو گئے، اور یہ سمجھنے سے قاصر تھے کہ  شدید اضطراب کا وحی ملنے کے بعد آپ -

 یش سخت آزمامیں نے اس دوران  آپ کے ساتھ کیا ہوا۔ بعض روایات میں ذکر ہے کہ آپ

 نے مداخلت کی۔   جبریل حضرت کے سبب خودکشی کرنے کا بھی سوچا، لیکن پھر 

۔ یہاں ( میں موجود ایک غریب روایت پر مبنی ہے6982یہ پورا قصہ صحیح بخاری )رقم 

صلی اللہ علیہ وسلم  کرتے ہیں، جو رسول اللہنقل ابن شہاب زہری عروہ بن زبیر سے روایت 

نے  انھوں کے بھانجے تھے۔ عروہ کے مطابق، یہ روایت    محترمہ حضرت عائشہ کی زوجۂ

 سے سنی۔    حضرت عائشہ

کا  ابن شہاب زہری کی اس روایت کے ساتھ متعدد مسائل ہیں۔ ذیل میں ان مسائل

 مختصر جائزہ پیش کیا جاتا ہے: 

مثال کے طور پر، ۔ ابن شہاب زہری کی روایتیں اکثر سنی سنائی باتوں پر مبنی ہوتی ہیں ۔1

کے خودکشی کرنے کے خیالات کا پورا واقعہ ابن شہاب زہری نے صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––420میری دریافت   ––––

نہیں پہنچی ذریعے سے  کے یہ معلومات ان تک کسی مسلسل سندجب کہ یوں ہی بیان کر دیا 

 تھیں۔

نے کبھی ہدایت یا دینی علم کی صلی اللہ علیہ وسلم  قرآن کا فرمان ہے کہ رسول اللہ۔2

کیا  “تحنث” غارِ حرا میں صلی اللہ علیہ وسلم  تلاش نہیں کی: روایات کے مطابق، رسول اللہ

سوالات کے  کرتے تھے، جسے بہت سے لوگ غور و فکر، مراقبے، اور زندگی کے بڑے

 )القصص جوابات تلاش کرنے کے عمل کے طور پر بیان کرتے ہیں۔ لیکن قرآن کی آیات

نے دینی علم یا صلی اللہ علیہ وسلم  یہ واضح کرتی ہیں کہ رسول اللہ(  16: 10 یونس   اور   86: 28

 ان معاملات کی تبلیغ کیا کرتے تھے۔ روشنی کی تلاش نہیں کی تھی اور نہ ہی آپ

ہدایت یا الہامی علم کے صلی اللہ علیہ وسلم  اگر رسول اللہکہ  ں سوال پیدا ہوتا ہےاب یہا

جس کا ذکر ان روایات میں “تحنث” تو  حصول کے لیے مراقبے میں مشغول نہیں ہوتے تھے

میں غارِ حرا میں اپنے قیام کے دوران صلی اللہ علیہ وسلم  آیا ہے، سے کیا مراد ہے؟ رسول اللہ

 کا اصل مطلب کیا ہے۔ “تحنث” تے تھے؟ میں جلد ہی وضاحت کروں گا کہ  کیا کیا کر

کی پہلی وحی کے تجربات محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت علیہ السلام  حضرت موسیٰ ۔3

 ایک دوسرے سے اتنے مختلف کیوں؟

 علیہ کو حضرت موسیٰصلی اللہ علیہ وسلم  ( میں رسول اللہ15   آیتمزمل ) ۂقرآن کی سور

  ۂپہلی وحی کا واقعہ قرآن میں سور پر  کے مشابہ رسول قرار دیا گیا ہے۔حضرت موسیٰ السلام 
 
 ط

 

 ۂ

( میں بیان ہوا ہے۔ ان آیات میں اللہ تعالیٰ 12-7  آیاتنمل ) ۂ( اور سور36-9  آیات)

زدہ نہیں  کو تسلی دیتے ہیں کہ اللہ کے حضور اس کے رسول خوفعلیہ السلام حضرت موسیٰ 

واضح طور پر یہ بتایا جاتا ہے کہ ان کے ساتھ کیا ہو رہا ہے اور ان کا اصل مشن انھیں اور ہوتے 

پر صلی اللہ علیہ وسلم  کیا ہے۔ اس کے برعکس، زیر بحث روایات کے مطابق جب رسول اللہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––421میری دریافت   ––––

اس بات کو بالکل نہیں سمجھ سکے کہ آپ کے ساتھ کیا معاملہ ہو  آپتو  پہلی بار وحی نازل ہوئی

علیہ  کو حضرت موسیٰ صلی اللہ علیہ وسلم  شدید خوفزدہ ہو گئے۔ اگر رسول اللہ ہے اور آپرہا 

کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی پہلی   پھر یہ فرق کیوں؟ حضرت موسیٰ تو  جیسا نبی قرار دیا گیا ہےالسلام 

تو  نازل ہوئیپر پہلی بار وحی صلی اللہ علیہ وسلم  وحی کا عمل واضح اور پرسکون تھا۔ جب رسول اللہ

شدید خوف اور الجھن کا شکار ہوئے اور آپ کو اس وقت یہ سمجھ نہیں آئی کہ آپ کے  آپ

کو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اگر حضرت کہ  ساتھ کیا ہو رہا ہے۔ یہ سوال پیدا ہوتا ہے

 اور تسلی بخش کا پہلا تجربہ اتنا واضح  پھر حضرت موسیٰ تو  کے مشابہ رسول قرار دیا گیا ہے  موسیٰ 

کے لیے یہ تجربہ خوف اور الجھن سے بھرپور صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہجب کہ کیوں تھا، 

 کیوں تھا؟

ابن ۔ ابن ہشام نے ابن شہاب زہری کی روایت کو اپنی سیرت میں شامل نہیں کیا ۔ 4

۔ ان کی کے ابتدائی سیرت نگاروں میں سے ایک ہیںصلی اللہ علیہ وسلم  ہشام رسول اللہ

سیرت ابن اسحاق کی تحریر کردہ سیرت کی ابتدائی کتاب پر مبنی ہے۔ جب ابن ہشام اپنی 

وہ زہری کی تو  پر پہلی وحی کے واقعے تک پہنچتے ہیںصلی اللہ علیہ وسلم  سیرت میں رسول اللہ

 کو پہلی وحی سےصلی اللہ علیہ وسلم  کہ رسول اللہ  کو صرف اس حد تک بیان کرتے ہیںروایت

تنہائی کو پسند کرنے لگے تھے۔ اس کے بعد ابن  قبل سچے خواب نظر آنے لگے تھے اور آپ

واقعہ وحی کی وضاحت پیش کرتے ہیں۔ یہ متبادل روایت ذریعے سے ہشام ایک مختلف سند کے 

زہری کی روایت سے زیادہ معقول ہے اور تضادات سے بھی پاک ہے۔ ابن ہشام اپنی سیرت 

میں وہب بن کیسان کی روایت نقل کرتے  “کو نبوت کیسے عطا کی گئی؟ رسول اللہ” کے باب 

سنی، جو اسے عبید  نے عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بھانجے عبداللہ بن زبیر سے انھوں ہیں، جو 

 دہ اللیثی سے روایت کرتے ہیں۔بن عمیر بن قتا



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––422میری دریافت   ––––

کہ یہ ان مسائل سے وہب بن کیسان کی روایت کا تجزیہ کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں  ،آئیے

 کیسے پاک ہے، جو زہری کی روایت میں پائے جاتے ہیں:

ّف کے لیے تشریف صلی اللہ علیہ وسلم  ابن ہشام لکھتے ہیں کہ رسول اللہ

 

جٹ

 

ت

غارِ حرا میں 

 کی اصلاح ہے۔ ابن ہشام وضاحت 

ش

ّ

 

 

لے جاتے تھے۔ یہ زہری کی روایت میں مذکور لفظ ی

ّف رمضان کے مہینے

 

جٹ

 

ت

 میں اعتکاف کی عبادت تھی، جو روزے رکھنے اور کرتے ہیں کہ 

حنیف کے ایک  اس عبادت میں دینصلی اللہ علیہ وسلم  عبادت پر مشتمل تھی۔ رسول اللہ

ل پر مبنی وہ کی تعلیمات اور اعما  حنیف حضرت ابراہیم  کار کے طور پر حصہ لیتے تھے۔ دینپیرو

وہب بن کیسان کی روایت مزید یہ بیان عرب میں رائج تھی۔  ےنما ۂروایت تھی جو جزیر

اکثر اپنی بیوی اور بچوں کو بھی اپنے ساتھ پہاڑ پر لے صلی اللہ علیہ وسلم  کرتی ہے کہ رسول اللہ

 اور اس عبادت کے اختتام پر غربا اور مساکین کو کھانا کھلایا جاتا تھا۔ جایا کرتے تھے

کو سچے خواب آنے  اللہ علیہ وسلم صلی سال رسول اللہ یہ روایت بیان کرتی ہے کہ وحی کے

غارِ حرا میں اعتکاف کر رہے تھے، آپ نے  ، جب آپمیں  لگے۔ اس اہم سال کے دوران

جس میں ایک شخصیت نمودار ہوئی۔ اس شخصیت نے آپ کو ایک کتاب  ، ایک خواب دیکھا

آیات سے کہا کہ کتاب کی چند  پیش کی جو ریشم کے کپڑے میں لپٹی ہوئی تھی۔ اس نے آپ

علق کی ابتدائی پانچ آیات کے طور پر سامنے  ۂیہی وہ آیات ہیں جو بعد میں سور پڑھیں۔

آپ کو اس خواب کا مطلب سمجھنے تو  بیدار ہوئےصلی اللہ علیہ وسلم  آئیں۔ جب رسول اللہ

 غار سے باہر نکلے میں کچھ تذبذب ضرور تھا، لیکن آپ کو وہ آیات واضح طور پر یاد تھیں۔ آپ

 نے وہی شخصیت آسمان کے افق پر دیکھی۔ اس شخصیت نے واضح الفاظ میں کہا کہ آپ آپتو 

ایا۔ اس واقعے کے دوران کے طور پر کر  جبریل کو اللہ کا رسول مقرر کیا گیا ہے اور اپنا تعارف 

 کو کسی خوف یا تذبذب کا سامنا نہیں ہوا۔ آپمیں 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––423میری دریافت   ––––

کو مسلسل دیکھتے   جبریل حضرت  وسلم  صلی اللہ علیہ روایت مزید بتاتی ہے کہ رسول اللہ

نے پہاڑ کے دامن میں اپنے خیمے سے    رہے، یہاں تک کہ ایک گروہ، جسے حضرت خدیجہ

کے سامنے بیان کیا۔ اس    نے اس واقعے کو حضرت خدیجہ کو آواز دی۔ آپ تھا، نے آپبھیجا 

نے یہ واقعہ    ۔ حضرت خدیجہخیال میں کسی قسم کی گھبراہٹ یا پریشانی کا ذکر نہیں ملتا تبادلۂ

صلی  اپنے چچا زاد بھائی، ورقہ بن نوفل کو سنایا، جو ایک عیسائی عالم تھے۔ دریں اثنا، رسول اللہ

غارِ حرا میں اپنے اعتکاف کو مکمل کرنے کے لیے واپس چلے گئے۔ اعتکاف کے اللہ علیہ وسلم 

کی ملاقات  آپمیں دوران  تشریف لے گئے اور طواف کیا۔ اسی کعبہ خانۂ اختتام پر آپ

کو واقعی اللہ کا  کو تسلی دی اور تصدیق کی کہ آپ نے آپ جنھوں ورقہ بن نوفل سے ہوئی، 

 رسول منتخب کیا گیا ہے۔

صلی اللہ علیہ وسلم  وہب بن کیسان کی روایت کے مطابق، اس پورے واقعے میں نہ تو نبی

 خودکشی کے خیالات کا کوئی حوالہ ملتا کے حوالے سے کسی خوف یا الجھن کا ذکر ہے، اور نہ ہی

غارِ حرا صلی اللہ علیہ وسلم  ہے۔ مزید برآں، اس روایت میں یہ بھی واضح ہے کہ رسول اللہ

اعتکاف کرنے،  میں کسی فلسفیانہ غور و فکر یا روشنی کی تلاش میں نہیں جاتے تھے۔ بلکہ، آپ

حنیف کی  ل دینتھے۔ یہ اعماجاتے روزہ رکھنے، اور عبادت میں مشغول رہنے کے لیے وہاں 

کی تعلیمات اور طریقوں پر   روایت کے مطابق مذہبی رسوم تھیں۔ دینِ حنیف حضرت ابراہیم 

مبنی عقائد اور عبادات کا مجموعہ تھا، جسے اس وقت عرب میں کئی لوگ مانتے تھے اور اس کے 

یہ روایت زیادہ  نسبت وہب بن کیسان کی مطابق عمل کرتے تھے۔زہری کی روایت کی بہ

یہ زہری کی  لہٰذا  اس میں کوئی تضاد یا بے ترتیبی نہیں۔ نکہل اور معتبر معلوم ہوتی ہے کیومعقو

 روایت میں پائے جانے والے مسائل سے پاک ہے۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––424میری دریافت   ––––

سے نکاح کے وقت حضرت صلی اللہ علیہ وسلم   : نبی16سوال 

 کی عمر کیا تھی ؟   عائشہ

 کی کتاب صاحب کے لیے جاوید احمد غامدی  نوٹ: اس موضوع پر مزید معلومات

 کا مطالعہ کریں۔ “کی عمر سیدہ عائشہ ” کے باب  “مقامات ”

سے اس وقت صلی اللہ علیہ وسلم  کا نکاح رسول اللہ   یہ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ حضرت عائشہ

نقطۂ نظر کچھ  کی رخصتی نو سال کی عمر میں ہوئی۔ یہ   ہوا جب ان کی عمر چھ سال تھی، اور آپ

( پر مبنی ہے۔ تاہم، حدیث کی کتب میں ایسی معتبر 70اور  5134  بخاری، رقم روایات )جیسا کہ 

کی عمر نکاح کے    روایات بھی موجود ہیں جو اس بات کی واضح طور پر نفی کرتی ہیں کہ حضرت عائشہ

 ہے۔یہ پیش وقت چھ سے نو سال کے درمیان تھی۔ذیل میں ان میں سے کچھ مثالوں کا تجز

( میں 6 آیتنساء ) ۂخلاف ہے: سورکم عمری کی شادی واضح طور قرآن کی ہدایات کے 

رکھیں   کفالت اس وقت تک زیر انھیں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ یتیموں کے مال کے ذمہ دار 

ے میں جب تک وہ نکاح کی عمر کو نہ پہنچ جائیں۔ اگر وہ بالغ اور اپنی زندگی اور معاملات کے بار

 ان کے مال ان کے سپرد کر دیے جائیں۔ تو  دار پائے جائیں سمجھ

اس آیت میں نکاح کی عمر کو بلوغت کے اس درجے سے مشروط کیا گیا ہے جب کوئی فرد 

دار ہو کہ اپنی زندگی اور مالی معاملات کے بارے میں درست فیصلے کر سکے۔ یہ حکم  اتنا سمجھ

 ر کی نفی کرتا ہے۔واضح طور پر بچوں کی شادی کے تصو

اب ہم حدیث کی ان روایات کا جائزہ لیتے ہیں جو اس بات کی تردید کرتی ہیں کہ حضرت 

 چھ سال کی عمر میں نکاح کے بندھن میں بندھیں۔    عائشہ

 6کی عمر نکاح کے وقت    ان احادیث کا تجزیہ جو اس تصور کی نفی کرتی ہیں کہ حضرت عائشہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––425میری دریافت   ––––

 سال کے درمیان تھی: 9سے 

کو گھر کی دیکھ بھال اور صلی اللہ علیہ وسلم  کے انتقال کے بعد رسول اللہ   ۔ حضرت خدیجہ1

بچوں کی پرورش کے ساتھ ساتھ نبوت کی کٹھن ذمہ داریوں کو بھی نبھانا تھا۔ اس موقع پر 

 نے تجویز دی کہ آپ کی قریبی صحابیہ حضرت خولہ بنت حکیمصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

کے گھر اور بچوں کی ذمہ داری سنبھال سکے۔ اس مقصد کے لیے  لیں تاکہ کوئی آپشادی کر

 نے دو نام پیش کیے: انھوں 

 ، جو ایک عمر رسیدہ بیوہ تھیں۔  حضرت سودہ بنت زمعہ

 ۔  حضرت عائشہ

کی عمر نکاح کے    یہ روایت اس تصور پر بڑا سوالیہ نشان کھڑا کرتی ہے کہ حضرت عائشہ

کی صلی اللہ علیہ وسلم  سال کی عمر میں ہوئی۔ رسول اللہ 9تھی اور رخصتی  سال 6وقت صرف 

سال کے درمیان تھی۔ یہ کیسے ممکن  10سے  5کی عمر اس وقت تقریباً    اپنی بیٹی حضرت فاطمہ

اری سنبھالنے کے کے بچوں اور گھر کی ذمہ د سالہ بچی کو رسول اللہ 6ایک    ہے کہ حضرت خولہ

 لیے تجویز کریں؟

202

 

کے ابتدائی سیرت نگاروں، جیسے ابن اسحاق اور ابن صلی اللہ علیہ وسلم  ۔ رسول اللہ2

اسلام قبول شروع میں نے  جنھوں ان افراد میں شامل تھیں    ہشام، کے مطابق، حضرت عائشہ

 ،18نے اس وقت اسلام قبول کیا جب صرف    کیا۔ ابن اسحاق کے مطابق، حضرت عائشہ

نے اسلام اسی وقت قبول کیا    ۔ ابن ہشام کے مطابق، حضرت عائشہافراد ایمان لائے تھے

                                                             

202

۔ 57 /10،  2001 ،قاہرہ: مکتبہ خانجی،  ی  الطبقات الکبر ،محمد بن سعدتفصیلات کے لیے دیکھیے:   

 ۔25241مسند احمد، رقم 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––426میری دریافت   ––––

جیسے سابقون الاولون افراد ایمان لائے۔ابو عبیدہ بن جراح اور دیگر    جب ابو عبیدہ بن جراح

صلی اللہ  رسول اللہجب کہ عیسوی میں قبول کیا،  612 - 611ابتدائی مسلمانوں نے اسلام 

عیسوی میں کیا۔یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر  620سے نکاح    نے حضرت عائشہعلیہ وسلم 

عیسوی میں وہ پیدا بھی نہیں ہوئی ہوں  612تو  سال کی تھیں 6نکاح کے وقت    حضرت عائشہ

اس وقت وہ ایک نومولود بچی ہوتیں تو  سال کا فرق بھی تسلیم کر لیا جائے 2یا  1گی۔ حتیٰ کہ اگر 

  ہوتیں۔اور اسلام قبول کرنے کے قابل نہ

203

یہ بات نہ صرف غیر منطقی ہے بلکہ تاریخی 

شواہد سے بھی مطابقت نہیں رکھتی۔

204

 

اور  4876میں درج ایک روایت )رقم“قرآن کی تدوین” صحیح بخاری کے باب  ۔3

نازل ہوئی اسُ  46آیت سورۂ قمر بیان کرتی ہیں کہ جب    (کے مطابق حضرت عائشہ4993

کا مطلب ایک ایسی کم عمر لڑکی ہے جو  “جاریہ”  عربی میں تھیں۔ کلاسیکی“جاریہ” وقت وہ ایک 

 بلوغت کے قریب ہو یا اس سے کچھ بڑی ہو۔

205

عیسوی  617 ( 46 القمرقرآن کی یہ آیت) 

عیسوی( سے پانچ سال پہلے کی بات ہے۔اگر یہ مان لیا  622میں نازل ہوئی، جو ہجرت مدینہ )

عیسوی میں ہوا اور ان  620سے  اللہ علیہ وسلم صلی کا نکاح رسول اللہ   جائے کہ حضرت عائشہ

 3عیسوی میں ان کی عمر صرف  617اس کا مطلب یہ ہوگا کہ تو  سال تھی 6کی عمر اس وقت 

                                                             

203

لبنان: دار الکتب  ، الأسماء واللغات یبکتاب تہذ ،یوبن شرف نو یحییٰسیرت ابن اسحاق؛   

 
م
لعل

خۂ،ا  ۔604  /1، 1999 دمشق: دار الخیر، یہالنبو ۃالسیر، ابن ہشام۔ 351 /2بدون تاریخ  ب

204

لبنان: دار الکتب  ، الأسماء واللغات یبکتاب تہذ ،یبن شرف نوو یحییٰسیرت ابن اسحاق؛   

 
م
لعل

خۂ،ا  ۔604  /1، 1999 دار الخیر:  دمشق، یہالنبو ۃالسیر، ابن ہشام۔ 351 /2بدون تاریخ ب

205

 دیکھیں۔“جاریہ” ابن منظور کی لسان العرب اور فیروزآبادی کی قاموس المحیط میں لفظ  



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––427میری دریافت   ––––

کہنا کسی بھی طرح ممکن نہیں۔ یہ بات زیر بحث “جاریہ” انھیں سال تھی۔اتنی کم عمر میں 

 ۔روایت کی ثقاہت پر ایک اہم سوالیہ نشان کھڑا کرتی ہے

کے بچپن میں نکاح کی حمایت کے لیے دی جاتی ہے،    ایک اور دلیل، جو حضرت عائشہ ۔ 4

کی صلی اللہ علیہ وسلم  ان روایات پر مبنی ہے جن میں وہ بیان کرتی ہیں کہ وہ رسول اللہ

 (، 1982 موجودگی میں گڑیوں کے ساتھ کھیلا کرتی تھیں۔ یہ روایات سنن ابن ماجہ )رقم

، ان روایات سے یہ  بہ ظاہر ( میں موجود ہیں۔157 بخاری )رقم (، اور 83اور  117 مسلم )رقم

اس وقت بچی تھیں، کیونکہ گڑیوں کے ساتھ کھیلنا عام طور پر    تاثر پیدا ہوتا ہے کہ حضرت عائشہ

اور یہ ظاہر بچوں سے منسوب کیا جاتا ہے۔ تاہم، ایک اور مستند روایت اس تاثر کو چیلنج کرتی ہے 

یا (late teen)ساتھ کھیلنے کا شوق ان کی نوعمریکا گڑیوں کے    ہے کہ حضرت عائشہ کرتی

جوانی کے دور تک برقرار رہا۔ میں اس کی مختصرا  وضاحت کرتا ہوں۔ جو لوگ یہ دعوی  کرتے 

 620سال کی عمر میں ہوا، وہ  6سے صلی اللہ علیہ وسلم  کا نکاح رسول اللہ   ہیں کہ حضرت عائشہ

 نکاح کا سال قرار دیتے ہیں۔ سنن ابی داؤد کی ایک معتبر روایت بیان کرتی ہے کہ عیسوی کو

 کی گڑیاں ایک الماری میں دیکھیں جب آپ   نے حضرت عائشہصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

 
ٔ
یہ کیا ” نے پردے کے پیچھے گڑیوں کو دیکھ کر فرمایا:  تبوک یا خیبر سے واپس آئے۔آپ غزوہ

نے ایک اور شے کے  پھر آپ“یہ میری گڑیاں ہیں۔” نے جواب دیا:    ئشہحضرت عا“ ؟ہے

نے وضاحت کی کہ یہ ایک گھوڑا ہے جس کے دو    بارے میں دریافت کیا، جس پر حضرت عائشہ

یہ روایت بیان کرتی ہے کہ رسول  (4914، اور 160، 4932 )سنن ابی داؤد، رقم۔پر ہیں

خیبر کے بعد  ۂتبوک یا غزو ۂکی گڑیاں پہلی بار غزو   نے حضرت عائشہصلی اللہ علیہ وسلم  اللہ

عیسوی میں پیش آیا، اس لحاظ سے اگر یہ فرض کیا جائے کہ  630تبوک  ۂدیکھیں۔ غزو

سال کی عمر میں ہوا  6عیسوی میں  620سے صلی اللہ علیہ وسلم  کا نکاح رسول اللہ   حضرت عائشہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––428میری دریافت   ––––

 628خیبر ) ۂہوتی۔ اسی طرح اگر یہ واقعہ غزو سال 16تبوک کے وقت ان کی عمر  ۂغزوتو  تھا

کا    اگر حضرت عائشہلہٰذا  سال ہوتی۔ 14اس وقت ان کی عمر تو  عیسوی( کے بعد پیش آیا ہو

 ان کی گڑیاں دریافت ہونے کے وقت، بہتو  عیسوی میں ہوا تھا 620سال کی عمر میں،  6نکاح 

سال کے درمیان بنتی  16سے  14کی عمر تبوک کے وقت، ان  ۂخیبر اور غزو ۂالفاظ دیگر غزو

کی موجودگی میں صلی اللہ علیہ وسلم  کا یہ ذکر کہ وہ رسول اللہ   ہے۔ اس لیے، حضرت عائشہ

گڑیوں کے ساتھ کھیلتی تھیں، اسے صرف ان کے بچپن کی یادگار سمجھنا درست نہیں ہوگا۔ یہ 

رہ کرتا ہے۔ یہ نہایت ممکن ہے واقعہ ان کی نوعمری کے درمیانی یا آخری مرحلے کی طرف اشا

بنانے اور ان سے کھیلنے کا شوق ان کی نوعمری کے آخری  اشیا کا گڑیاں اور دیگر    کہ حضرت عائشہ

سالوں تک برقرار رہا ہو۔ آج بھی نوجوانوں میں ایسے رجحانات دیکھنے کو ملتے ہیں، جو اپنی 

ر ز سے 
فگ
 رکھتے ہیں۔ دل چسپینوعمری کے آخری دور تک گڑیوں یا ایکشن 

کی نکاح کے وقت صحیح عمر کا تعین: اس مقام پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے    حضرت عائشہ

کے وقت حقیقی عمر کیا تھی؟  سے نکاحصلی اللہ علیہ وسلم  کی رسول اللہ   کہ حضرت عائشہ

حدیث میں ایسے مستند شواہد موجود ہیں جو اس بات کی تائید کرتے ہیں کہ حضرت  ۂذخیر

سال تھی، اور رخصتی کے وقت ان کی عمر تقریباً  16یا  15کی نکاح کے وقت عمر تقریباً    عائشہ

 ہے۔یہ وضاحت کی سال تھی۔ اس نکتے  19یا  18

سے دس سال چھوٹی تھیں۔ روایات کے مطابق،    اپنی بہن حضرت اسماء   حضرت عائشہ

سال قبل  27عیسوی( سے  622کی ہجرت مدینہ )صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ   حضرت اسماء

عیسوی بنتا ہے، اور اس  595کا سال تقریباً  یش کی پیدا   پیدا ہوئیں۔ اس اعتبار سے حضرت اسماء

عیسوی میں ہوئی۔یہ معلومات ثابت کرتی  605تقریباً  یش کی پیدا   کے مطابق، حضرت عائشہ

کی عمر     وقت حضرت عائشہسے نکاح کےصلی اللہ علیہ وسلم  عیسوی میں رسول اللہ 620ہیں کہ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––429میری دریافت   ––––

سال کے  19یا  18عیسوی میں رخصتی کے وقت ان کی عمر  623سال تھی، اور  16یا  15تقریباً 

قریب تھی۔

206

 

سال کی  98یا  97عیسوی میں  692   تاریخی روایات کے مطابق، حضرت اسماء مزید یہ کہ

یا  25کی عمر    حضرت اسماءعیسوی میں  620عمر میں وفات پا گئیں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ 

سے دس سال چھوٹی تھیں، اس لیے    اپنی بہن حضرت اسماء   سال تھی۔چونکہ حضرت عائشہ 26

 سال ہونی چاہیے۔ 16یا  15کی عمر    عیسوی میں نکاح کے وقت حضرت عائشہ 620

کچھ جنھیں حدیث ایک پیچیدہ علم ہے: اس وسیع میدان میں ایسی روایات شامل ہیں علم 

س وجہ سے، ان ضعیف قرار دیتے ہیں۔ اانھیں دوسرے جب کہ صحیح سمجھتے ہیں،  علما

تا ہے۔ابن قف کی حمایت کے لیے مطلوبہ مواد تلاش کرنا ممکن ہو جامعاملات میں اپنے مو

دار استعمال کی ایک اہم مثال ملتی ہے۔ ایک طرف،  حدیث کے لچک ۂکثیر کے ہاں ہمیں ذخیر

 10سے    ، حضرت عائشہ  تے ہیں جو یہ ظاہر کرتی ہیں کہ حضرت اسماءوہ ان روایات کو قبول کر

صلی اللہ علیہ وسلم  کا نکاح رسول اللہ   سال بڑی تھیں، جس کا مطلب یہ ہے کہ حضرت عائشہ

سال تھی۔دوسری طرف، ابن کثیر ان روایات کو  16عیسوی میں ہوا تو ان کی عمر  620سے 

سال کی تھیں، اور اس  6نکاح کے وقت    حضرت عائشہجن کے مطابق بھی قبول کرتے ہیں 

 موقف کی تائید کرتے ہیں۔

207

 ۂگی کو واضح کرتی ہے۔ جو ذخیریہ بات ذخیرہ حدیث کی پیچید 

                                                             

206

 سال چھوٹی 10اسماءسے حضرت  عائشہحضرت کہ اس بات کی تائید امام نووی نے بھی کی ہے   

، الأسماء واللغات یبتہذ۔دیکھیے: قبل ہوئیسال  27ہجرت سے  ائشپید کی اسماءحضرت اور  تھیں

 ۔ 328-329 /2

207

 ۔131، 91 /8 ،1986 ،الحلبی البابیعیسیٰ قاہرہ: ، یہو النہا یہالبدا، ابو الفداء، ابن کثیر  



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––430میری دریافت   ––––

سال کی عمر میں ہوا، اس میں اتنا ہی مواد  6کا نکاح    حدیث یہ بیان کرتا ہے کہ حضرت عائشہ

سال کی عمر  19سال کی عمر میں ہوا اور رخصتی  16 موجود ہے جو یہ ثابت کرتا ہے کہ ان کا نکاح

میں ہوئی۔ یہی وجہ ہے کہ حدیث کو قرآن کی روشنی میں سمجھنا ضروری ہے، نہ کہ قرآن کو 

 احادیث کی روشنی میں سمجھا جائے۔

 سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ کی عمر کے بارے میں اختلاف کی ممکنہ وجہ: یہ   حضرت عائشہ

سال  6کی عمر نکاح کے وقت    ایسی روایات کیوں موجود ہیں جو حضرت عائشہحدیث میں  ۂذخیر

مضبوط شواہد بھی موجود ہیں جو اس تصور کی نفی  اسی ادب میں ایسےجب کہ بیان کرتی ہیں، 

کرتے ہیں؟ اس اختلاف کی ممکنہ وجہ عربوں کے اعداد کو ادا کرنے کے مخصوص طریقے سے 

ۃ’کو“6”  جڑی ہو سکتی ہے۔عربی زبان میں
َ  
رَة’کو “16” اور ‘ سِت

َ
ۃ عَش

َ  
کہا جاتا ہے۔ اسی ‘ سِت

رَة تسِْعَۃ’کو “19” اور ‘ تِسْعَۃ’کو “9” ، طرح
َ
کہا جاتا ہے۔ اگر اس کا موازنہ انگریزی ‘ عَش

کے طور پر  “ Nine-Ten” کو  “19” اور “  Six-Ten” کو  “16” تو  اعداد سے کیا جائے

یا بعد کے حدیث روایت کرنے والوں نے    ہے کہ حضرت عائشہسمجھا جا سکتا ہے۔ یہ ممکن 

رَة’دہائی کے حصے )یعنی
َ
( کو اس بنیاد پر ذکر نہ کیا ہو کہ وہ اس وقت کے سامعین کے لیے ‘عَش

کی کسی دہائی میں ہو رہا ہو اور  1900پہلے ہی معروف تھا۔ مثال کے طور پر، اگر کسی بات کا ذکر 

 1983خود سمجھ جائے گا کہ مراد  سننے والا خود بہتو  میں پیش آیا 83کوئی کہے کہ فلاں واقعہ 

یا بعد    عیسوی۔اسی طرح، یہ امکان موجود ہے کہ حضرت عائشہ 83قبل مسیح یا  83ہے، نہ کہ 

کے راویوں نے صرف نکاح کے سال کو نمایاں کیا ہو اور یہ سمجھا ہو کہ سامعین دہائی کے حصے 

   ۔ خود سمجھ لیں گے کو خودبہ

 

 علیہما  اور کیا آدم و حوا  کیا ہے کا واقعہ: انسان کی تخلیق 17سوال 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––431میری دریافت   ––––

 کے بچوں نے آپس میں نکاح کیا؟السلام 

قرآن انسان کی تخلیق کے مختلف پہلوؤں کو بیان کرتا ہے۔ ایک مقام پر یہ ذکر کیا گیا ہے 

ہے کہ وہ مٹی سے بنائے دوسرے مقام پر کہا گیا جب کہ کہ انسان پانی سے پیدا کیے گئے ہیں، 

نے یہ تصور علما گئے ہیں۔ چونکہ قرآن میں انسان کو مٹی سے پیدا کرنے کا ذکر ملتا ہے، قدیم 

قائم کیا کہ اللہ تعالیٰ نے پہلے انسان کو ایک مجسمے کی صورت میں تراشا اور پھر اس میں روح 

 پھونکی۔

روایات بھی اس خیال کی کی طرف منسوب کچھ ضعیف صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

 حمایت کرتی ہیں۔ تاہم، جب قرآن کے بیانات کو گہرائی اور کھلے ذہن کے ساتھ سمجھا جائے

یہ واضح ہوتا ہے کہ قرآن انسان کی تخلیق کے بارے میں ایک بالکل مختلف تصور پیش کرتا تو 

سے ہم آہنگ علم سائنسی ہے۔ یہ تصور جدید انسان کی ابتدا کے بارے میں ہمارے موجودہ 

 محسوس ہوتا ہے۔

 

 کامطالعہ انسانی کی وضاحت کے لیے قرآن تخلیق

سجدہ  ۂمات پر روشنی ڈالتا ہے، لیکن سورقرآن انسان کی تخلیق کے بارے میں مختلف مقا

کے مراحل کو ترتیب سے اور نہایت جامع  ارتقا میں خاص طور پر انسانی   9تا  7آیات ( کی 32)

 :۔ فرمایا ہےانداز میں بیان کیا گیا

 آغاز کا تخلیق کی انسان ۔ہے بنائی ہی خوب ہے، بنائی بھی چیز جو )وہی کہ( جس نے”

 نوک کے چلائی۔پھراُس سے خلاصے کے پانی حقیر نسل کی اسُ پھر کیا۔ سے مٹی نے اسُ

ھا ر پھونک سے میں روح اپنی میں اُس اور سنوارے پلک

م

 

ت

 کان لیے( کے سننے) ےدیا اور 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––432میری دریافت   ––––

 ہوتے شکرگزار ہی کم تم ــــ دیے بنا دل( لیے کے سمجھنے) اور آنکھیں( لیے کے دیکھنے) اور

 “ !ہو

 تفصیلات کو واضح کرتی ہیں۔ ان آیات کے ساتھ قرآن کی دیگر آیات انسانی تخلیق کی

فرقان  ۂکو پانی سے پیدا کیا گیا۔ سورجان دار ( میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ہر 30 آیت) ءانبیاۂ سور

سجدہ کی  ۂنی سے انسان کو پیدا کیا۔ جب سور( میں ارشاد ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے پا54 آیت)

کے عمل کو یہ انسانی تخلیق تو  دیگر آیات کے ساتھ ملا کر دیکھا جائےکو  ( 9-7 ) دو آیات مذکورہ 

 تین بنیادی مراحل میں تقسیم کرنے میں مدد دیتی ہیں:

 

با و اجداد زمین کی سطح سے براہ راست نمودار انسان کے ابتدائی آ: پہلا مرحلہ 

 ہوئے:

قرآن کے بیان کے مطابق، انسان کی تخلیق کا آغاز پانی کے گدلے تالابوں سے ہوا، 

جیسے ہوا بالکل ایسے ۔ یہ جانور کی شکلیں نمودار ہوئیں-جہاں زمین کی سطح سے ابتدائی انسانی

ہے۔ قرآنی آیات سے یہ نتیجہ اخذ کیا جا زمین میں دفن انڈے سے برآمد ہوتا جان دار کوئی 

سکتا ہے کہ انسان کے ابتدائی آبا و اجداد، جو ابتدا میں محض جانوروں کی صورت میں تھے اور 

روح سے خالی تھے، زمین کی سطح سے براہ راست پیدا ہوئے۔ یہ عمل ماں کے رحم میں جنین کی 

 اندر وقوع پذیر ہوا۔ اس کے نتیجے نشوونما کے عمل سے مشابہ ہے، لیکن یہ زمین کی سطح کے

 میں انسان کی ابتدائی جسمانی صورتیں اور ممکنہ طور پر دیگر انواع زندگی بھی تخلیق ہوئیں۔

استعمال کرتے ہیں جو فطرت  بلِ فہم۔ غور کیجیے، ہم وہی اجزایہ عمل نہ جادوئی تھا اور نہ ناقا

نظام کیلشیم۔ عورت کے جسم میں ایک حیرت انگیز  میں پائے جاتے ہیں، جیسے امائنو ایسڈز، لوہا، اور



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––433میری دریافت   ––––

قرآن اشارہ دیتا ہے کہ ۔ زندہ وجود میں تبدیل کر دیتا ہے کو ایک ان بنیادی اجزا موجود ہے جو

 داروں میں تبدیل ہو گئے۔ جان ہوا، جہاں مٹی اور پانی کے اجزا زمین کے اندر بھی یہی عمل

شکلیں برآمد ہوئیں؟ انسانوں کی زمین سے ابتدائی کیا آپ کو یہ تصور غیر منطقی لگتا ہے کہ 

 دھماکا ایسا نہیں ہے، کیونکہ اس تصور کی سائنسی نظیریں موجود ہیں۔ مثال کے طور پر،

 

 

خ

 کمبری

(Cambrian Explosion ایک غیر معمولی واقعہ ہے جو فوسل ریکارڈز میں محفوظ ہے۔ )

کی فوسل ریکارڈ میں زیادہ تر اہم جانوروں ملین سال پہلے پیش آیا، جب اچانک  500یہ تقریباً 

 کی شکلیں ظاہر ہوئیں۔ یہاں یہ دعوی  نہیں کیا جا رہا کہ انسان کی ابتدائی شکلیںانواع 

 

 

خ

 کمبری

 نمودار ہوئیں۔ بلکہ، اس مثال کا مقصد یہ ہے کہ کمبرمیں کے دوران  دھماکے

 

 

خ

جیسے  دھماکے ی

یت دیتے ہیں کہ قرآن میں بیان کردہ انسان کی اس امکان کو تقو تاریخی اور سائنسی واقعات

 بعید از قیاس نہیں۔ ہونازمین کے تقریباً گدلے پانی سے ظاہر کا ابتدائی حیاتیاتی شکلوں 

 

 کیترقی ذریعے سے کے  ارتقا انسان کی ابتدائی صورت نے حیاتیاتی :دوسرا مرحلہ 

آبا و اجداد زمین سے نمودار قرآن یہ بیان کرتا ہے کہ جب انسان کے ابتدائی جانور نما 

ئی گئی۔ اس کے بعد، جیسا کہ ان کی نسل حیاتیاتی تولید کے عام طریقے سے آگے بڑھاتو  ہوئے

( اشارہ کرتی ہے، ان ابتدائی انسان نما مخلوقات نے تدریجی ترقی کے 9  آیتسجدہ ) ۂسور

 کو پہنچے۔کیا، یہاں تک کہ وہ اپنی تکمیل  ارتقا ایک طویل عمل سے گزرتے ہوئے 

  

 

خر
ب

ش

خس
ب ی
س

( کی تائید interspecies evolution) ارتقا یہ واضح ہوتا ہے کہ قرآن انٹر ا

کرتا ہے۔ اس کے مطابق، ابتدائی جانوروں کی شکلیں زمین سے براہ راست نمودار ہوئیں، 

کے ساتھ ساتھ ارتقائی وقت اپنی نسل کو بڑھایا اور ذریعے سے نے حیاتیاتی تولید کے  ں جنھو



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––434میری دریافت   ––––

 سے گزرتے ہوئے اپنی موجودہ شکل میں آئے۔سائنسی شواہد بھی اس کی تصدیق مراحل

س 

خک ب
ھ

 

ن ت

، (Ramapithecus)کرتے ہیں۔ ابتدائی انسان نما مخلوقات، جیسے راما

س 

خک ب
ھ

 

ن ت

، کے (Homo erectus)، اور ہومو ایریکٹس (Australopithecus)آسٹریلو

فوسل ریکارڈ   کا حصہ تھیں۔ مزید یہ کہفوسلز اس بات کا ثبوت ہیں کہ یہ مخلوقات ارتقائی عمل

  

 

ر

 

 بخب
ی بخ
س

ابتدائی انھی  (Homo sapiens)ظاہر کرتا ہے کہ حیاتیاتی طور پر جدید ہومو 

 مخلوقات کی تدریجی ترقی کا نتیجہ ہیں۔

ملین  4.2سائنس دانوں کا اتفاق ہے کہ انسان کا سب سے قدیم حیاتیاتی جد اعلیٰ تقریباً 

سال پہلے موجود تھا۔

208

سال قبل، ابتدائی انسان نما مخلوقات  300,000تقریباً  

(humanoids)   

 

ر

 

 بخب
ی بخ
س

کی شکل اختیار  (archaic Homo sapiens)آرکائک ہومو 

  

 

ر

 

 بخب
ی بخ
س

کے براہ راست اجداد تھے۔ تقریباً  (Homo sapiens)کر چکی تھیں، جو جدید ہومو 

  کا پہلا گروہ وجود میں آیا 160,000

 

ر

 

 بخب
ی بخ
س

 ۔سال قبل جدید ہومو 

کی حمایت نہیں کرتا، جو یہ دعوی  کرتا ہے کہ تمام  ارتقا  قرآن ڈارون کے نظریۂلہٰذا 

   ارتقا مخلوقات ایک خلیے سے 

 

خر
ب

ش

خس
ب ی
س

 interspecies) ارتقا پذیر ہوئیں۔ تاہم، قرآن انٹر ا

evolution)  کے تصور کی تائید کرتا ہے، جس کے مطابق مختلف انواع کے ابتدائی اجداد

 اہ راست نمودار ہوئے۔زمین سے بر

                                                             

208

 دیکھیے:   

Kate Wong, “The Face of the Earliest Human Ancestor, Revealed,” 

Scientific American, November 26, 2019, 

 https:// www.scientificamerican.com/article/the-face-of-the-

earliesthuman-ancestor-revealed/ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––435میری دریافت   ––––

  گئیکی تکمیل کے بعد انسان میں روح پھونکی ارتقا حیاتیاتی : تیسرا مرحلہ 

 ( یہ واضح کرتی ہے کہ جب انسان حیاتیاتی طور پر اپنی تکمیل کو پہنچ گیا9 آیتسجدہ ) ۂسور

، اللہ نے اس میں اپنی روح پھونکی، جس کے بعد انسان ایک منفرد مخلوق بن گیا، جو عقلتو 

جمالیات، اور اخلاقیات کے لحاظ سے دیگر مخلوقات سے ممتاز تھی۔ یہ تصور نہ صرف قرآنی 

موئید بھی بلکہ انسانی تاریخ اور جدید سائنسی مشاہدات سے  ،ہےمطابقت رکھتا تعلیمات سے 

 ہے۔

  کی  160,000آج سے تقریباً 

 

ر

 

 بخب
ی بخ
س

سال پہلے انسانی نسل نے حیاتیاتی طور پر جدید ہومو 

حاصل کی۔ اس مرحلے پر انسان کے رویے میں نمایاں تبدیلیاں دیکھی گئیں۔اس  شکل

تبدیلی کی وضاحت کے لیے دو اہم نظریات پیش کیے گئے ہیں: پہلا نظریہ یہ بیان کرتا ہے کہ 

 50,000پذیر ہوا۔دوسرا نظریہ یہ کہتا ہے کہ تقریباً  ارتقا تدریج  یہ رویہ طویل عرصے میں بہ

 رویے میں ایک اچانک انقلاب آیا۔دونوں نظریات اس بات پر متفق ہیں کہ سال پہلے انسانی

وہ جلد ہی جدید رویے کے آثار دکھانے لگا۔یہ تو  جب انسان نے حیاتیاتی تکمیل حاصل کر لی

 جدید رویے درج ذیل اعمال میں ظاہر ہوئے: 

ر عبادت کے لیے کا استعمال، او یش اپنے مردوں کو دفنانا، تخلیق کرنا، زیورات اور آرا

 معابد تعمیر کرنا۔

209

معلوم ہوتی ہے کہ حیاتیاتی طور پر تکمیل کے بعد انسان قرین قیاس یہ بات 

                                                             

209

 :یکھیںد ،کے لیے تحلیل تفصیلیاچانک نئے رویے پیدا ہونے کی  سال پہلے انسانوں میں 50000   

Klein, Richard G.. “Anatomy, My Discovery of God, Islam & Judgment 

Day 335 behavior, and modern human origins.” Journal of World 

Prehistory 9 (1995): 167-198;  

 مزید معلومات کے لیے دیکھیے:



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––436میری دریافت   ––––

 سے اس کے رویوں میں انقلاب برپا ہوا۔، جس میں روح پھونکی گئی

 

کے بچوں نے انسانی آبادی کو بڑھانے کے لیے آپس  السلام علیہما  آدم اور حوا 

 میں نکاح کیا؟

ایک ایسی دنیا میں پیدا ہوئے   حوا حضرت آدم اور حضرت کیونکہ قرآن کے مطابق نہیں، 

موجود تھے۔ قرآن کے بیانیے کے مطابق، بھی انسان وہی نہیں بلکہ دیگر تھے جہاں صرف 

حیاتیاتی طور پر جدید انسان زمین پر موجود تھے، لیکن وہ حیاتیاتی طور پر انسان ہونے کے باوجود 

کو منتخب   خالی تھے۔ اللہ تعالیٰ نے ان افراد میں سے دو افراد، یعنی آدم اور حوا  روحانی جوہر سے

دیگر مخلوقات سے ممتاز انھیں ۔ یہ روح الوہی جوہر، جسے روح کہتے ہیں، سے نوازاانھیں کیا اور 

ہر عطا کیا کی اولاد کو بھی یہ روحانی جو  یہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ آدم اور حوا اس سے کرتی ہے۔ 

نسل بڑھائی جن کے ذریعے سے گیا۔ جب ان کی اولاد نے ان انسانوں کے ساتھ جنسی تولید کے 

سالوں کے  جوہر کو اپنی نسلوں میں منتقل کیا۔ ہزاروں نے اس الٰہی انھوں تو  پاس روح نہیں تھی

  ہو گیا۔ یہ عمل جاری رہا اور نتیجتاً پوری انسانی آبادی کو یہ روحانی جوہر حاصل دوران

 

 

 

خ

قرآن بیان کرتا ہے کہ انسان کی ابتدائی حیاتیاتی شکلیں زمین سے پیدا ہوئیں، جو کمبری

دھماکے جیسے حیاتیاتی تاریخ کے واقعات سے مشابہت رکھتی ہیں، جہاں فوسل ریکارڈ میں 

نسانی اچانک پیچیدہ زندگی کی شکلیں نمودار ہوئیں۔ قرآن یہ بھی واضح کرتا ہے کہ ان ابتدائی ا

                                                             

 “The Transition to Modern Behavior | Learn Science at Scitable,” 

https://www.nature.com/scitable/knowledge/library/the-transition-

to-modern-behavior-86614339/. 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––437میری دریافت   ––––

کے عمل سے  ارتقا نسل بڑھائی اور طویل حیاتیاتی ذریعے سے شکلوں نے جنسی تولید کے 

گزریں، جیسا کہ فوسل ریکارڈ سے ظاہر ہوتا ہے۔ بالآخر، جب انسان کی حیاتیاتی شکل مکمل ہو 

قرآنی  انسانی روح سے نوازا۔ یہانھیں اللہ تعالیٰ نے ان میں سے دو افراد کو منتخب کیا اور تو  گئی

وضاحت اس حقیقت سے مطابقت رکھتی ہے جب حیاتیاتی طور پر جدید انسانوں نے رویے 

جیسے اپنے مردوں کو دفنانا، فن تخلیق کرنا، زیورات )میں جدیدیت کا مظاہرہ شروع کیا، 

 (استعمال کرنا، اور عبادت کے لیے معابد تعمیر کرنا۔

 ضاحت اور اس کی صداقت کی دلیلقرآن میں دماغ اور روح کے تصور پر ایک مختصر و

قرآن کے ( کا تصور دیتا ہے۔Dualityقرآن انسان کے جسم اور روح کی دوئی )

جو تمام تجربات کا “میں” وہ —روحجب کہ مطابق، جسم اور دماغ اس دنیا کی تخلیق ہیں، 

ر اس زمینی دنیا سے ماورا اور ایک اعلیٰ جہت سے تعلق رکھتی ہے۔دماغ او—مشاہدہ کرتی ہے

روح کے درمیان اس فرق کو اس حقیقت سے تقویت ملتی ہے کہ دماغ کے مختلف حصے 

( کو الگ الگ انداز میں پروسیس کرتے Environmental Inputsماحولیاتی محرکات )

ہیں۔ لیکن، دماغ میں ایسا کوئی خاص مقام نظر نہیں آتا جہاں یہ تمام محرکات یکجا ہو کر ایک 

 میں" کہتے ہیں۔”  دیں، جسے ہم واحد اور مربوط تجربہ تشکیل

( مادی دماغ کو Mindروح اور دماغ ایک دوسرے پر اثرانداز ہوتے ہیں۔ انسانی ذہن )

متاثر کر سکتا ہے، اور محض خیالات دماغ کی جسمانی ساخت میں تبدیلی کا سبب بن سکتے ہیں۔ہم 

حصے کے خراب ہو جانے یہ بھی جانتے ہیں کہ مادی دماغ میں نقصان یا خلل، جیسے کسی خاص 

سے، انسان کی شخصیت اور خیالات میں تبدیلی آ سکتی ہے۔ ہم نے اس موضوع پر مزید 

تفصیل سے دماغ اور ذہن کے فرق پر اپنی بحث میں گفتگو کی ہے، جس سے یہ واضح ہوتا ہے 

 کہ قرآن کا یہ نظریہ سائنسی مشاہدات کے ساتھ کس حد تک ہم آہنگ ہے۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––438میری دریافت   ––––

زمین پر آنے سے پہلے   حوا حضرت آدم اور  حضرت: کیا 18سوال 

 جنت میں مقیم تھے؟

جنت میں پیدا ہوئے   حوا حضرت آدم اور حضرت قرآن میں کہیں یہ بیان نہیں کیا گیا کہ 

 میں رکھنے کا ذکر کرتا ہے۔ عربی لفظ  “جنت” انھیں اور پھر زمین پر بھیجے گئے۔ بلکہ قرآن 

چونکہ جنّت کا لفظ اسلامی اصطلاح میں بہشت اور  ہے۔ “باغ” کا اردو میں معنی “جنت”

فردوس جیسے دیگر الفاظ کے ساتھ آخرت کی جنت کے لیے بھی استعمال ہوتا ہے، اس لیے عام 

آخرت کی جنت میں تھے اور پھر وہاں سے بے دخل کر   طور پر یہ سمجھا جاتا ہے کہ آدم اور حوا 

 کے زمین پر بھیجے گئے۔

آیات اس تصور کی نفی کرتی ہیں اور اس بات کی طرف اشارہ کرتی تاہم، قرآن کی متعدد 

 کو زمین پر ہی تخلیق کیا گیا تھا۔اس موقف کے متعدد دلائل ہیں:  ہیں کہ آدم اور حوا 

( میں بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے منصوبے کا فرشتوں 30 آیتبقرہ ) ۂاول، سور

نوں کو اپنا نائب بنائے گا۔ یہ بیان واضح طور پر ظاہر کرتا کے سامنے اعلان کیا کہ وہ زمین پر انسا

ہے کہ انسان کی تخلیق کا ارادہ زمین کے لیے کیا گیا تھا۔مزید برآں، قرآن کی دیگر آیات بھی 

 ۂا کیا گیا۔مثال کے طور پر، سوراس تصور کو تقویت دیتی ہیں کہ انسان کو مٹی اور پانی سے پید

 بیان مزید تفصیل کے ساتھ پیش کیا گیا ہے۔ ( میں یہ9-7  آیاتسجدہ )

کہ آخرت کی دنیا، جس میں فرماتے ہیں ( میں اللہ تعالیٰ 48 آیتابراہیم ) ۂدوم، سور

جنت اور دوزخ شامل ہیں، ابھی تک تخلیق نہیں کی گئی۔یہ آیت وضاحت کرتی ہے کہ قیامت 

ئیں گے، جہاں انسانوں کا حساب کے وقت موجودہ دنیا اور کائنات ایک نئی دنیا میں تبدیل ہو جا

یہ بات واضح ہے کہ آخرت کی جنت لہٰذا کتاب ہوگا اور ان کے اعمال کا بدلہ دیا جائے گا۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––439میری دریافت   ––––

 ابھی تک وجود میں نہیں آئی۔

زمین پر پیدا کیے گئے تھے۔   ہے کہ آدم اور حوا بھی ظاہر ہوتا قرآن کی ان آیات سے یہ 

کا ذکر کسی آخرت کی جنت کے لیے “جنّت” کے لیے   ( میں آدم اور حوا 35 آیتبقرہ ) ۂسور

نہیں بلکہ ایک ایسے باغ یا مقام کے لیے ہے جہاں کھانے پینے اور رہنے کے لیے وافر وسائل 

 موجود تھے۔ 

  آیتبقرہ ) ۂجنت میں تھے، سور  ایک اور دلیل جو یہ تصور پیش کرتی ہے کہ آدم ا ور حوا 

 کو حکم دیا گیا:   س آیت میں بیان کیا گیا ہے کہ آدم اور حوا ( کی تشریح سے اخذ کی گئی ہے۔ا 36

وا”
ُ
وا” ۔تاہم، “اترو” یعنی  “اِهْبِط

ُ
آسمان سے زمین پر انھیں کا مطلب یہ نہیں کہ “اِهْبِط

 آیتبقرہ ) ۂاترنے کا کہا گیا۔ قرآن میں یہ لفظ دیگر مقامات پر بھی استعمال ہوا ہے، جیسے سور

لہٰذا مطلب محض ایک جگہ سے دوسری جگہ سفر کرنے یا نکلنے کا ہے۔ ( میں، جہاں اس کا 61

قرین قیاس معلوم ہوتا ہے کہ  یہ زیادہتو  اگر آیت کے مکمل سیاق و سباق کو مدنظر رکھا جائے

کو اس باغ کو چھوڑنے کا حکم دیا گیا، نہ کہ آسمان سے   ( میں آدم اور حوا 36 آیتبقرہ ) ۂسور

 زمین پر اترنے کا۔

نامی  “جنت الماوی  ” بات بھی قابل ذکر ہے کہ قرآن اس بات کی وضاحت کرتا ہے کہ یہ 

 ۂ ذکر کیا گیا ہے۔ اسی طرح، سور( میں15  آیتنجم )ۂ ایک مقام موجود ہے، جیسا کہ سور

( میں ایک اور آیت اس اشارے کو مضبوط کرتی ہے کہ یہ مقام یا تو مادی ہے 19  آیتسجدہ )

وحوں کے لیے ایک استقبال کی جگہ ہو سکتی ہے، جہاں قیامت کے دن کے یا روحانی۔ یہ نیک ر

 حتمی فیصلہ سے قبل ان کو رکھا جاتا ہے اور ایک خاص قسم کی زندگی عطا کی جاتی ہے۔

 

ممنوعہ درخت کا پھل کس نے علیہما السلام    : آدم اور حوا 19سوال 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––440میری دریافت   ––––

 کھایا، اور یہ درخت کیوں ممنوع تھا؟

 
ٔ
آدم اور حضرت ( سے یہ واضح ہوتا ہے کہ 22-20: آیاتاف )اعر قرآن کی سورہ

کو جنسی تعلقات سے باز رہنے کا حکم دیا گیا تھا۔ان آیات میں بتایا گیا ہے کہ   حوا حضرت 

شیطان نے آدم اور حوا کو وہ کام کرنے کا مشورہ دیا جس سے انُ کی شرم گاہوں میں سے جو چیز 

نے  انھوں کھل گئی۔ مزید یہ کہ، اس واقعے کے بعد جب  انُ سے چھپائی گئی تھی ، وہ ان پر

یعنی اپنی شرم گاہوں کے بارے —وہ اپنی جنسیت سے آگاہ ہو گئےتو  ممنوعہ درخت سے کھایا

نے پتوں سے خود کو ڈھانپنا شروع کیا۔ یہ بات قابل غور  انھوں اور —میں شعور حاصل کیا

ی تھے، لیکن اس کے باوجود یہ پابندی ان ایک دوسرے کے لیے میاں بیو  ہے کہ آدم اور حوا 

کے طور پر عائد کی گئی تاکہ یہ واضح کیا جا سکے کہ اللہ کے حکم کی نافرمانی کے کیا نتائج  یش پر آزما

 ہو سکتے ہیں۔

 

: مردوں کو چار شادیوں کی اجازت کیوں دی گئی ہے، 20سوال 

 اور عورتوں کو متعدد شادیوں کی اجازت کیوں نہیں؟

کے لیے حضرت حوا علیہا السلام کو پیدا کیا، نہ کہ چار علیہ السلام  تعالیٰ نے حضرت آدم اللہ 

بیویاں، جو اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ اللہ کے نزدیک مثالی تعلق ایک شوہر اور ایک 

 (، جہاں چار شادیوں کی اجازت کا ذکر ہے،3 آیتنساء ) ۂی کا ہے۔مزید برآں، قرآن کی سوربیو

کو  ( monogamyحوصلہ شکنی کرتی ہے اور وحدتِ ازدواج ) حقیقت کثرتِ ازدواج کیدر

 فروغ دیتی ہے۔ آئیے اس کی مختصر وضاحت کرتے ہیں۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––441میری دریافت   ––––

 ( میں فرماتا ہے:3-2 آیاتنساء ) ۂقرآن سور

 اچھے کے اُن لیے کے اُن اور کردو حوالے کے اُن مال کے یتیموں اور( ڈرو )اللہ سے”

ِ  کھاؤ، کر ملا ساتھ کے مال اپنے کو مال کے اُن نہ اور بدلو نہ سے لما برے اپنے کو مال  لیے س ا

 تو گے سکو کر نہ انصاف میں معاملے کے یتیموں کہ ہو اندیشہ اگر اور ۔ہے گناہ بڑا بہت یہ کہ

ھا رے جو سے میں اُن ہیں،  جو عورتیںساتھ کے اُن

م

 

ت

 سے میں اُن ہوں، موزوں لیے 

 کر نہ انصاف( درمیان کے اُن) کہ ہو ڈر اگر پھر کرلو۔ نکاح سے رچا چار تین، تین دودو،

 زیادہ کے اسِ یہ... رکھو۔ بیوی ہی ایک(بھی میں حال صورت کی طرح اسِ) تو گے سکو

 “رہو۔  بچے سے انصافی بے تم کہ ہے قریب

سال پہلے، مختلف  1400کثرتِ ازدواج کی مشروط اجازت: پہلی بات یہ ہے کہ تقریباً 

شمول عربوں میں، مردوں کا ایک سے زیادہ شادیاں کرنا ایک عام رواج تھا۔ یہ  ں، بہثقافتو

یہ کہنا درست نہیں کہ قرآن نے کثرتِ لہٰذا روایت آج بھی کئی معاشروں میں موجود ہے۔ 

ازدواج کی روایت کو شروع کیا؛ بلکہ یہ پہلے سے انسانی معاشروں میں رائج تھی۔قرآن نے 

اس پر پابندی عائد کی اور ایک بجاے  مکمل طور پر ممنوع قرار دینے کے اس موجودہ روایت کو

 مرد کے لیے زیادہ سے زیادہ چار بیویوں تک کی حد مقرر کی۔

( اس بات کا اعتراف کرتی ہے کہ متعدد بیویوں کے 3 آیتنساء ) ۂدوسری بات، سور

ہے کہ مرد صرف کی یہ ہدایت درمیان انصاف کرنا نہایت مشکل ہے۔ اسی وجہ سے قرآن 

ایک شادی کریں۔یہ واضح ہے کہ ان حالات میں بھی، جہاں مرد کے لیے متعدد شادیاں کرنا 

 واقعی ضروری ہو، قرآن کا خدا مردوں کو زور دیتا ہے کہ وہ صرف ایک بیوی سے نکاح کریں۔

قرآن مردوں کو ایک سے زیادہ شادیوں کی اجازت دیتا ہے، لیکن اس پر یہ شرط بھی لہٰذا 

جس میں مالی اور جذباتی —عائد کرتا ہے کہ وہ اپنی بیویوں کے ساتھ مکمل انصاف کریں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––442میری دریافت   ––––

انصاف دونوں شامل ہیں۔ایسی صورت حال ہو سکتی ہے کہ ایک مرد کا دوسری شادی کرنا 

اخلاقی طور پر جائز ہو ۔مثال کے طور پر اگر کسی عورت کے ہاں اولاد نہ ہو سکتی ہو اور مرد اولاد 

 ہو۔یا اگر عورت کسی ایسی بیماری میں مبتلا ہو جو اسے اپنے شوہر کی جسمانی کا خواہش مند

ضروریات پوری کرنے سے قاصر بنا دے۔ ایسے حالات میں، یہ زیادہ اخلاقی اور منصفانہ 

معلوم ہوتا ہے کہ مرد دوسری شادی کرے، یہاں تک کہ پہلی بیوی کی رضامندی کے بغیر 

 بھی ایسا کر سکتا ہے۔ 

ضروریات یا چیلنجز کا سامنا ہ رکومذور ممکنہ صورت حال یہ ہو سکتی ہے کہ کسی مرد کو ایک ا

نہ ہو، لیکن وہ محض اپنی خواہش کے تحت ایک سے زیادہ شادیاں کرنا چاہے۔ اس صورت میں 

عورت کو، جس سےوہ نکاح کرنا چاہے، پہلے اپنی نیت اس انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ وہ مرد ہر 

نکاح قبل از بارے میں اس کی رضامندی اس مکمل طور پر آگاہ کرے، اور کے بارے میں 

یہ تو  حاصل کرے۔ اگر اس خاص صورت حال میں عورت کو پہلے سے اطلاع نہ دی جائے

ایک صریح اور واضح جذباتی ناانصافی ہوگی۔ یہ بات سمجھنا ضروری ہے کہ کسی بھی قسم کی 

 م میں سختی سے ممنوع ہے۔ اسلا—چاہے وہ مالی ہو یا جذباتی—ناانصافی

مزید برآں، اسلام خواتین کو یہ حق دیتا ہے کہ وہ نکاح کے معاہدے میں یہ شرط شامل 

پہلا تو  کریں کہ شوہر دوسری شادی نہیں کرے گا۔ اگر شوہر اس شرط کی خلاف ورزی کرے

 نکاح فسخ تصور کیا جائے گا۔

210

تعدد  یہ ایک ناقابلِ تردید حقیقت ہے کہ بعض مردوں نے 

                                                             

210

 دیکھیے:  

 “If She Stipulated That He Should Not Take Another Wife, Does He 

Have to Adhere to That? - Islam Question & Answer,”  



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––443میری دریافت   ––––

آیت کا سہارا لے کر اپنی نفسانی خواہشات کو پورا کرنے کی کوشش کی ہے۔ اسی لیے ازواج کی 

کے تحت ہی حقیقی اور جائز وجوہات  کہ مردبنایا جائے  بات کو یقینیاس یہ بے حد ضروری ہے کہ 

کثرتِ ازدواج کی قانون سازی کر کے ۔ ریاست اس معاملے میں دوسری شادی کر سکیں 

۔ ان قوانین کے تحت مرد کو عدالت میں اپنی دوسری شادی لا سکتی ہےکو ضابطے میں  اجازت

 کی وجوہات پیش کرنا ہوں گی اور اس کے لیے عدالت سے منظوری لینا ضروری ہوگی۔

عورتوں کے لیے متعدد شوہروں کی اجازت کیوں نہیں؟ اسلام نکاح کو ایک مقدس ادارہ 

نکاح سب سے اہم معاشرتی ادارہ ہے۔ کسی بھی ادارے بلکہ، اسلام کے نزدیک —سمجھتا ہے

کے نظم و نسق اور بقا کے لیے ضروری ہے کہ اس کا ایک ہی سربراہ ہو۔اسلام کے مطابق 

خاندان کے ادارے کا سربراہ مرد ہے، کیونکہ مرد کو زیادہ ذمہ داریوں کا حامل کیا گیا ہے۔ 

  مرد کی بنیادی ذمہ داری ہے۔خاص طور پر، خاندان کی مالی ضرورتوں کو پورا کرنا

عورتوں کے لیے متعدد شوہروں کی اجازت نہ ہونے کی وجوہات یہ ہیں۔ جیسے کسی ملک کا 

کام کرتے  اس کے تحت کئی وزراجب کہ صرف ایک سربراہ ہوتا ہے، مثلاً وزیر اعظم یا صدر، 

اسی —ز ہوتے ہیںکئی مینیجنگ ڈائریکٹرجب کہ ہیں، یا کسی کمپنی کا ایک سی ای او ہوتا ہے، 

اصول پر اسلام خاندان کو ایک ادارہ تصور کرتا ہے، جس کا سربراہ مرد کو مقرر کرتا ہے۔ 

خاندان کے اس نظام میں ایک شوہر اور ممکنہ طور پر کئی بیویاں ہو سکتی ہیں، لیکن اس کے 

ادارہ یا برعکس، ایک عورت کے لیے ایک سے زیادہ شوہر رکھنا ممکن نہیں، کیونکہ کوئی بھی 

تنظیم متعدد سربراہوں کے ساتھ کامیابی سے نہیں چل سکتا۔ چونکہ اسلام نکاح اور خاندان کو 

                                                             

https://islamqa.info/en/answers/143120/if-she-stipulated-that-he-

shouldnot-take-another-wife-does-he-have-to-adhere-to-that. 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––444میری دریافت   ––––

ایک مقدس ادارہ تصور کرتا ہے، اس لیے اس ادارے میں ایک سربراہ کا ہونا ضروری ہے، 

 اور اسلام نے یہ ذمہ داری مرد کے کاندھوں پر ڈالی ہے۔

تا ہے کہ مثالی خاندان ایک شوہر اور ایک بیوی پر تاہم، قرآن واضح طور پر یہ بیان کر

ہیں، جن کے ساتھ صرف ایک بیوی، حضرت   مشتمل ہونا چاہیے۔ اس کی مثال حضرت آدم 

( میں اللہ تعالیٰ یہ حکم دیتا ہے کہ اگر مرد 3 آیتنساء ) ۂعلیہا السلام تھیں۔ اسی طرح، سورحوا 

 چاہیے۔شادی کرنی یک ہی اانھیں تو  انصاف کے تقاضے پورے نہ کر سکیں

اس کا واحد حل تو  اگر کسی عورت کو کسی معقول وجہ سے دوسری شادی کی ضرورت پیش آئے

 کرے۔ یہ ہے کہ وہ اپنے موجودہ شوہر سے علیحدگی اختیار کرے اور پھر دوسرے مرد سے نکاح

 

: شادی کے بغیر مرد اور عورت کے درمیان تمام جنسی 21سوال 

م گناہ اور سنگین جر ابڑاسے اور  ع کیوں ہیںتعلق سختی سے ممنو

 کیوں سمجھا جاتا ہے؟

بلکہ نفسیاتی، جذباتی، اور روحانی وجود بھی رکھتا ہے۔ جب  ،انسان محض جسمانی مخلوق نہیں 

وہ مکمل طور پر بے بس ہوتا ہے اور اس کی جسمانی، نفسیاتی، جذباتی، اور تو  ایک بچہ پیدا ہوتا ہے

طویل المدتی دیکھ بھال کی ضرورت ہوتی ہے، جو اکثر ایک دہائی یا اس  روحانی ضروریات کی

سے زیادہ عرصے تک جاری رہتی ہے۔اللہ تعالیٰ نے خاندان کے ادارے کو تخلیق کیا ہے، جو 

پر مشتمل ہوتا ہے۔ یہ ادارہ صرف نسل انسانی کو —یعنی باپ اور ماں—ایک مرد اور عورت

 بچے کی پرورش اور اس کی جسمانی، جذباتی، نفسیاتی، اور بلکہ ایک ،آگے بڑھانے کے لیے نہیں



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––445میری دریافت   ––––

روحانی نشوونما کے لیے ضروری ہے تاکہ وہ بالغ ہو کر ایک متوازن انسان بن سکے۔اسی 

اس وقت بھی اسے جسمانی اور جذباتی سہارا تو  طرح، جب انسان بڑھاپے کی عمر کو پہنچتا ہے

کو پورا کرنے کے لیے بہترین ذریعہ ہے۔  درکار ہوتا ہے۔ ایک مستحکم خاندان اس ضرورت

یہاں تک کہ بہترین اولڈ ایج ہوم بھی وہ جذباتی سکون فراہم نہیں کر سکتے جو ایک مستحکم اور 

محبت بھرا خاندان دے سکتا ہے۔ اسی پس منظر میں، قرآن نے شادی اور خاندان کے 

 ادارے کی حفاظت کو بڑی اہمیت دی ہے۔ 

تعلقات کو مضبوط بنیاد فراہم کرنا ہے تاکہ مرد اور عورت شادی کے بندھن کا مقصد 

دونوں اس ادارے میں اپنی مکمل ذمہ داری ادا کریں۔ خاندان اور معاشرے کی موجودگی 

میں، دونوں فریق عوامی طور پر اس رشتے میں اپنی مکمل شراکت داری کا اعلان کرتے ہیں اور 

 یک دوسرے کے لیے ایماندار اور وفادار رہیں گے۔اللہ کو گواہ بنا کر وعدہ کرتے ہیں کہ وہ ا

ایک مستحکم شادی کے لیے کئی اہم عناصر ضروری ہیں، جن میں باہمی احترام اور اعتماد 

( کسی sexual fidelityسب سے نمایاں ہیں۔ لیکن یہ بات واضح ہے کہ جنسی وفاداری )

ہے۔ یہ شادی کی بنیاد ہے، اور  بھی کامیاب اور پائیدار شادی کا سب سے بنیادی اور اہم پہلو

اسی پر ایک مستحکم خاندان قائم ہوتا ہے۔خاندان کے ادارے کی حفاظت کے لیے، قرآن 

نے یہ حکم دیا ہے کہ تمام قسم کے جنسی رویے اور اعمال صرف اور صرف شادی کے دائرے 

ف بڑا میں ہوں۔شادی کے دائرے سے باہر کسی بھی قسم کے جنسی تعلق کو اسلام میں نہ صر

اور اخروی نتائج دنیوی گناہ قرار دیا گیا ہے بلکہ ایک سنگین جرم بھی سمجھا گیا ہے، جس کے 

نہایت سنگین ہو سکتے ہیں۔ چاہے کوئی شادی شدہ ہو یا غیر شادی شدہ، شادی کے علاوہ کسی کے 

 آخرت ساتھ بھی جنسی تعلق قائم کرنا اسلام میں سختی سے ممنوع اور بڑا گناہ ہے۔ اس کا نتیجہ

طور پر بھی اس کے سنگین نتائج ہو سکتے دنیوی میں شدید سزا کی صورت میں نکل سکتا ہے، اور 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––446میری دریافت   ––––

(، شادی کے دائرے سے باہر جنسی 33آیتاعراف ) ۂقرآن کی کئی آیات، جیسے سور ہیں۔

تعلقات کو بڑے گناہوں میں شمار کرتی ہیں۔ اس گناہ پر اصرار کرنے سے دائمی عذاب کا خطرہ 

کیونکہ یہ خدا کے تخلیق کردہ معاشرتی ادارے کو براہ راست نقصان پہنچاتا ہے، جو بچوں  ہے،

 اور بوڑھوں کی فلاح و بہبود کے لیے قائم کیا گیا ہے۔

مسلسل دیکھ بھال کی تک  یہ بات بالکل منطقی ہے کہ ایک نوزائیدہ بچے کو طویل مدت

 لیے ایک مستحکم خاندان کا ہونا ضرورت ہوتی ہے۔ اسی طرح بوڑھوں کی فلاح و بہبود کے

نہایت ضروری ہے، کیونکہ کوئی اور ادارہ اس کا نعم البدل فراہم نہیں کر سکتا۔ایک مستحکم 

خاندان وہ بہترین ڈھانچہ فراہم کرتا ہے جو جسمانی، جذباتی، نفسیاتی، اور روحانی پرورش کے 

یہی وجہ ہے کہ قرآن  ہے۔ میسر رہتاایک بچے کو بچپن سے بلوغت تک اور  لیے ضروری ہے

نے تمام جنسی رویوں اور اعمال کو صرف اور صرف شادی کے دائرے تک محدود رکھنے کا حکم 

دیا تاکہ خاندان کے ادارے کو مضبوط بنایا جا سکے۔یہ بھی ایک ناقابلِ تردید حقیقت ہے کہ 

ں خاندانی نظام ایسے معاشرے جہاں شادی سے باہر جنسی تعلقات کو معمول سمجھا جاتا ہے، وہا

 زوال کا شکار ہو جاتا ہے۔

تحقیقات سے یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ غیر مستحکم خاندان اور ٹوٹے ہوئے گھروں کے 

 بچوں پر نہایت گہرے اور منفی اثرات مرتب ہوتے ہیں، جو ان کی شخصیت اور مستقبل پر تباہ کن

 اثر ڈالتے ہیں۔

 موجود کیمیائی عوامل کے بارے میں مختصر شادی میں جنسی وفاداری اور ہمارے جسم میں

نوٹ:شادی کے ادارے کو مضبوط کرنے کے لیے تمام جنسی اور جذباتی رویوں کو صرف 

بلکہ فطری اور حیاتیاتی بنیاد بھی موجود  ،شادی کے دائرے تک محدود رکھنے کی نہ صرف اخلاقی

جو خوشی، اطمینان، اور سکون  ہے۔ہمارے جسم میں ڈوپامین اور سیروٹونن جیسے کیمیائی مادے،



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––447میری دریافت   ––––

خارج ہوتے ہیں، جیسے ورزش میں کا احساس پیدا کرتے ہیں، مختلف سرگرمیوں کے دوران 

کرنا، کام مکمل کرنا، اور کھانا کھانا۔ ان مادوں کے اخراج کا ایک اہم اور مضبوط ذریعہ جنسی اور 

 جذباتی تسکین ہے۔

جنسی، جسمانی، اور جذباتی قربت ساتھ  کے تحیا یکِاگر یہ کیمیائی مادے صرف اپنے شر

یہ ازدواجی تعلق کو مضبوط بنانے میں نہایت اہم کردار ادا کرتے تو  خارج ہوںمیں کے دوران 

—ہیں۔اس کے برعکس، اگر یہ کیمیائی مادے دوسرے غیر مناسب ذرائع سے خارج ہوں

کے دائرے سے باہر  یا شادی مثلاً، فحش مواد دیکھنے، دوسروں کی جنسی طور پر تعریف کرنے

 زور کر سکتے ہیں۔ تو یہ شریکِ حیات کے ساتھ تعلق کو کم—جسمانی تعلق قائم کرنے سے

ایسے رویے، جو ڈوپامین اور سیروٹونن کے اخراج کو متحرک کرتے ہیں، وقت کے ساتھ 

شریکِ حیات کے ساتھ تعلق کو کم پرکشش بنا سکتے ہیں، کیونکہ دیگر ذرائع سے حاصل ہونے 

 تسکین ان کے ساتھ تعلق پر غالب آ سکتی ہے۔ والی

ہمارے جسم میں موجود کیمیائی عوامل بھی اس بات کا تقاضا کرتے ہیں کہ ہم تمام  اسی لیے

قسم کے جنسی رویوں اور اعمال کو صرف اپنے شریکِ حیات تک محدود رکھیں۔ یہ نہ صرف 

بھی نظام کے قیام کے لیے بنیاد  بلکہ ایک مستحکم خاندانی ،ازدواجی رشتے کو مضبوط بناتا ہے

 فراہم کرتا ہے۔

 

: شوہر کو بیوی پر بلند درجہ کیوں دیا گیا ہے؟ کیا اس کا 22سوال 

 مطلب یہ ہے کہ اسلام میں مرد عورتوں سے برتر ہیں؟

 آیتاحزاب ) ۂپہلو سے برتر نہیں ہیں۔ قرآن سوراسلام میں مرد عورتوں سے کسی بھی  



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––448میری دریافت   ––––

حجرات ۂ نظر میں برابر ہیں۔اسی طرح، سور مرد اور عورت اللہ کی ( میں واضح کرتا ہے کہ73

اور  ہے کہ اللہ نے انسان کو ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیامیں فرمایا گیا ( 13 آیت)

اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ معزز وہ ہے جو سب سے زیادہ متقی اور اللہ کا خوف رکھنے والا 

جنس، نسل، نسب، رنگ، یا قومیت نہیں بلکہ تقوی  اور اللہ کا  ہے۔اسلام میں برتری کا معیار

خوف ہے۔اللہ کے نزدیک مرد اور عورت برابر ہیں، لیکن نکاح کے ادارے میں شوہر کو بیوی 

 پر بلند درجہ مخصوص اضافی ذمہ داریوں کے تحت دیا گیا ہے۔اس کی تفصیل یہ ہے۔

برقرار رکھنے کے لیے ایک منظم ڈھانچہ  ریاست یا کسی اور تنظیم کے ادارے کا نظم و نسق

 یت اہم ادارہ قرار دیتا ہے۔اسلام نکاح کو ایک نہا۔ اسی طرح اور اصول وضع کیے جاتے ہیں

 کے لیے مخصوص—یعنی شوہر اور بیوی—لیے، اسلام نے اس ادارے کے اراکین اسی

ہو اور معاشرتی استحکام حقوق اور ذمہ داریاں مقرر کی ہیں تاکہ یہ رشتہ مضبوط بنیادوں پر قائم 

کو یقینی بنایا جا سکے۔ اللہ کا حکم ہے کہ مرد اور عورت دونوں اپنے جسمانی اور جذباتی تعلقات 

وہ اس کی تو  میں ایک دوسرے کے لیے مخلص اور وفادار رہیں۔ اسلام میں اگر بیوی کماتی ہے

بند نہیں۔اس کے ذاتی ملکیت ہے اور وہ اسے خاندان کے اخراجات میں خرچ کرنے کی پا

برعکس، شوہر پر پورے خاندان کی مالی ذمہ داری عائد کی گئی ہے۔اگر خاندان کی ضروریات 

شوہر پر ہوگی اور اسی کو اس کا ذمہ دار ٹھہرایا جائے گا۔ان  جواب دہی مکمل تو  پوری نہ ہوں

بلند درجہ  اضافی ذمہ داریوں کی وجہ سے، شوہر کو خاندان میں فیصلہ سازی کے عمل میں ایک

دیا گیا ہے۔ایسی صورت حال میں جہاں کسی معاملے پر اختلاف ہو اور کوئی متفقہ فیصلہ نہ ہو 

 دینے کا اختیار دیا گیا ہے۔ راے سکے، شوہر کو حتمی 

یہ بات قابل غور ہے کہ اسلام میں مردوں کو وراثت میں زیادہ حصہ دیا گیا ہے، اور یہ 

 د کو خاندان کی مالی کفالت کی ذمہ داری دی گئی ہے۔تقسیم اس اصول پر مبنی ہے کہ مر



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––449میری دریافت   ––––

( نہیں ہے، جیسا کہ پہلے Gender Discriminationیہ کسی قسم کی صنفی تفریق )

وضاحت کی گئی کہ اسلام میں مرد اور عورت اللہ کی نظر میں برابر ہیں۔تاہم، یہ فرق نکاح کے 

ق اور ذمہ داریوں کو واضح طور پر معاہدے میں نمایاں ہوتا ہے، جہاں شوہر اور بیوی کے حقو

بیان کیا گیا ہے۔ ان ذمہ داریوں کے تحت خاندان کے نظم و نسق کو ایک متوازن اور منصفانہ 

نظام کے طور پر تشکیل دیا گیا ہے۔ شوہر پر زیادہ بھاری ذمہ داریاں عائد کی گئی ہیں، خاص طور 

ایک بلند مقام دیا گیا ہے۔ اسی طرح، پر مالی کفالت کی، اسی لیے اسے خاندانی فیصلوں میں 

خاندانی نظام کے اندر، بچوں کی دیکھ بھال اور تربیت کے حوالے سے ماں کو باپ پر فوقیت دی 

یہ معاملہ مرد یا عورت کی لہٰذا ( میں بیان کیا گیا ہے۔6181 گئی ہے، جیسا کہ صحیح مسلم )رقم

 ور ذمہ داریوں کی منصفانہ تقسیم کا ہے۔صنفی برتری کا نہیں بلکہ نکاح کے ادارے میں حقوق ا

یا خاندان،  یہ بالکل منطقی بات ہے کہ چاہے وہ ایک ریاست ہو، ایک کارپوریٹ کمپنی ہو

 پر زیادہ ذمہ داری ہو، اسے فیصلہ سازی کے عمل میں زیادہ اختیار بھی دیا جائے۔فرد جس 

مرد حمل اور  م ہوتا ہے، کیونکہمردوں پر مالی ذمہ داری ڈالنا بھی کئی پہلوؤں سے معقول معلو

بچوں کو دودھ پلانے کی جسمانی ضروریات سے آزاد ہیں، جو خواتین کی فطری ذمہ داریاں 

کے علاوہ، روزی کمانا ایک نہایت  اتہیں۔انسانی تاریخ اور موجودہ دور میں، چند جدید استثناء

کو زیادہ موزوں سمجھا  مشقت طلب اور جسمانی طاقت کا کام رہا ہے، اور اس کے لیے مردوں

گیا ہے۔خاندان یا ملک کی حفاظت مرد کی ذمہ داری سمجھی گئی ہے۔ فوجیں زیادہ تر مردوں پر 

مشتمل رہی ہیں، اور بندوقوں کے دور سے پہلے قبیلے یا خاندان کی حفاظت کے لیے جسمانی 

 مشقت اور قوت کا بڑا عمل دخل تھا، جو عام طور پر مردوں کے سپرد تھا۔

یہ معقول معلوم ہوتا ہے کہ قرآن نے عمومی اصول کے تحت مرد پر زیادہ ذمہ داری ا لہٰذ

 عائد کی اور نتیجتاً اسے خاندانی فیصلہ سازی میں بلند مقام دیا۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––450میری دریافت   ––––

کیا تو  یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر ایک عورت خاندان کی مالی ذمہ داری سنبھال لے

میں اس کا جواب ہاں میں ہے۔ اگر عورت  راے ی وہ خاندان کی سربراہ بن سکتی ہے؟ میر

باضابطہ طور پر خاندان کی مکمل مالی ذمہ داری قبول کر لے اور مرد اپنی مالی ذمہ داری اس کے 

 ایسی صورت میں عورت خاندان کے ادارے کی سربراہ بن سکتی ہے۔تو  سپرد کر دے

 

 : کیا قرآن نے ایک سیاسی نظام دیا ہے؟23سوال 

اسلام نے کچھ خاص سزائیں مقرر کی ہیں اور مسلم حکومتوں کو زکوٰۃ کی وصولی کا  جی ہاں، 

اختیار دیا ہے۔ اس کے علاوہ، قرآن سیاسی اور حکومتی نظام کے لیے چند بنیادی اصول فراہم 

اس کی وضاحت کرتے  ،کرتا ہے، لیکن یہ کسی مخصوص نظام کو لازمی قرار نہیں دیتا۔ آئیے

 ہیں۔

وں نمایندجس میں یہ بتایا گیا ہو کہ  ،سے مراد ایک ایسا تفصیلی خاکہ ہے“نظامسیاسی ” اگر 

کا انتخاب کیسے ہوگا، ان کی ذمہ داریاں کیا ہوں گی، اقتدار کی منتقلی کا طریقہ کیا ہوگا، عدلیہ، 

 اور مقننہ کے درمیان تعلقات کی نوعیت کیا ہوگی، اور حاکم کے اختیارات کیا ہوں گے انتظامیہ

قرآن ان تفصیلات کو واضح طور پر بیان نہیں کرتا۔ اس لحاظ سے، قرآن کسی ۔ نہیںتو 

 مخصوص سیاسی نظام کو تفصیل کے ساتھ بیان نہیں کرتا۔

تاہم، قرآن کچھ اصول فراہم کرتا ہے جو معاشروں کے لیے اپنے نظام اور طرزِ عمل کی 

ن نے ان کی تفصیلات انسان کی بنیاد بن سکتے ہیں۔ یہ اصول عمومی نوعیت کے ہیں، اور قرآ

( میں فرمایا گیا ہے کہ 38 آیتشوری  ) ۂڑ دی ہیں۔ مثال کے طور پر، سورعقل و فہم پر چھو

مسلمان اپنے اجتماعی معاملات کو باہمی مشورے سے طے کریں۔ یہ ہدایت ظاہر کرتی ہے کہ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––451میری دریافت   ––––

منتخب کیا جانا  ذریعے سےعوامی معاملات کے فیصلے کرنے والے افراد کو عوامی مشاورت کے 

 مشاورت چاہیے، اور اقتدار کی منتقلی بھی اسی اصول کے تحت ہونی چاہیے۔ تاہم، قرآن عوامی

کار بیان نہیں کرتا۔ اس معاملے میں مسلمانوں کو اپنی عقل و  کے لیے کوئی مخصوص طریقۂ

فتی حالات کے دانش کا استعمال کرتے ہوئے ایسا نظام وضع کرنا ہوگا جو ان کے معاشرتی اور ثقا

مطابق ہو۔ مثال کے طور پر، وہ صدارتی نظام، پارلیمانی نظام، یا کوئی اور ایسا نظام اپنا سکتے ہیں جو 

 ان کے حالات اور ضروریات سے ہم آہنگ ہو۔

اس کے ساتھ ساتھ قرآن مسلم معاشرے کے لیے کچھ دیگر عمومی رہنما اصول بھی دیتا 

 وغ اور برائی کے خاتمے کی کوشش،کی ضمانت، نیکی کے فرہے، جن میں انصاف کا قیام اور اس 

 محروم طبقات کی دیکھ بھال اور ان کی ضروریات پوری کرنا، مذہبی آزادی کی حفاظت اور زور کم

 ۔ ستم سے تحفظ فراہم کرنا شامل ہے اور ظلم و

د اسلام ان عمومی اصولوں کو واضح کرتا ہے جن پر مسلمانوں کو اپنے سیاسی نظام کی بنیا

رکھنی چاہیے۔اس کے ساتھ، اسلام کچھ جرائم کے لیے مخصوص سزائیں بھی مقرر کرتا ہے، 

 میں بیان کی جائیں گی۔بحث جن کی تفصیلات اگلی 

اسلام کسی مخصوص سیاسی نظام کو لازم قرار نہیں دیتا، بلکہ ایسے وسیع اصول وضع لہٰذا 

م کی بنیاد رکھ سکیں، اور مخصوص جرائم کرتا ہے جن پر مسلمان اپنے معاشرتی اور سیاسی نظا

 کے لیے واضح سزائیں بھی تجویز کرتا ہے۔

 

 : کیا اسلام جمہوریت کے خلاف ہے؟24سوال 

( میں مسلمانوں کو ہدایت دیتا ہے کہ وہ اپنے 38 آیتشوری  ) ۂقرآن سور۔ ہرگز نہیں 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––452میری دریافت   ––––

 گئی، قرآن اجتماعی معاملات کو باہمی مشورے سے طے کریں۔ جیسا کہ اوپر وضاحت کی

مسلمانوں کو یہ اختیار دیتا ہے کہ وہ اپنی عقل و فہم استعمال کرتے ہوئے یہ طے کریں کہ اجتماعی 

فیصلوں میں عوام کو شامل کرنے کا کون سا طریقہ اختیار کیا جائے۔ یہ طریقہ صدارتی نظام، 

 حالات سے ہم آہنگ یا کوئی اور نظام ہو سکتا ہے جو ان کے معاشرتی اور ثقافتی پارلیمانی نظام

 ہو۔

 

کیا حکومت کے تحت  : امر بالمعروف اور نہی عن المنکر 25سوال 

 مجھ پر اسلام نافذ کر سکتی ہے؟

قرآن کی ایک آیت جس میں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا حکم دیا گیا ہے، نہایت  

رکھنے ڈاڑھی مردوں پر اور  سر یا چہرے کو ڈھانپنےکے لیے مشہور ہے اور اکثر اس کو خواتین 

کا  “امر بالمعروف و نہی عن المنکر” جیسے احکامات کے جواز کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ 

  “نیکی کا حکم دو اور برائی سے روکو۔” مطلب ہے: 

 آیتآل عمران ) ۂکو تین مقامات پر دی گئی ہے: سوریہ ہدایت قرآن میں مسلمانوں 

 (۔ 71 آیتتوبہ ) ۂور سورا (110 آیتآل عمران ) ۂ(، سور104

 اس حوالے سے تین اہم پہلوؤں کو سمجھنا ضروری ہے:

کا مطلب کسی کام کا حکم دینا ہے، لیکن یہ کسی کو کسی “امر” کا مفہوم: قرآن میں “امر” ۔ 1

( میں اس 169 آیتبقرہ ) ۂ استعمال ہوتا ہے، جیسا کہ سورعمل کی دعوت دینے کے لیے بھی

س بنا پر یہ آیت واضح کرتی ہے کہ اگر آپ کسی اختیار کے منصب پر فائز کا استعمال ہوا ہے۔ ا

آپ برائی کو زبردستی روکنے کا حق رکھتے ہیں۔ لیکن اگر آپ تو  ہیں، جیسے حکومت یا پولیس



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––453میری دریافت   ––––

اور برائی سے  آپ کا دائرہ اختیار صرف مشورہ دینے، نیکی کی دعوت دینےتو  ایک عام فرد ہیں

 منع کرنے تک محدود ہے۔

 اور “معروف” نیکی اور برائی کے لیے میں کا مفہوم: اس آیت “منکر” اور “معروف” ۔ 2

کے الفاظ استعمال کیے گئے ہیں۔ معروف ان اعمال کو ظاہر کرتا ہے جو عمومی طور پر “منکر”

منکر ان اعمال کی طرف اشارہ کرتا ہے جو عمومی جب کہ کیے جاتے ہیں، تسلیم نیکی اور بھلائی 

ے اور نقصان دہ سمجھے جاتے ہیں، چاہے وہ اسلامی اصول ہوں یا انسانی اخلاقیات کے طور پر بر

کرتے ہیں کہ حکومتوں کو یہ اختیار نہیں دیا گیا نشان دہی عمومی معیارات۔ یہ الفاظ اس بات کی 

کہ وہ اسلام کی اپنی تشریح کو ہر معاملے میں دوسروں پر نافذ کریں۔بلکہ آیت یہ ہدایت دیتی 

 حکومتیں ان چیزوں کو فروغ دیں جو معاشرے میں عمومی طور پر نیک اور بھلائی کی ہے کہ

کا سد باب اور ان اعمال  علامت سمجھی جاتی ہیں، جیسے دیانت داری، صفائی، انصاف، اور مہربانی

دہی،  سمجھے جاتے ہیں، جیسے چوری، دھوکاجو عام طور پر نقصان دہ اور برائی کی علامت کریں 

 اور ناانصافی۔ کیتی، تشددفراڈ، ڈ

 نقطۂ نظر۔ اسلامی احکام کے نفاذ کے لیے واضح اجازت: اگر کوئی حکومت اسلام کے 3

واضح اجازت ہونا ضروری میں اس کے لیے قرآن تو  سے کسی چیز کو دوسروں پر نافذ کرنا چاہے

 کہ وہ دیا ہوصراحت سے ہے۔ یعنی، قرآن میں اس مخصوص معاملے میں حکومت کو یہ اختیار 

اسے زبردستی نافذ کر سکتی ہے۔ مثال کے طور پر قرآن حکومت کو زکوٰۃ کی وصولی کو زبردستی 

نافذ کرنے کی اجازت دیتا ہے۔قرآن یہ بھی حکم دیتا ہے کہ کھلے عام زنا کے عمل کو روکا جائے 

 اور خلاف ورزی کرنے والوں کو سزا دی جائے۔

 خاص اسلامی حکم کو نافذ کرنے کا اختیار نہیں اس سیاق میں، اگر قرآن کسی حکومت کو کسی

یا مردوں  ڈھانپنے ہکے طور پر، خواتین کے سر یا چہر اسے نافذ نہیں کیا جانا چاہیے۔مثالتو  دیتا



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––454میری دریافت   ––––

نافذ ذریعے سے حکومت کے جنھیں رکھنے کی پابندی کے فیصلے ایسے معاملات ہیں ڈاڑھی پر 

 کو اپنی پسندیدہ اسلامی تشریح کے مطابق عمل ہر شخصلہٰذا کرنے کا حق قرآن سے نہیں ملتا۔

 کرنے کی آزادی حاصل ہونی چاہیے، اور اس پر کوئی حکومتی جبر نہیں ہونا چاہیے۔

ذاتی طور پر، میں اسلام کی اس تعبیر سے اتفاق رکھتا ہوں جو اس وقت جناب جاوید احمد 

  فرض نہیں ہے۔رکھناڈاڑھی غامدی پیش کر رہے ہیں۔ اس تعبیر کے مطابق مردوں پر 

خواتین کے لیے سر یا چہرہ ڈھانپنا لازم نہیں ہے؛ یہ ایک اختیاری نیکی ہے۔عوامی اجتماعات یا 

( کو قرآن نے فرض قرار نہیں gender segregationتقریبات میں صنفی علیحدگی )

اور دیا۔قرآن کسی حکومت کو اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ وہ ان معاملات میں اپنی تعبیر 

 تشریحات کو افراد پر زبردستی نافذ کرے۔

 

: اسلامی شریعت میں کن جرائم کی اور کیا سزائیں مقرر 26سوال 

 کی گئی ہیں ؟

تین  سزائیں مقرر کی گئی ہیں، جن کےدنیوی قرآن میں کچھ مخصوص جرائم کے لیے  

 :مقاصدہیںبنیادی 

 ،الف۔ گناہوں اور جرائم کی شدت کو نمایاں کرنا

 ، ے میں ان جرائم کے خلاف روک تھام پیدا کرناب۔معاشر

جو اللہ کی موجودگی اور اس  ،ج۔ اللہ کے غضب کا اظہار: یہ سزائیں ان افراد کے لیے ہیں

کے احکامات کو تسلیم کرنے کے بعد بھی سنگین جرائم کا ارتکاب کرتے ہیں اور اللہ سے کیے 

 گئے تقوی  اور وفاداری کے عہد کو توڑتے ہیں۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––455میری دریافت   ––––

مسلمانوں کو حکم دیتا ہے کہ وہ کچھ جرائم کے لیے اللہ کی مقرر کردہ سزاؤں کا نفاذ  قرآن

کریں۔ یہ سزائیں خاص طور پر مسلمانوں پر لاگو ہوتی ہیں اور صرف مخصوص جرائم سے 

وہ کسی مجرم کے لیے نرم رویہ اختیار کرتے تو  متعلق ہیں۔ تاہم، مسلمان اگر مناسب سمجھیں

 سزا دے سکتے ہیں۔ہوئے کم درجے کی 

( میں بیان کیا گیا ہے کہ سزائے موت صرف دو جرائم کے لیے دی 32 آیتمائدہ ) ۂسور

جا سکتی ہے: قتل، اور فساد فی الارض۔ فساد فی الارض سے مراد زمین پر فساد اور بدامنی پھیلانا 

پہنچتا ن کسی شخص کے مال، جان، یا عزت کو نقصاجن میں ہے۔ اس میں وہ تمام جرائم شامل ہیں 

 اور اغوا وغیرہ۔  ، جیسے زنا بالجبر )ریپ(، مسلح ڈکیتی، دہشت گردیہے

 قرآن میں مخصوص جرائم کے لیے مقرر کردہ سزائیں یہ ہیں:

۔ نکاح کے بغیر جنسی تعلقات: نکاح کے بغیر رضامندی سے قائم کیے جانے والے 1

ر یہ اسلام میں ایک نہایت سنگین جرم او کہا جاتا ہے“زنا” میں اور اردو جنسی تعلقات کو عربی 

اور بڑا گناہ قرار دیا گیا ہے۔قرآن نکاح کے دائرے سے باہر ہر قسم کے جنسی تعلقات کو سختی 

کوڑوں  100( میں زنا کے جرم کے لیے 2  آیتنور ) ۂممنوع قرار دیتا ہے۔ اسی لیے سورسے 

مقدمہ صرف اسی وقت درج کیا جا کی سزا مقرر کی گئی ہے۔یہ بات واضح ہے کہ کسی پر زنا کا 

سکتا ہے جب چار معتبر اور قابل اعتماد گواہ اس جرم کو اپنی آنکھوں سے دیکھیں۔ مقدمہ درج 

ہونے کے بعد، جرم کی مکمل تحقیقات کی جائیں گی، اور جرم غیر مشروط طور پر ثابت ہونے 

ض کے زمرے میں آتا ہے، کے بعد ہی سزا دی جا سکتی ہے۔زنا بالجبر )ریپ(، جو فساد فی الار

 کے مقدمے کے لیے چار گواہوں کی شرط لازم نہیں ہے۔

قرآن زنا کی سزا میں کسی فرد کی شادی شدہ یا غیر شادی شدہ حیثیت میں کوئی فرق نہیں 

کرتا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ زنا کے مرتکب فرد، چاہے وہ شادی شدہ ہو یا غیر شادی شدہ، 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––456میری دریافت   ––––

کوڑوں کی سزا مقرر کی ہے۔ یہ سزا صرف اس وقت دی  100دونوں کے لیے قرآن نے 

نے یہ عمل  جنھوں جاتی ہے جب چار ایسے معتبر گواہوں کی موجودگی میں مقدمہ درج ہو 

دیکھا ہو، اور پھرمکمل تحقیقات کے بعد جرم بغیر کسی ادنی درجے کے شک کے ثابت ہو ہوتے 

 جائے۔ 

نے بعض افراد کو زنا کے علیہ وسلم  صلی اللہ یہ ایک معروف حقیقت ہے کہ رسول اللہ

جرم پر موت کی سزا دی، جس کی وجہ سے یہ غلط فہمی پیدا ہوئی کہ شادی شدہ افراد کے لیے زنا 

 کی سزا لازمی طور پر رجم )سنگساری( ہے۔تاہم، جب ان واقعات کا گہرائی سے جائزہ لیا جائے

نے یہ موت کی سزائیں صرف زنا کے  صلی اللہ علیہ وسلم یہ بات واضح ہوتی ہے کہ رسول اللہتو 

جرم کی بنیاد پر نہیں دیں۔یہ سزائیں ان جرائم کے لیے تھیں جو قرآن میں فساد فی الارض کے 

زمرے میں آتے ہیں،

211

اور اسلامی قوانین  جیسے زنا بالجبر )ریپ(، کھلے عام اور بار بار بدفعلی 

 کی کھلم کھلا خلاف ورزی۔

طور پر جھوٹی گواہی دینا ہے، اور خاص طور پر یہ کسی پر  ۔ قذف: قذف کا مطلب عمومی2

نکاح کے بغیر جنسی تعلقات کا جھوٹا الزام لگانے سے متعلق ہے۔یہ عمل قرآن میں ایک 

سنگین جرم قرار دیا گیا ہے، اور جھوٹا الزام لگانے والے کے لیے کوڑوں کی سزا مقرر کی گئی 

 ہے۔

 نہ ہو یش اور اگر کوئی نرمی کی گنجا م قرار دیتا ہے۔ چوری: قرآن چوری کو ایک سنگین جر3

تاہم، اگر مجرم کے  (38: 5ئدہالما)۔ سزا ہاتھ کاٹنا مقرر کی گئی ہے دنیوی اس جرم کی تو 

سزا میں تخفیف کی جا سکتی ہے اور کم تو  ہو یش حالات اور جرم کے پس منظر میں نرمی کی گنجا

                                                             

211

 ۔2010المورد،  ، جاوید احمد غامدی، برہان ، لاہور  



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––457میری دریافت   ––––

 درجے کی سزا دی جا سکتی ہے۔

سزا موت ہے، بشرطیکہ مجرم کسی قسم کی نرمی یا دنیوی  کے جرم کی انتہائی ۔ قتل: قتل4

 معافی کا مستحق نہ ہو۔

۔ حرابہ یا فساد فی الارض: جیسا کہ اوپر ذکر ہوا، حرابہ یا فساد فی الارض ان جرائم کو کہتے 5

مسلح ڈکیتی، دہشت  ہیں جو زمین پر بدامنی اور انتشار کا سبب بنتے ہیں۔ ان جرائم میں زنا بالجبر،

سزا موت یا دیگر سخت دنیوی ئی گردی، اور اغوا شامل ہیں۔قرآن میں ان جرائم کے لیے انتہا

 بشرطیکہ مجرم نرمی کا مستحق نہ ہو۔ (33ئدہ : الما)، سزائیں ہیں جو شریعت میں مقرر ہیں 

 سزا مقرر کی شان میں گستاخی کے لیے کوئیصلی اللہ علیہ وسلم  قرآن میں ارتداد اور نبی

یہ ان کا اختیار ہے، لیکن تو  نہیں کی گئی۔ اگر مسلمان ان معاملات پر قانون سازی کرنا چاہیں

طرح کے جرائم قرآن کے اس اصول کی پابندی کرنی ہوگی کہ موت کی سزا صرف دو انھیں 

 میں دی جا سکتی ہے: قتل اور فساد فی الارض ۔

 

 سزا موت ہے؟ : کیا اسلام میں توہین رسالت کی27سوال 

 کے باب “مقامات” تفصیلی حوالہ جات اور تجزیے کے لیے، جاوید احمد غامدی کی کتاب  

 ۔یںکا مطالعہ کر“توہین رسالت کی سزا”

قرآن انتہائی واضح طور پر یہ بیان کرتا ہے کہ موت کی سزا صرف دو جرائم کے لیے دی جا 

 کی گئی، فساد فی الارض ایسے تمام جرائم کو سکتی ہے: قتل اور فساد فی الارض۔ جیسا کہ اوپر تفصیل

شامل ہے جو معاشرے میں بدامنی پیدا کرتے ہیں اور لوگوں کی جان، مال، اور عزت کو 

 ۔وغیرہ نقصان پہنچاتے ہیں، جیسے زنا بالجبر، مسلح ڈکیتی، بغاوت، اغوا، اور دہشت گردی



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––458میری دریافت   ––––

)اللہ اور  “محاربہ” فعل کو  موت قرار دیتے ہیں وہ وہ اس جو لوگ توہین رسالت کی سزا 

)زمین پر فساد( کے زمرے میں شامل  “فساد فی الارض” اس کے رسول کے خلاف جنگ( اور 

کی توہین، مذاق، اور بے ادبی کرنا، صلی اللہ علیہ وسلم  کرتے ہیں۔ ان کے مطابق، رسول اللہ

عزت کو ناحق  اللہ اور اس کے رسول کے خلاف جنگ چھیڑنے کے مترادف ہے اور یہ کسی کی

منطقی معلوم ہوتی ہے، لیکن محاربہ اور فساد فی  بہ ظاہر نقصان پہنچانے کا سبب بنتا ہے۔یہ دلیل 

الارض جیسے جرائم کے زمرے میں کسی فعل کو شامل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ مجرم 

تی یا اور واضح طور پر اپنے گستاخانہ رویے پر قائم رہے اور معاشریہ جرم کرتا جائے مسلسل 

قانونی اداروں کی جانب سے مسئلہ کو پرامن طریقے سے حل کرنے کی تمام کوششوں کے 

معاشرے باوجود معافی مانگنے یا اپنے رویے سے رجوع کرنے سے انکار کرے۔ اگر کوئی شخص 

کوششوں اور حکومتی مداخلت کے باوجود اپنی گستاخی پر اصرار کرے اور اس کی طرف سے 

ایسی صورت میں یہ فعل محاربہ تو  میں بدامنی اور انتشار پھیل جائے کے رویے سے معاشرے

 یا فساد فی الارض کے زمرے میں آ سکتا ہے۔

کے لیے موت کی سزا کے حامی ان مخصوص واقعات کو دلیل کے طور پر  گستاخ رسول

ہم، نے کچھ افراد کو موت کی سزا دی۔ تاصلی اللہ علیہ وسلم  پیش کرتے ہیں جن میں رسول اللہ

جب ان واقعات کا تفصیلی جائزہ لیا جائے تو یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ ان افراد کو صرف 

کی توہین کی بنیاد پر سزا نہیں دی گئی تھی، بلکہ ان کے دیگر سنگین صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

تھا، جس  م کا بدترین دشمنجرائم بھی ان سزاؤں کا سبب تھے۔ مثال کے طور پر ابو رافع اسلا

خندق کے وقت لوگوں کو مسلمانوں کے خلاف بھڑکایا اور مدینہ پر حملے کے لیے  ۂنے غزو

صلی اللہ علیہ وسلم  مکہ کو مسلمانوں اور رسول اللہ قریشاکسایا تھا۔ اسی طرح کعب بن اشرف 

 
ٔ
 رہا۔ مدینہ پر حملے کے لیے اکساتاانھیں بدر کے بعد  کے خلاف بھڑکانے میں ملوث تھا اور غزوہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––459میری دریافت   ––––

اس نے مسلم خواتین کے خلاف توہین آمیز مہمات چلائیں اور بعض روایات کے مطابق، 

اس کا مسلمانوں کے ساتھ  حالاں کہ کے قتل کی سازش بھی کی، صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

ایک امن معاہدہ موجود تھا۔عبداللہ بن خطل نے اپنے غلام کو قتل کیا اور مدینہ سے فرار ہو کر 

ا سے بچنے کی کوشش کی۔ یہ تمام افراد گستاخی کے علاوہ دیگر سنگین جرائم میں ملوث تھے۔ سز

کو ناحق  قرآن کے قانون رسالت کے مطابق، یہ تمام افراد اللہ کےموجود رسول مزید یہ کہ

جھٹلانے کے بھی مرتکب تھے۔ مشرکین کے لیے اس جرم کی سزا موت تھی، جیسا کہ پہلے 

صلی اللہ  یہ بات واضح ہے کہ کسی شخص کو محض رسول اللہلہٰذا  جا چکا ہے۔ تفصیل سے بیان کیا

 کی توہین کی بنیاد پر موت کی سزا نہیں دی گئی۔علیہ وسلم 

نے    اس سلسلے میں دو احادیث بھی پیش کی جاتی ہیں: ایک روایت کے مطابق حضرت عمر

 پر قتل کر دیا، اور دوسری روایت کی توہین کرنےصلی اللہ علیہ وسلم  ایک شخص کو رسول اللہ

جو اللہ کے  ،ان لوگوں کو قتل کر دو” سے منسوب الفاظ ہیں: صلی اللہ علیہ وسلم  میں رسول اللہ

۔ تاہم، اکثر محدثین نے ان دونوں روایات کو ضعیف قرار دیا ہے “نبیوں کی توہین کریں۔

 طور پر پیش نہیں کیا جا سکتا۔روایات کو گستاخی پر موت کی سزا کے جواز کے اس وجہ سےان 

کے قریبی صحابی تھے، کی ایک صلی اللہ علیہ وسلم  ، جو رسول اللہ  عبداللہ بن عباسحضرت 

شاہد پیش کی جاتی ہے، جس سے یہ تاثر لیا جاتا ہے کہ  بہ طور روایت بھی اس موضوع میں 

 جو مسلمان رسول اللہ  : گستاخی پر موت کی سزا اللہ کی طرف سے مقرر کردہ ہے۔ وہ فرماتے ہیں

یا کسی بھی نبی کی توہین کرے یا مذاق اڑائے، وہ اللہ کے رسول کا انکار کرنے صلی اللہ علیہ وسلم 

کا مرتکب ہوتا ہے، اور یہ ارتداد کے زمرے میں آتا ہے۔ ایسے شخص سے توبہ کا مطالبہ کیا 

اسے قتل تو   اگر وہ توبہ نہ کرےاسے معاف کر دیا جائے گا؛ لیکنتو  جائے گا۔ اگر وہ توبہ کر لے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––460میری دریافت   ––––

وہ ہمارے اور ان کے درمیان موجود تو  کر دیا جائے گا۔ اور اگر کوئی غیر مسلم یہ عمل کرے

گا۔امن معاہدے کو توڑ دیتا ہے اور اسے بھی قتل کیا جائے 

212

 

جب اس مسئلے کو ہم اللہ کے ان قوانین کے تناظر میں دیکھتے ہیں جو رسول کے ساتھ 

   یہ واضح ہو جاتا ہے کہ حضرت ابن عباستو  ، جیسا کہ ہم نے پہلے تفصیل سے بیان کیاخاص ہیں

پیغام کے  کےصلی اللہ علیہ وسلم  خاص طور پر ان افراد کے لیے تھی جو رسول اللہ راے کی یہ 

 قانون رسالت کے خاص قوانین کے تحت، رسولوں کے براہِ راستبراہِ راست مخاطب تھے۔

سزا کے مستحق ٹھہرتے دنیوی جھٹلاتے اور ان کی مخالفت کرتے ہیں،  انھیںمخاطب، جو 

جب کہ کے معاملے میں، مشرکین کو موت کی سزا دی گئی، صلی اللہ علیہ وسلم  ہیں۔رسول اللہ

ان براہِ راست لہٰذا اہل کتاب کو مغلوب ہو کر جزیہ کے تحت زندگی گزارنے کا حکم دیا گیا۔ 

کے پیغام کو قبول کرنے کے بعد انکار صلی اللہ علیہ وسلم  مخاطبین میں سے جو رسول اللہ

سزاؤں کا سامنا کرنا پڑتا جو رسولوں کے مخالفین کے لیے مقرر کی گئی انھی انھیں کرتے، 

تھیں۔اسی طرح، وہ لوگ جو مسلمانوں کے ساتھ کیے گئے امن معاہدے کی خلاف ورزی 

انین کے تحت سزا کے مستحق قرار کرتے، وہ بھی اللہ کے رسولوں کے ساتھ مخصوص قو

 پاتے۔

اسلام میں محض گستاخی کے جرم پر کوئی خاص سزا مقرر نہیں کی گئی۔ تاہم، مسلمان اس 

جرم کے لیے قانون سازی کر سکتے ہیں، بشرطیکہ یہ عمل محاربہ اور فساد فی الارض کے زمرے 

 کھلے عام اور مسلسل میں آتا ہو۔ یہ زمرے تب ہی لاگو ہوں گے جب گستاخی کرنے والا شخص

توہین آمیز رویے کا مظاہرہ کرے، تمام پرامن کوششوں کے باوجود اپنے عمل سے باز نہ 

                                                             

212

 ۔379  /5  ،2019: دار ابن حزم، وتزاد المعاد، بیر ،ابن قیم   



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––461میری دریافت   ––––

 آئے، اور معافی مانگنے یا اپنی روش درست کرنے سے انکار کرے۔

 

: مسلمان غیر مسلموں کے خلاف کب جنگ لڑ سکتے 28سوال 

 ہیں؟

بنیادی وجوہات کے تحت دیتا ہے۔ آئیے  قرآن مسلمانوں کو مسلح جدوجہد کی اجازت تین 

 ان وجوہات کا مختصر تجزیہ کرتے ہیں:

( میں اللہ تعالیٰ مسلمانوں کو مشرکین کے ساتھ جنگ کرنے کا حکم 5 آیتتوبہ ) ۂ۔ سور1

( میں یہود و نصاری  کے 29 آیتتوبہ ) ۂاور سور دیتا ہے یہاں تک کہ وہ اسلام قبول کر لیں

تک کہ وہ اسلام قبول کریں یا جزیہ ادا جب کا حکم دیا جاتا ہے نے اس وقت تک جنگ کرخلاف 

کرنے پر رضامند ہو جائیں، جو ان کی ماتحتی اور عاجزی کی علامت ہے۔ہم پہلے تفصیل سے 

ان لوگوں کے ساتھ خاص تھا جو اللہ یہ حکم پر بیان کر چکے ہیں کہ مشرکین، یہود، اور نصاری  

 دنیا میں موجود تھے۔بھی  جب اللہ کے رسولاور  تھے براہِ راست مخاطبینکے رسول کے 

قرآن کے مطابق، اللہ کے رسول کے موجود ہونے کی صورت میں اللہ کا قانون یہ ہے کہ 

رسول کے براہِ راست مخاطبین پر اللہ کا فیصلہ نافذ ہوتا ہے، جو یا تو ہدایت قبول کرتے ہیں یا اللہ 

آخری رسول ہیں، اس لیے ان  ۔ چونکہ حضرت محمدکی طرف سے سزا کے مستحق ٹھہرتے ہیں

کے بعد کوئی نیا رسول نہیں آئے گا اور نہ ہی دنیا میں اللہ کا کوئی ایسا نیا فیصلہ نافذ ہوگا۔اس کا 

کے بعد مسلمان کسی غیر مسلم کے خلاف محض محمد صلی اللہ علیہ وسلم مطلب یہ ہے کہ حضرت 

 سکتے۔ اس کے عقائد کی بنیاد پر جنگ نہیں کر

( میں واضح کیا گیا ہے کہ جنگ کی اجازت صرف اس 191-190 آیاتبقرہ ) ۂ۔ سور2



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––462میری دریافت   ––––

 صورت میں دی گئی ہے جب مسلمانوں کو اپنے دفاع کی ضرورت ہو۔

( میں ان حالات کا ذکر کیا گیا ہے 40-39 آیاتحج ) ۂ( اور سور75 آیتنساء ) ۂ۔ سور3

 ہیں کہ اگر کسی قوم یا جماعت پر واضح اور جن میں جنگ کی اجازت دی گئی ہے۔ یہ آیات بتاتی

خو شن ہو ظلم، ناانصافی کھلا
خکٹ ب
س

کے خلاف مسلح جدوجہد کرنے کی قوت مسلمانوں کو جارح تو  یا پر

 اجازت ہے۔

اور ان کے براہ راست مخاطبین صلی اللہ علیہ وسلم  پہلی وجہ کے تحت اجازت رسول اللہ

ل کی حیثیت سے نافذ شدہ احکامات کا حصہ کے لیے مخصوص تھی، جو ان پر اللہ کے رسو

تمام مسلمانوں کے لیے عام ہیں۔ان وجوہات کی بنا پر بھی  تھی۔دوسری اور تیسری وجہ

خو شن کے 
خکٹ ب
س

مسلمان اپنے دفاع میں ہتھیار اٹھا سکتے ہیں، یا کھلے اور واضح ظلم، ناانصافی، اور پر

جنگ صرف کسی جائز اور قانونی سربراہ یا خلاف لڑ سکتے ہیں۔تاہم، یہ شرط بھی لازمی ہے کہ یہ 

 حکمران کے تحت کی جائے، جیسا کہ قرآن میں حکم دیا گیا ہے:

 رسول کے اُس اور کرو اطاعت کی اللہ( میں اسِ ،ایمان والو، )یہ خدا کی بادشاہی ہے”

 “۔جائیں ذمہ دار بنائے کے معاملات سے میں تم جو بھی کی اُن اور کرو اطاعت کی

 (59: 4ء النسا) 

اگر لوگ یہ محسوس کریں کہ ان کے حکمران اپنے فرائض درست طریقے سے انجام 

حکمرانوں کو تبدیل انھیں تو  تبدیل کرنے کی ضرورت ہےانھیں نہیں دے رہے ہیں اور 

( میں 38 آیتشوری  ) ۂوجہد اختیار کرنی چاہیے۔قرآن سورکرنے کے لیے پرامن جد

۔ہدایت دیتا ہے کہ مسلمانوں کو اپنے
خ
خ
ی

  اجتماعی معاملات باہمی مشورے سے طے کرنے چاہ

یہ بات درست ہے کہ کچھ غیر معمولی اور انتہائی حالات ہو سکتے ہیں جن میں حکمرانوں کے 

خلاف مسلح جدوجہد کو جائز قرار دیا جا سکتا ہے، تاہم، عام اصول کے مطابق، قرآن کے حکم 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––463میری دریافت   ––––

 جدوجہد اور مشاورت کا راستہ ہی اللہ کی کے تحت، حکمرانوں کو تبدیل کرنے کے لیے پرامن

 مرضی کے مطابق ہے۔

 

 : کیا اسلام میں غلامی کی اجازت ہے؟29سوال 

 اس کی وضاحت کرتے ہیں۔ ،آئیے۔ نہیں 

جنگ کے نتیجے میں نئے غلام بنانے کی ممانعت: اسلام میں کسی آزاد شخص کو غلام بنانا قطعی 

کسی بھی  ایک اور طریقہ تھا۔ اسلام سے پہلےصرف  علاوہ غلام بنانے کاممنوع ہے۔ اس کے 

کے بعد کامیاب فریق دوسری طرف کے قیدیوں کو غلام بنا لیتا تھا۔ جنگ مقصد سے کی گئی 

( میں واضح طور پر حکم دیا گیا ہے کہ 4 آیتمحمد ) ۂن نے اس رواج کو ختم کر دیا۔ سورلیکن قرآ

ئے یا احسان کے طور پر رہا کر دیا جائے۔یہ آیت نئے جنگی قیدیوں کو یا تو فدیہ لے کر آزاد کیا جا

 غلام بنانے کے تمام دروازے بند کر دیتی ہے۔

ذریعے اسلام کے مطابق نہ تو کسی آزاد شخص کو غلام بنایا جا سکتا ہے اور نہ ہی جنگ کے لہٰذا 

 نئے غلام پیدا کیے جا سکتے ہیں۔سے 

کے زمانے میں صلی اللہ علیہ وسلم  اللہ پہلے سے موجود غلاموں کا کیا کیا جائے؟ رسول

سوال یہ پیدا  لہٰذا ۔—مرد، عورتیں، بچے، اور بوڑھے—تقریباً ہر گھر میں غلام موجود تھے

اس مسئلے کے لیے  ،غلاموں کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے؟ آئیےان ہوا کہ پہلے سے موجود 

 قرآن کی رہنمائی کا مختصر جائزہ لیتے ہیں۔

غلاموں کے انتظام کا منصوبہ اور ان کی آزادی کے لیے معاشی خودمختاری  قرآن کا موجودہ

کی حوصلہ افزائی: قرآن نے تمام غلاموں کی فوری آزادی کا حکم اس لیے نہیں دیا کیونکہ اس 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––464میری دریافت   ––––

وقت کی کم ترقی یافتہ دنیا میں ایسا اقدام ایک انسانی بحران کا باعث بن سکتا تھا۔اگر غلامی کو 

مختلف عمروں کے لاکھوں مرد، عورتیں، اور بچے بے سہارا ہو جاتے، تو  یا جاتااچانک ختم کر د

اور ان کے پاس گزر بسر کے لیے صرف بھیک مانگنے یا جسم فروشی جیسے غیر اخلاقی راستے ہی 

کو برقرار رکھا، لیکن ساتھ  status quoبچتے۔اسی لیے قرآن نے موجودہ غلاموں کے لیے 

حصول کے  آزادیِ ذریعے سے معاشی خودمختاری کے انھیں نے اور ہی ان کی حالت بہتر بنا

 لیے واضح ہدایات دیں۔

( میں قرآن یہ حکم دیتا ہے کہ غلاموں کے ساتھ مکاتبت، رسمی 33 آیتنور ) ۂسور

انھیں تو  معاہدے، کیے جائیں، جس کے تحت اگر وہ اپنی معاشی کفالت کی اہلیت ظاہر کریں

مسلمانوں کو یہ بھی حکم دیتا ہے کہ وہ اپنے مال میں سے ایک حصہ  آزادی دی جائے۔اللہ تعالیٰ

 غلاموں کو دیں تاکہ وہ معاشی طور پر خودمختار ہو سکیں اور آزادی حاصل کر سکیں۔

 قرآن غلاموں کو آزاد کرنے کے عمل کو ایک ایسی عظیم نیکی قرار دیتا ہے کہ اسے مسلمانوں 

قرآن میں  (۔مزید یہ کہ3 :58دلہالمجا، 92 :4ءالنسا)۔ گیا ہے کے گناہوں کی معافی کا ذریعہ بنایا 

  (60: 9بہالتو) ۔زکوٰۃ کے مقاصد میں سے ایک مقصد غلاموں کو آزاد کرنا بھی بیان کیا گیا ہے

( میں مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ اپنے غلاموں کے ساتھ 36 آیتنساء ) ۂسور

ں  لونڈیووں میں یہ معمول تھا کہ مرد اپنیان معاشر اور حسن سلوک کریں۔ مہربانی  رحمدلی،

نور  ۂوایت کا ذکر کرتے ہوئے، سورکے ساتھ جنسی تعلقات قائم رکھتے تھے۔ قرآن اس ر

مرد اور خواتین اپنے غلاموں تو  ( میں مسلمانوں کو ترغیب دیتا ہے کہ اگر ممکن ہو32  آیت)

 کے ساتھ نکاح کریں۔

نے قرآن کی ہدایات کو مزید واضح کیا اور غلاموں کے  صلی اللہ علیہ وسلم رسول اللہ

 سے فرمایا:   حقوق کی تفصیل بیان کرتے ہوئے اپنے صحابہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––465میری دریافت   ––––

 ایسا کوئی پر ان ہو۔ پہنتے خود تم جو پہناؤ وہی اور ہو، کھاتے خود تم جو کھلاؤ وہیانھیں ”

  “۔ کرو مدد کی ان بھی خودتو  دو کام ایسا اگر اور سکیں؛ دے نہ انجام وہ جو ڈالو نہ کام

 (1661 مسلم، رقم۔ 30 بخاری، رقم )

  غلامی کا سلسلہ جاری رہا، لیکنکے بعد مسلم دنیا میںصلی اللہ علیہ وسلم  اگرچہ رسول اللہ

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نئے غلام بنانے کے دروازے بند کر دیے۔ قرآن نے موجودہ 

ت دیے تاکہ ان کی حالت بہتر ہو اور غلام بنانے اور غلاموں کے انتظام کے لیے واضح احکاما

 رکھنے کے اس عمل کو بغیر کسی انسانی بحران کو جنم دیے تدریجی طور پر ختم کیا جا سکے۔

 

 نے حضرت ماریہ قبطیہصلی اللہ علیہ وسلم  : رسول اللہ30سوال 

اور ان کے ساتھ اسلامی تعلیمات کے  سے نکاح کیوں نہیں کیا

 برتاؤ کیا؟ مطابق کیسا

عیسوی میں اسکندریہ کے گورنر کی جانب  629-628 کو صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ 

صلی اللہ  تحفہ دی گئیں۔ اسی زمانے میں رسول اللہ بہ طور ،   سے ایک باندی، حضرت ماریہ قبطیہ

صلی  سے نکاح کیا۔یہ وہ دور تھا جب رسول اللہ حضرت میمونہ نے اپنی آخری زوجہعلیہ وسلم 

کی ازواج مطہرات نے دشمنوں کی جانب سے چلائی جانے والی مہمات کے اللہ علیہ وسلم 

ردعمل میں اپنی زندگیوں پر کچھ اضافی پابندیاں رضاکارانہ طور پر قبول کیں۔ ان کی اس 

احزاب  ۂکو سورصلی اللہ علیہ وسلم  وفاداری اور قربانی سے خوش ہو کر اللہ نے رسول اللہ

میں حکم دیا کہ آپ مزید کسی عورت سے نکاح نہیں کر سکتے اور نہ ہی اپنی کسی  (52  آیت)



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––466میری دریافت   ––––

نے  صلی اللہ علیہ وسلم غالباً اسی حکم کی وجہ سے رسول اللہ زوجہ کو طلاق دے سکتے ہیں۔

سے نکاح نہیں کیا، لیکن ان کے ساتھ قرآن کے غلاموں کے انتظام سے  حضرت ماریہ قبطیہ

  بہترین سلوک کیا۔متعلق احکامات کے مطابق

کو گورنر کو واپس کیوں نہیں کیا یا  نے حضرت ماریہ قبطیہصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

آزادی دے کر کسی اور سے نکاح کی اجازت کیوں نہیں دی؟ اس سوال کا قطعی جواب انھیں 

ور رسول خود ایسا نہ چاہتی ہوں ا ہمارے پاس موجود نہیں۔ یہ ممکن ہے کہ حضرت ماریہ قبطیہ

 کے ساتھ تعلق سے ماخوذ عزت و وقار کو ترجیح دیتی ہوں۔رسول اللہصلی اللہ علیہ وسلم  اللہ

اور ان کے  اس وقت دنیا کے سب سے بااثر اور محترم شخصیات میں سے تھےصلی اللہ علیہ وسلم 

کہ  کے لیے ایک غیرمعمولی اعزاز ہو سکتی تھی۔ یہ بات یقینی ہے ساتھ وابستگی حضرت ماریہ

کے ساتھ قرآن کی تعلیمات کے مطابق  نے حضرت ماریہ قبطیہصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

کو   کے بیٹے، حضرت ابراہیم صلی اللہ علیہ وسلم  نے رسول اللہ بہترین سلوک کیا۔ حضرت ماریہ

للہ صلی ا کو رسول اللہ ناک طور پر بچپن میں ہی وفات پا گئے۔ حضرت ماریہ جنم دیا، جو افسوس

)یعنی مومنین کی  “منینامہات المو”انھیکی دیگر ازواج کی طرح عزت دی گئی اور علیہ وسلم 

 مائیں( کا اعزاز عطا کیا گیا۔

 

: کیا عورت کی گواہی مرد کی گواہی کے نصف برابر 31سوال 

 ہے؟

اسلام کے بارے میں ایک عام تصور یہ ہے کہ عدالت میں عورت کی گواہی کو مرد کی  

  مقابلے میں نصف سمجھا جاتا ہے۔ گواہی کے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––467میری دریافت   ––––

مالی ۔ اس آیت میں پر ہےکی تفسیر ( 282 آیتبقرہ ) ۂاس تصور کی بنیاد قرآن کی سور

معاہدوں میں گواہی کے اصول بیان کیے گئے ہیں۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ کا حکم ہے کہ جب 

ر دو مرد گواہ معاہدے کو تحریری شکل دی جائے اوتو  کوئی شخص کسی دوسرے کو قرض دے

ایک مرد اور دو عورتوں کو گواہ بنایا جائے۔ قرآن تو  بنائے جائیں۔اگر دو مرد موجود نہ ہوں

تو  اس کی وضاحت کرتے ہوئے کہتا ہے کہ اگر ایک عورت بھول جائے یا ہچکچاہٹ کا شکار ہو

 دوسری عورت اسے یاد دلائے اور اس کی مدد کرے۔یہ ہدایت اس وقت کے سماجی پس منظر

کو مدنظر رکھ کر دی گئی تھی، جب خواتین عمومی طور پر مالی معاملات اور تجارتی سرگرمیوں 

تجارتی قافلوں کے ساتھ سفر کرنا یا کاروباری معاہدے کرنا ان کا ۔ میں شامل نہیں ہوتی تھیں

( میں بیان کردہ اصول 282 آیتبقرہ ) ۂتھا۔ یہ بات قابل ذکر ہے کہ سور معمول نہیں

اور عدالت میں جرم کے خلاف  معاہدوں اور قرض کے معاملات سے متعلق ہے صرف مالی

گواہی دینے کے اصولوں پر اس کا اطلاق نہیں کیا جا سکتا، کیوں کہ محولہ بالا آیت میں اس کا 

 

طف 
مص

 :کرتے ہیںیوں اس بات کی وضاحت  ی خطّابکوئی ذکر نہیں۔ مشہور عالم دین، 

 میں دینے شہادت اور عدالت میں بننے گواہمر کا کسی ا مطابق کے ںاسلامی اصولو”

 گئی کی بات کی بننے گواہ پر معاہدے کے قرض ( میں282 آیتبقرہ ) ۂسور ہے۔ فرق بنیادی

 سمجھنے کو منظر پس اس آیت کے کی۔ ینےد گواہی خلاف کے جرم کسی میں عدالت کہ نہ ہے،

 میں معاملات تجارتی پر طور میعمو خواتین پہلے سال 1500 کہ ہے ضروری جاننا یہ لیے کے

 میں وقت ایسے تھیں۔ کرتی سفر ساتھ کے قافلوں تجارتی وہ ہی نہ اور تھیں ہوتی نہیں شامل

 عورتوں دو اگر ۔ اس لیےتھی نہ حاصل مہارت کی بننے گواہ میں معاہدوں مالی کو عورت ہر

 تفصیلات کی معاہدے رتعو ایک اگر کہ تھا یہ مقصد کا استو  گئی دی تجویز کی بننے گواہکے 

تو  سکے ہو نہ پیش میں عدالت سے وجہ کی زچگی، یا حمل جیسے مجبوری، کسی یا سکے رکھ نہ یاد



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––468میری دریافت   ––––

عورت قابل  ایک اگر کہ ہے موقف کاعلما  کچھ کرے۔ معاونت کی اس عورت دوسری

تعلق کا  دینے شہادت میں عدالت تک جہاں ہے۔ کافی لیے کے بننے گواہ وہ اکیلےتو  اعتماد ہو

 جنس یا تعداد کی گواہوں چاہے ہے، جاتا کیا پر گواہی دستیاب فیصلہ مطابق کے قرآن ،ہے

 تی ہےہو مبنی پر دیکھنے کے چاند نئے تصدیق کی آغاز رمضان کے پر طور مثال کے ہو۔ بھی کچھ

 شخص کوئی کہ ہے یہ گواہی معتبر سے سب میں جاتی۔اسلام دی نہیں اہمیت کو جنس کی گواہ اور

 روایت یا بات کوئی راست براہ سےصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ نے اس کہ دے بیان یہ

 یا ہوں مرد راوی کے ان چاہے ہیں، کرتے قبول مسلمان تمام کو احادیث سنی۔مستند

 کوئی پاس کے اس اور لگائے الزام کا زنا پر بیوی پنی اشوہر کوئی گر، اںمزید برآ۔عورتیں

فریق  دوسرا اور ہیں رہے کہہ سچ وہ کہ ہے ہوتی کھانی قسم مرتبہ پانچ کو دونوںتو  ہو نہ گواہ

-6: 24رالنو)ہیں جاتی مانی برابر مطابق کے قرآن گواہیاں کی دونوں ہے۔ان ٹاجھو

 “۔(10

213

 

نے فرمایا صلی اللہ علیہ وسلم  اہم نوٹ: کچھ احادیث میں یہ بیان کیا جاتا ہے کہ رسول اللہ

تاہم، جب ان احادیث کا باریک بینی   کے معاملے میں ناقص ہیں۔کہ عورتیں عقل اور دین

کا مقصد ہرگز یہ نہیں تھا صلی اللہ علیہ وسلم  یہ واضح ہوتا ہے کہ رسول اللہتو  سے جائزہ لیا جائے

اس حقیقت کی طرف  تر ہے۔بلکہ آپ کہ عورتوں کی عقل یا دینی حیثیت مردوں سے کم

اور دینی ذمہ داریوں کے حوالے سے دنیوی  نے خواتین پر اشارہ کر رہے تھے کہ اللہ تعالیٰ

گیا کی فطری ضروریات اور حالات کو مدنظر رکھا عورتوں ۔ اس تخفیف میں نسبتاً کم بوجھ ڈالا ہے

کو وہ ذمہ داریاں نہیں سونپیں جو مردوں پر عائد کی گئی  امور میں اللہ نے خواتیندنیوی ۔ ہے

                                                             

213

  The Clear Quran   میں مصطفیٰ خطاب کی 
ٔ
 کی تفسیر دیکھیے۔   282کی  آیت  بقرہسورہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––469میری دریافت   ––––

کی مالی کفالت کی ذمہ داری سے مستثنیٰ رکھا گیا ہے۔ دینی امور  ہیں۔ مثلاً، خواتین کو خاندان

لازم  میں بھی خواتین کو خصوصی سہولتیں دی گئی ہیں۔ خواتین پر جمعہ کی نماز کے لیے مسجد جانا

جنگوں میں شرکت سے مستثنیٰ رکھا گیا ہے۔ حیض کے دنوں میں نماز اور انھیں نہیں کیا گیا۔

 ملتا ہے۔انھیں ، لیکن ان اعمال کا اجر پھر بھی روزے معاف کر دیے گئے ہیں

 اوپر بیان کردہ نکات کی تفصیل اور حوالہ جات کے لیے آپ میرا پوڈکاسٹ 

”Conversing Islam with Hamza Ali Abbasi - Episode 11  “ دیکھ

پر  “ Ghamidi Center of Islamic Learning”سکتے ہیں، جو یوٹیوب چینل

گئی سیر حاصل بحث کی میں خواتین سے متعلق مذکورہ غلط فہمیوں پر  قسطدستیاب ہے۔ اس 

 ہے۔

 

اس ضمن  میں پیش آیا ؟حالات و واقعات کن : واقعہ بنو قریظہ 32سوال 

منصفانہ غیرمنسوب  کی طرفصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہمیں 

 جواب ہے؟کیا ں کا ومظالم کے دعو

حصہ :  اعتراضات کے جواب میں 23” لیے  اس موضوع کی تفصیلات اور حوالہ جات کے 

کے عنوان سے جاوید احمد غامدی کا لیکچر دیکھیں، جو غامدی سینٹر آف “، اتمام حجت83

 پر دستیاب ہے۔کے یو ٹیوب چینل   لرننگاسلامک 

دوں کے قتل کا واقعہ اسلام کے ناقدین کے لیے بڑی بحث کا موقع ہے۔ بنو قریظہ کے مر

کے یہود پر مظالم کی مثال کے طور پر سمجھا اور پیش صلی اللہ علیہ وسلم  اس واقعے کو رسول اللہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––470میری دریافت   ––––

محمد کہ آیا اس واقعے کے پس منظر اور حالات کا تجزیہ کریں اور دیکھیں  ،کیا جاتا ہے۔آئیے

 کے اس عمل کا کوئی جواز ہے یا نہیں۔صلی اللہ علیہ وسلم 

جب  اور بنو قریظہ۔ : بنو قینقاع، بنو نضیرمدینہ میں بنیادی طور پر تین یہودی قبائل آباد تھے

نے ان قبائل کے ساتھ ایک امن  آپتو  مدینہ کے حکمران بنےصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

یہ تمام فریق مدینہ کا دفاع باہمی تعاون سے کریں  معاہدہ کیا۔اس معاہدے میں طے پایا گیا کہ

اور باہمی  مبنی تعلقات قائم کریں گے گے۔ایک دوسرے کے ساتھ اخلاص اور خیر خواہی پر

اعتماد کی فضا کو برقرار رکھیں گے۔

214

 

بدر کے بعد ان  ۂ اس معاہدے کی خلاف ورزی کی۔غزوبنو قینقاع وہ پہلے قبیلہ تھا جس نے

چند جھڑپیں ہوئیں، جن میں کی مسلمانوں کے خلاف دشمنی شدت اختیار کر گئی۔اس دوران 

بازار میں پیش آیا، جہاں ایک مسلمان خاتون کو بے لباس کر کے  میں ایک واقعہ بنو قینقاع کے

بے عزت کیا گیا۔اس واقعے کے نتیجے میں ایک مسلمان اور ایک یہودی قتل ہو گئے، جس سے 

سے کے سرداروں نے بنو قینقاع صلی اللہ علیہ وسلم  حالات مزید کشیدہ ہو گئے۔رسول اللہ

اس کے بجاے ذمہ داریوں کی یاد دہانی کرائی۔لیکن ان کے معاہدے کی انھیں ملاقات کی اور 

نے مزید تشدد کی دھمکیاں دیں۔ اس قبیلے کے  انھوں داری کرتے،  کہ وہ معاہدے کی پاس

سردار کعب بن اشرف کو مسلمانوں نے اس کے جرائم کی وجہ سے قتل کر دیا۔ اس کے جرائم 

مشرکین کو مسلمانوں کے خلاف  یہ تھا کہ اس نے مکہ کا سفر کر کے وہاں کےجرم میں ایک 

کے صلی اللہ علیہ وسلم  مدینہ پر حملہ کرنے کے لیے تیار کیا۔ اس نے رسول اللہانھیں اکسایا اور 

                                                             

214

پر تفسیر بھی 33میں آیت احزاب“تفہیم القرآن ”ی کی؛ مولانا مودودیہالنبو ۃالسیرابن ہشام،   

 دیکھیے۔ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––471میری دریافت   ––––

اس کا قبیلہ وہ اور قتل کی خفیہ سازش تیار کی۔ یہ سب کعب بن اشرف نے اس وقت کیا جب 

ہدے کا پابند تھا، جسے مسلمانوں کے ساتھ امن معاہدے اور مدینہ کے مشترکہ دفاع کے معا

مدینہ سے انھیں اس نے خود تسلیم کیا تھا۔ بنو قینقاع کے باقی افراد کے ساتھ نرمی برتی گئی اور 

 جلاوطن کر دیا گیا۔

پنے معاہدے کی مدینہ کے دوسرے یہودی قبیلے، بنو نضیر، نے بھی مسلمانوں کے ساتھ ا

۔ یہ نے مدینہ کے دفاع میں حصہ نہیں لیا انھوں ، میں احُد کے دوران ۂخلاف ورزی کی۔ غزو

 نے رسول اللہ انھوں معاہدے کی صریح خلاف ورزی تھی۔ مزید برآں، کی طرف سے ان 

ایک چٹان کے  کے قتل کی سازش کی اور یہ منصوبہ بنایا کہ کہ جب رسولصلی اللہ علیہ وسلم 

ان سنگین خلاف ورزیوں نیچے تشریف فرما ہوں گے تو ان پر ایک بھاری پتھر گرا دیا جائے۔ 

نے بنو نضیر کو مدینہ چھوڑنے کے لیے دس دن کا الٹی صلی اللہ علیہ وسلم  کے باعث، رسول اللہ

محاصرہ کر دیا یہاں تک کا مسلمانوں نے ان تو  نے اس حکم کو نظرانداز کیا انھوں میٹم دیا۔ جب 

 ساتھ نرمی کا برتاؤ نے ہتھیار ڈال دیے۔ اس کے باوجود، مسلمانوں نے ان کے انھوں کہ 

کی اپنے ہتھیار ساتھ لے جانے انھیں مدینہ چھوڑنے کی اجازت دی گئی۔تاہم، انھیں کیا۔

 ۔اجازت نہیں دی گئی 

بار بار کی یہ نرمی بعد میں مسلمانوں کے لیے نقصان دہ ثابت ہوئی۔بنو نضیر نے مدینہ سے 

ر قریش اور دیگر قبائل کو نکالے جانے کے بعد مسلمانوں کے خلاف ایک بڑی سازش کی او

اکسایا۔ یہ لشکر دس ہزار جنگجوؤں پر مشتمل تھا، پر مسلمانوں کے خلاف ایک بڑا لشکر جمع کرنے 

عیسوی( کی  627خندق ) ۂمدینہ پر چڑھ دوڑا۔ یہ حملہ غزو جو مسلمانوں پر حملہ کرنے کے لیے

نکہ مدینہ میں مسلمانوں کی صورت میں ہوا، جو اسلام کے وجود کے لیے ایک بڑا خطرہ تھا، کیو

 آبادی چند ہزار سے زیادہ نہ تھی۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––472میری دریافت   ––––

 اس نازک موقع پر مدینہ میں موجود تیسرے یہودی قبیلے، بنو قریظہ، کی غداری سامنے

نے دشمن فوج کے ساتھ خفیہ مذاکرات شروع  انھوں ے، آئی۔ مدینہ کا دفاع کرنے کے بجا

ق کے بعد، بنو قریظہ کے ساتھ وہ نرمی خند ۂر مسلمانوں کے خلاف سازش کی۔ غزوکر دیے او

نہیں کی گئی جو بنو قینقاع اور بنو نضیر کے ساتھ کی گئی تھی۔ یہ خدشہ تھا کہ اگر بنو قریظہ کو 

جلاوطن کیا گیا تو ان کے جنگجو دشمن کی صفوں میں شامل ہو کر مسلمانوں پر ایک اور بڑا حملہ کر 

 عمر کے تمام جنگجو مردوں کوسزاے موت دی گئی۔ کی لڑائیمیں سے ان  سکتے ہیں۔ اسی لیے

عورتوں اور بچوں کے ساتھ کیا سلوک کیا گیا؟ یہ سوال واقعی نہایت حساس تھا کہ ان 

سیکڑوں عورتوں اور بچوں کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے، جو اپنے بالغ مردوں کے قتل کی وجہ 

( میں جنگی 4 آیتمحمد ) ۂسوررکھتے تھے۔ قرآن میں پہلے ہی سے مسلمانوں سے شدید نفرت 

قیدیوں کے حوالے سے ہدایت دی جا چکی تھی، جس میں کہا گیا کہ جنگی قیدیوں کو یا تو فدیہ لے 

کر آزاد کیا جائے یا احسان کے طور پر چھوڑ دیا جائے۔لیکن سوال یہ تھا کہ ان خواتین اور بچوں 

 W. Montgomeryاٹ ) ی وکو آزاد کرنے کے بعد ان کی کفالت کون کرے گا؟ منٹگمر

Watt  اور ) 

 
 

خ

( کے مطابق، موجود شواہد یہ ظاہر  Daniel C. Petersonپیٹرسن )ڈی

کرتے ہیں کہ دیگر یہودی قبائل، خاص طور پر بنو نضیر، نے ان قیدیوں کے لیے فدیہ ادا کیا اور 

ان کی رہائی ممکن بنائی۔

215

 

کے صلی اللہ علیہ وسلم  ی واٹ اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ رسول اللہمنٹگمر

                                                             

215

 دیکھیے:  

Watt, W. Montgomery, Prophet and Statesman, (Calcutta:1961), 170-

176; Daniel C. Peterson, Muhammad, prophet of God, (Wm. B. Eerdmans 

Publishing, 2007), 125-127. 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––473میری دریافت   ––––

یہودیوں کے خلاف اقدامات مذہبی تعصب یا یہودیوں کو مدینہ سے نکالنے کی کسی مہم کا حصہ 

بلکہ یہ اقدامات مدینہ میں پیدا ہونے والے سنگین حالات کا ناگزیر ردعمل تھے۔ وہ ، نہیں تھے

 لکھتےہیں:

 ایک خلاف الزام کےکے لرز اسکا یورپیموجود رہنا بعض   مدینہ میںکا ںیہودیو کچھ”

رسول  بعد کے سال دوسرے کے ہجرت کہ کا دعوی  ہےسکالرز ا ان ۔مضبوط دلیل ہے

 پالیسی کی نکالنے سے مدینہ سے وجہ کی ہونے یہودی کے ان صرف کو یہودیوں تمام نے اللہ

 اس طرح کا طرزِ عمل تاہم، رسول اللہ گئی۔ ہوتی سخت ساتھ کے وقت پالیسی یہ اور اپنائی

 مدتی طویل پنےاور ا تقاضوں اصولی کے حالات ہمیشہ نے پ۔ آتھے کرتے اختیار نہیں

 یرپذتغیر کے حالات اور اسی روشنی میں کیا۔ اختیار رویہ متوازن ہوئے کو مدنظر رکھتے اہداف

 دو پہلے۔ کرتے فیصلے اور روزمرہ کے کرتے وضع عملی حکمتِ پنیا پآ میں تناظر کے محرکات

 تحت کے ضرورت وقتی اقدامات گئے کیے خلاف کے( نضیر بنو اور قینقاع بنو) قبائل یہودی

 تنقید زبانی پرقرآن  قبائل تھے۔یہودی کارفرما بھی اسباب گہرے پیچھے کے ان لیکن تھے،

رسول  تھے۔وہ رہے کر کوشش کی کرنے زور کم کو بنیادوں کی جماعت کی مسلمانوں کے کر

 نے ںتاہم، جب یہودیو تھے۔ کرتے فراہم مدد سیاسی کو منافقین اور ںدشمنو کے اللہ

 “دیا۔ رہنے سے سکون میں مدینہانھیں  نے رسول اللہتو  دیا کر ترک رویہ معاندانہ

216

 

ت کا بنو قریظہ کے واقعے کے بارے میں مختلف روایات موجود ہیں، اور ان میں تفصیلا

اس بات کا انکار کرتے ہیں  فاتعر خین، جیسے برکت احمد اور ولیدرفرق پایا جاتا ہے۔ کچھ مو

                                                             

216

 دیکھیے:  

Watt, William Montgomery, Muhammad: Prophet and statesman, Vol. 

409. London: Oxford University Press, 1961, 175.  



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––474میری دریافت   ––––

 عام ہوا تھا۔ قتلکہ بڑے پیمانے پر 

کے بارے میں  ہ موضوع ہے، جس میں ایک ہی واقعےتاریخ ایک نہایت حساس اور پیچید

مختلف اور اکثر متضاد بیانات موجود ہوتے ہیں۔قطعی طور پر یہ طے کرنا ہمیشہ آسان نہیں ہوتا کہ 

ناک  کے افسوس 9/11 کس پر اعتبار کیا جائے۔ مثال کے طور پرکون سی روایت حقیقی ہے اور 

واقعے کو لے لیجیے۔اکثریت کا ماننا ہے کہ اس حملے کی ذمہ داری القاعدہ پر عائد ہوتی ہے، لیکن 

ایک قابل ذکر تعداد، خاص طور پر مسلم دنیا میں، یہ سمجھتی ہے کہ یہ یہودیوں یا سی آئی اے 

لک پر حملوں کا جواز پیدا کیا جا سکے۔اسی لیے، جب کسی تاریخی کی سازش تھی تاکہ مسلم مما

ان پہلوؤں پر توجہ مرکوز کرنی چاہیے جو عمومی طور پر تسلیم شدہ تو  قائم کی جائے راے واقعے پر 

 اور ان باریکیوں سے گریز کرنا چاہیے جن میں تضاد پایا جاتا ہو۔ ہیں

 ان کے لڑنے کے قابل مردوں کی ایک بنو قریظہ کے معاملے میں یہ بات مسلم ہے کہ

ے موت دی گئی۔ یہ بھی تقریباً یقینی ہے کہ ان سے پہلے دو یہودی قبائل، بنو سزابڑی تعداد کو 

قینقاع اور بنو نضیر، کو مدینہ سے جلاوطن کیا گیا تھا۔ اگر مسلمان مؤرخین کی طرف سے بنو 

پر حملے کے لیے لشکر اکٹھا کرنے کے بیانات اور ان کے بعد مدینہ غداری قینقاع اور بنو نضیر کی 

کے بنو صلی اللہ علیہ وسلم  صدی کے سخت قبائلی ماحول میں، رسول اللہساتویں تو  درست ہیں

قریظہ کے خلاف اقدامات مدینہ کی ریاست کے تحفظ کے لیے ضروری تھے۔ بنو قینقاع اور بنو 

 گئی۔ تاہم، اس نرمی کے نتیجے میں کے باوجود، ان کے ساتھ نرمی برتیغداری نضیر کی واضح 

مسلمانوں کو سنگین نتائج کا سامنا کرنا پڑا، جس نے مدینہ کی ریاست اور اسلام کے وجود کو 

صرف جلاوطن انھیں خطرے میں ڈال دیا۔ اگر بنو قریظہ کے ساتھ بھی وہی نرمی کی جاتی اور 

 کے مشرکین کے ساتھ مل کر مدینہ پر یہ خطرہ تھا کہ ان کے جنگجو بنو نضیر اور قریشتو  کیا جاتا

ایک اور بڑا حملہ کر سکتے تھے۔یہ بھی ممکن ہے کہ بنو قینقاع اور بنو نضیر کے ساتھ کی گئی نرمی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––475میری دریافت   ––––

پر اکسایا ہو۔ اس لیے، بنو قریظہ کے مردوں کو سزا دینے کا اقدام نہ غداری نے بنو قریظہ کو 

، بلکہ یہ ایک واضح پیغام بھی تھا کہ صرف مدینہ کی ریاست کے تحفظ کے لیے ضروری تھا

 کے سنگین نتائج ہو سکتے ہیں۔غداری 

 

: کیا قرآن مسلمانوں کو غیر مسلموں سے دوستی کرنے 33سوال 

سے منع کرتا ہےاور متعلقہ قرآنی آیات کو کس سیاق و سباق میں 

 سمجھنا چاہیے؟

غیر مسلموں سے دوستی یہ تاثر دیتی ہیں کہ مسلمانوں کو  بہ ظاہر قرآن کی بعض آیات 

تو  کرنے سے گریز کرنا چاہیے۔ تاہم، جب ان آیات کو ان کے سیاق و سباق میں دیکھا جائے

واضح ہوتا ہے کہ یہ ہدایات خاص طور پر ان غیر مسلم گروہوں کے بارے میں ہیں جو رسول 

کوئی دائمی کے دور میں مسلمانوں کے خلاف دشمنی میں ملوث تھے۔ یہ صلی اللہ علیہ وسلم  اللہ

 اور عمومی حکم نہیں ہے۔

 ( میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:51 آیتمائدہ ) ۂمثال کے طور پر سور

 ہیں، دوست کے ےایمان والو، تم انِ یہود و نصاری  کو دوست نہ بناؤ، یہ ایک دوسر”

 تو ہے بناتا دوست اپنا انِھیں( باوجود کے تنبیہ اسِ) کوئی اگر سے میں تم( کہ رکھو یاد) اور

 نہیں راہ کبھی کو ظالموں کے طرح اسِ اللہ کہ ہے یہ ہے۔حقیت میں انِھی پھرکا شمار  اسُ

 “دکھاتا۔

یہ واضح ہوتا ہے کہ یہ ہدایت تو  جب اس آیت کو اگلی آیت کے ساتھ ملا کر دیکھا جائے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––476میری دریافت   ––––

کے عمومی طور پر تمام غیر مسلموں کے بارے میں نہیں ہے بلکہ ان یہودیوں اور عیسائیوں 

کے دور میں مسلمانوں کے خلاف کھلی دشمنی صلی اللہ علیہ وسلم  بارے میں ہے جو رسول اللہ

میں ملوث تھے۔یہ آیات مسلمانوں کو متنبہ کرتی ہیں کہ خود ان کے درمیان منافقین موجود 

ہیں جو شکست سے خائف رہتے ہیں۔ قرآن مزید کہتا ہے کہ یہ منافقین شکست کے خوف سے 

وہ اپنے تو  ہوں سے دوستی کرتے ہیں، لیکن جب اللہ مسلمانوں کو فتح عطا کرے گاان دشمن گرو

کے مجموعی مطالعے  52-51کی آیات مائدہ  ۂتناظر سور رویے پر پچھتائیں گے۔یہ سیاق اور

 سے ظاہر ہوتا ہے۔ 

 ہیں، دوست کے ےایمان والو، تم انِ یہود و نصاری  کو دوست نہ بناؤ، یہ ایک دوسر”

 تو ہے بناتا دوست اپنا انِھیں( باوجود تنبیہ کے اسِ) کوئی اگر سے میں تم( کہ رکھو دیا) اور

 نہیں راہ کبھی کو ظالموں کے طرح اسِ اللہ کہ ہے یہ ہے۔حقیت میں انِھی پھر شمار کا اسُ

 پینگیں سے انِ وہ ہے، بیماری( کی نفاق) میں دلوں کے جن کہ ہو دیکھتے تم چنانچہ دکھاتا۔

 بہت سو ۔جائیں پھنس نہ  کسی مصیبت میںکہ ہے اندیشہ ہمیں کہ ہیں کہتے ہیں۔ رہے بڑھا

 اُس تو انِھیں دے کر ظاہر بات اور کوئی سے طرف اپنی یا دے فتح( کو تم) اللہ کہ ہے ممکن

 “ہیں۔ ہوئے چھپائے میں دلوں اپنے جو پڑے پچھتانا پر چیز

  کرتی ہے۔ارشاد فرمایا:( اسی معاملے کی مزید وضاحت9-8 آیاتممتحنہ ) ۂسور

 کا انصاف اور بھلائی ساتھ کے لوگوں اُن تم کہ روکتا نہیں اسِ بات سے اللہ تمھیں”

ھا رے تمھیں اور کی نہیں جنگ سے تم میں معاملے کے دین نے جنھوں کرو برتاؤ

م

 

ت

 گھروں 

 بات جس ہے۔اللہ کرتا پسند کو والوں کرنے انصاف اللہ شک، بے ہے۔ نکالا نہیں سے

 معاملے کے دین نے جنھوں کرو دوستی سے گوںلو اُن تم کہ ہے یہ وہ ہے، روکتا کو تم سے

ھا رے تمھیں اور ہے کی جنگ سے تم میں

م

 

ت

ھا رے اور ہے نکالا سے گھروں 

م

 

ت

 میں نکالنے 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––477میری دریافت   ––––

 طرح اسِ جو( کہ ہے کرتا متنبہ تمھیں اور ہے روکتا سے اسِ وہ) ہے۔ کی مدد کی دوسروں

 “ہیں۔ ظالم وہی گے، یںکر دوستی سے لوگوں کے

 مسلموںبات کر چکے ہیں۔ ان آیات میں غیرپر  29اور  5توبہ کی آیات  ۂہم اس سے قبل سور

اور سرنگوں کرنے کا حکم دیا گیا ہے  قتل کرنےانھیں کے خلاف اس وقت تک جنگ کرنے، 

 جب تک وہ اسلام قبول نہیں کرتے۔ رسولوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی سنت کے مطابق

جب رسول اس دنیا میں اپنے مخاطبین کے درمیان موجود ہوتا ہے تو یہ جنگ، قتل اور قیدی 

اتا ہے جو ین کے خلاف اللہ تعالیٰ نافذ کربنانا اس سزا کا حصہ ہوتا ہے، جو رسول کے ان منکر

ئیں۔ نشانہ بنا مذہبی بنیاد پر تشدد کاانھیں بغیر کسی عذر کے ان کا انکار کریں، ان سے لڑیں، اور 

کے مخاطبین کے بارے میں صلی اللہ علیہ وسلم  توبہ کی یہ آیات خاص طور پر رسول اللہ ۂسور

کو ناحق جھٹلاتے اور دشمنی کرتے تھے۔یہ آیات مسلمانوں کو غیر مسلموں سے  تھیں، جو آپ

 تعلقات کے بارے میں ایک عمومی یا دائمی پالیسی نہیں دیتیں۔

دم اور حوا علیہما السلام کی اولاد ہیں اور اس لحاظ سے سب قرآن کے مطابق، تمام انسان آ

بلکہ انسانیت کا حصہ سمجھا گیا  ،ایک ہی خاندان کا حصہ ہیں۔ غیر مسلموں کو دشمن کے طور پر نہیں

کا  اور ان تک اللہ تعالیٰ اور احترام کے ساتھ رہنا چاہیے ہے، جن کے ساتھ محبت، باہمی تعاون

 سے پہنچانا چاہیے۔پیغام مکمل خیر خواہی 

 

 : کیا معراج ایک جسمانی سفر تھا؟34سوال 

کیا وہ کسی انسان کو ایک پر والے گھوڑے پر سوار کر تو  ہےقادر مطلق اگر واقعی اللہ تعالیٰ 

کے اعلیٰ کائناتی ابعاد میں لے جا سکتا ہے؟ بے شک، اللہ ایسا کرنے پر مکمل طور پر قادر 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––478میری دریافت   ––––

کی معراج جسمانی تھی۔ تاہم، صلی اللہ علیہ وسلم   کہ رسول اللہجاتا ہےکہا ہے۔عام طور پر یہ 

یہ بات واضح ہوتی ہے کہ معراج کے تو  جب قرآن اور احادیث کا گہرائی سے جائزہ لیا جائے

کے تجربات جسمانی نہیں تھے۔ یہ دراصل چار مختلف صلی اللہ علیہ وسلم  حوالے سے رسول اللہ

حقیقی واقعات دکھائے ذریعے سے ابوں اور رؤیا کے کو سچے خو مواقع تھے، جن میں آپ

گئے۔بعد میں حدیث کے راویوں نے ان مختلف مواقع کو ایک واقعے کے طور پر پیش کیا اور 

 سےدیکھتے ہیں۔کو تفصیل ان چار مواقع  ،معراج کو جسمانی سفر کے طور پر بیان کیا۔آئیے

 پہلی آیت میں ملتا ہے۔ کیسرائیل اس سلسلے کا پہلا موقع وہ ہے جس کا ذکر سورہ بنی ا

 فرمایا:

 دور اسُ سے حرام مسجد رات راتوں کو ےبند اپنے جو ذات وہ ہے پاک ہر عیب سے”

 نشانیاں کچھ اپنی ہم کو اسُ تاکہ ہے دی برکت نے ہم کو ماحول کے جس گئی لے تک مسجد کی

   “۔ہے بصیر و سمیع وہی شک، بے دکھائیں۔

تھا۔عربی لفظ  “رؤیا” ت کی تصدیق کرتی ہے کہ یہ واقعہ ایک اس با 60اسی سورہ کی آیت 

رؤیا کا اردو مطلب خواب ہے۔ پیغمبروں کے خواب عام انسانوں کے خوابوں جیسے نہیں 

ہوتے۔یہ خواب حقیقت پر مبنی ہوتے ہیں، جو کبھی لفظی اور کبھی علامتی یا تشبیہی شکل میں 

 بیان ہوتے ہیں۔

خواب کی سب سے موزوں تشریح، جیسا کہ جاوید احمد میرے خیال میں، معراج کے 

کو مکہ کی صلی اللہ علیہ وسلم  نے پیش کی ہے، یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہصاحب غامدی 

مسجد )مسجد حرام( اور یروشلم کی مسجد )مسجد اقصیٰ( دکھا کر دراصل تمثیلی طور پر یہ اشارہ دیا 

ونوں مقامات، جو اللہ کے دین کے لحاظ سے خاص اور آپ کے قریبی ساتھی ان د کہ آپ

 اہمیت رکھتے ہیں، کے حکمران بن جائیں گے۔ 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––479میری دریافت   ––––

 کسی خواب یا “رؤیا” کچھ لوگ یہ استدلال کرتے ہیں کہ اس آیت میں عربی لفظ 

”vision  “ زور  کسی چیز کو مادی طور پر دیکھنے کے لیے استعمال ہوا ہے۔ یہ دلیل کمبجاے کے

ل کیا گیا ہے۔مثال کے کو خواب یا وژن کے طور پر استعما“رؤیا” میں کئی جگہ ہے کیونکہ قرآن 

 آیتفتح ) ۂ(، سور100اور  43، 5 آیاتیوسف ) ۂ(،سور105 آیتصافات ) ۂطور پر سور

کا “رؤیا” ( میں یہ لفظ اسی معنی میں استعمال ہوا ہے۔ اسی طرح حدیث کی کتب میں بھی 27

 مراد ہے۔ہی  visionجگہ اس سے خواب یا ذکر کئی مرتبہ آیا ہے، اور ہر 

انبیا کا آسمانوں پر جانا اور مختلف صلی اللہ علیہ وسلم  دوسرا موقع وہ ہے جس میں رسول اللہ

( سے واضح ہوتا ہے کہ یہ بھی ایک 7517 ہے۔صحیح بخاری )رقمہوا سے ملاقات کرنا بیان 

ام میں سوتے ہوئے دیکھا تھا۔ حضرت نے مسجد حرصلی اللہ علیہ وسلم  خواب تھا، جو رسول اللہ

صلی اللہ  دو فرشتوں کے ساتھ رسول اللہ  جبریل کی روایت کے مطابق، حضرت    انس بن مالک

ا  کو دھویا، اور پھر آپ کے پاس آئے، آپعلیہ وسلم 

 

ض
ع
کو آسمانوں پر لے  کے دل اور دیگر ا

اور خود اللہ تعالیٰ سے ہوئی۔ اسی  انبیاکی ملاقات مختلف صلی اللہ علیہ وسلم  گئے۔وہاں رسول اللہ

کو جنت کے مناظر دکھائے گئے اور پانچ وقت کی نماز کا حکم ملا۔ یہ  آپمیں سفر کے دوران 

مسجد حرام میں سو رہے صلی اللہ علیہ وسلم  روایت واضح طور پر بیان کرتی ہے کہ رسول اللہ

 نی سفر۔تھے، جو اس بات کا اشارہ ہے کہ یہ ایک خواب تھا نہ کہ جسما

۔ ان آیات ( میں ملتا ہے18-1 آیاتنجم ) ۂچوتھا موقع وہ ہے جس کا ذکر سور تیسرا اور

کسی قسم  ہے کہ آپ یاکے مخالفین کو یقین دلاصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہنے میں اللہ تعالیٰ 

ت نے حضرصلی اللہ علیہ وسلم  کے وہم یا خیال کے شکار نہیں ہیں۔درحقیقت، رسول اللہ

نجم کی یہ آیات حقیقی  ۂو بار اپنی آنکھوں سے دیکھا۔ سورکو ان کی اصل شکل میں د  جبریل 

دیکھے گئے، برخلاف پہلے اور ذریعے سے کرتی ہیں، جو آنکھوں کے نشان دہی مشاہدات کی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––480میری دریافت   ––––

 دوسرے واقعے کے، جو خواب یا رؤیا پر مبنی تھے۔

اور حدیث کے راویوں نے ایک  رخینبعد کے موجنھیں یہ چاروں مختلف واقعات ہیں، 

 ہی بیانیہ میں یکجا کر کے معراج کے مقبول عام واقعے کے طور پر پیش کیا۔

 

 : کیا قرآن مسلمانوں کو ایک قوم قرار دیتا ہے؟35سوال 

نہیں، قرآن مسلمانوں کو ایک قوم قرار نہیں دیتا۔اگرچہ بہت سے مسلمان یہ خواہش  

اور یہ خواہش بجا بھی ہے، —متحدہ ملک کے تحت رہیں رکھتے ہیں کہ تمام مسلمان ایک ہی

لیکن —ور قوم بنیں کیونکہ میں خود بھی چاہتا ہوں کہ مسلمان متحد ہوں اور ایک طاقت

مذہبی فرض عائد نہیں کرتا کہ وہ ایک ہی حکمران یا ریاست کے تحت یہ قرآن مسلمانوں پر 

 ( میں 10 آیتحجرات ) ۂسور کریں۔قرآن میں مسلمانوں کو زندگی گزارنے کی جدوجہد

بلکہ  ،کہا گیا ہے۔ اسلام کسی قومیت یا قومی نظریے پر مبنی نہیں“ایک برادری” یا “بھائی بھائی”

پوری انسانیت کے لیے ایک آفاقی پیغام ہے۔جو کوئی بھی اسلام قبول کرے، وہ مسلم برادری 

 کا حصہ بن سکتا ہے۔

 

 مسلم قرار دیا جا سکتا ہے : کیا کسی ایسے شخص کو کافر یا غیر36سوال 

 جو خود کو مسلمان کہتا ہو؟

تفصیلی جواب کے لیے، یوٹیوب چینل غامدی سینٹر آف اسلامک لرننگ پر جاوید احمد  

 ملاحظہ کریں۔ “: تکفیراعتراضات کے جواب میں23  ” کی ویڈیو سیریز صاحب غامدی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––481میری دریافت   ––––

جو جان بوجھ کر اسلام کو رد  ان افراد کے لیے استعمال کیا گیا ہے“کافر” قرآن میں لفظ 

کرتے ہیں یا حق کو دل سے پہچاننے کے باوجود بے بنیاد وجوہات سے مسترد کرتے ہیں۔ ہم نے 

 بیان کیا ہے۔ تفصیل سے اس تصور کو پانچویں باب میں 

ایسے افراد کا کیا معاملہ ہے جو خود کو مسلمان کہتے ہیں اور اسلام کا انکار نہیں کرتے، لیکن 

اور  ئد رکھتے ہیں جو واضح طور پر اسلامی تعلیمات کے خلاف ہیں؟ اگر وہ قرآن، سنتایسے عقا

حدیث کے حوالے سے اپنے عقائد کو درست ثابت کرنے کی کوشش کریں اور اصرار کریں 

کو علما ان کی کیا حیثیت ہو گی؟ کیا قرآن میں کوئی ضابطہ ہے جومسلمان تو  کہ وہ مسلمان ہیں

ہم ایسے افراد کو بھی اسلام سے خارج کر کے کافر قرار دیں؟ اس کا جواب  اجازت دیتا ہے کہ

 نفی میں ہے۔ اس جواب کی تفصیل ذیل میں پیش ہے۔

اسلام میں مختلف فرقے اور گروہ موجود ہیں جو خود کو مسلمان کہتے ہیں لیکن ان کے عقائد 

ہ کے نزدیک ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ کچھ کے نظریات اور اختلافات دوسرے گرو

کے بالکل الٹ ہیں۔ مثال کے طور پر ایک گروہ یہ مانتا ہے کہ ہی بنیادی اسلامی تعلیمات 

مسلمانوں کا رہنما اللہ خود مقرر کرتا ہے۔ دوسرے گروہ کا دعوی  ہے کہ مسلمانوں کو باہمی 

اور   اولیا منتخب کرنا چاہیے۔ تیسرا گروہ یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ اللہ نےحکمران مشورے سے اپنا 

کی روحوں کو اسُ کی طرف سے کائنات کے معاملات چلانے کے لیے منتخب کیا ہے۔ اس انبیا 

کے مقابلے میں دوسرے لوگ بڑی شدت سے اس کا انکار کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس 

کے  بلکہ قرآن میں بڑے زور سے تاکید کی ہے کہ کوئی بھی اللہ تعالیٰ ،ہوطرح کا کوئی انتظام کیا 

اقتدار میں شریک نہیں ہے۔ مزید برآں، کچھ مسلمان نبوت کے خاتمے کے بارے میں بھی 

 تشریعی نبی آ رکھتے ہیں۔ ایک گروہ کا عقیدہ ہے کہ نبوت ختم ہو چکی ہے، لیکن غیر مختلف آرا

ر پر مکمل طومحمد صلی اللہ علیہ وسلم کا عقیدہ ہے کہ نبوت کا ہر قسم کا سلسلہ  ےسکتے ہیں۔ دوسر



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––482میری دریافت   ––––

پر ختم ہو چکا ہے۔ ہر فرقہ دوسرے فرقے کے عقائد کو غلط اور بعض اوقات کفر سے تعبیر 

کرتا ہے۔ لیکن سوال یہ ہے کہ کیا اللہ نے کسی انسان کو یہ اختیار دیا ہے کہ وہ کسی کو اسلام سے 

 ۔رج کر دے؟ اس کا جواب ہے: نہیںخا

محمد صلی اللہ علیہ اور اسُ کے رسول  قرآن کے مطابق اس فیصلے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ

 نکہلیٰ کے پاس یہ اختیار ہے کیوکو ہے کہ کون سچا مسلمان ہے اور کون کافر ہے۔ اللہ تعاوسلم 

کو بھی یہ اختیار صلی اللہ علیہ وسلم  وہی جان سکتا ہے کہ کسی کے دل میں کیا ہے۔ رسول اللہ

ن سکتے تھے اور کسی کے ایمان یا کفر کا فیصلہ یہی بات جاذریعے سے  وہ وحی کے نکہحاصل تھا کیو

 کر سکتے تھے۔ 

کے بعد، اگر کوئی شخص جو خود کو مسلمان کہتا ہے، کسی ایسے صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

یہ فیصلہ کرنا ناممکن ہے تو  رکھتا ہو جو واضح طور پر اسلامی تعلیمات کے خلاف ہوعقیدے پر یقین 

 فہمی کا شکار ہے یا جان بوجھ کر کسی غلط عقیدے کو اپنائے ہوئے کہ وہ شخص واقعی کسی غلط

دوسروں کو صرف یہ حق حاصل ہے کہ وہ اس شخص کے عقیدے میں موجود خامیوں لہٰذا ہے۔

کریں اور اس پر دلیل کے ساتھ گفتگو کریں۔تاہم، کسی کو یہ اختیار نہیں دیا گیا کہ دہی نشان کی 

  کرے یا اسے کافر قرار دے۔ وہ ایسے شخص کو اسلام سے خارج

 میں اپنی بات کو کچھ ذاتی مثالوں سے واضح کرنا چاہوں گا۔ 

اور وہ  کو اللہ کے اختیار میں حصہ دار بنایا گیا ہےانبیا اور  کچھ مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ اولیا

سے  انبیااور   ے کے طور پر کائنات کے معاملات چلاتے ہیں۔یہ افراد ان اولیانماینداللہ کے 

دعائیں کرتے ہیں اور ان کی ایسی تعظیم کرتے ہیں جو صرف اللہ کے لیے مخصوص ہے۔ میری 

میں، ان کا یہ عقیدہ قرآن کے اس اصول کے خلاف ہے کہ اللہ اپنے اختیار میں کسی کو  راے 

 شریک نہیں کرتا۔اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر فرمایا ہے کہ اس کا اختیار مطلق ہے اور کسی کے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––483میری دریافت   ––––

کو کافر قرار دے سکتا ہوں؟  ساتھ تقسیم نہیں ہوتا۔ کیا میں ایسے عقائد رکھنے والے مسلمانوں

 ۔نہیں

کے تصور کو مانتے ہیں۔ ان کا دعوی  ہے کہ  “حقیقتِ محمدی” کچھ مسلمان ایسے ہیں جو 

کچھ  دراصل اللہ کی ذات کا انسانی شکل میں مظہر تھے۔ اسی طرح،صلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

کے نظریے کے قائل ہیں، جس کے مطابق پوری کائنات اور اس میں “وحدت الوجود” لوگ 

میں، یہ عقائد قرآن کی اس تعلیم کے خلاف  راے موجود ہر چیز اللہ کا مادی مظہر ہے۔ میری 

ہ ہیں جو اللہ کی وحدانیت اور یکتائی کو واضح کرتی ہے۔ اللہ قرآن میں بارہا یہ اعلان کرتا ہے کہ و

بے مثال اور یکتا ہے، اور اس کی کوئی شبیہ یا مادی مظہر نہیں۔ کیا میں ایسے عقائد رکھنے والے 

 مسلمانوں کو کافر قرار دے سکتا ہوں؟ بالکل نہیں۔

 اور مقدس شخصیات کو اللہ تعالیٰ نے براہِ راست ہے کہ مختلف اولیااعتقاد کچھ مسلم گروہوں کا 

کیا ہے، اور ان کے مشن کی تکمیل کے لیے اللہ تعالیٰ ان سے  لوگوں کی رہنمائی کے لیے مقرر

براہ راست بات چیت کرتا رہتا ہے۔ یہ تصور قرآن کے اس اصول کے خلاف ہے جو واضح 

جنھیں اور  کرتا ہےذریعے سے اور رسولوں کے انبیا کرتا ہے کہ اللہ لوگوں کی رہنمائی صرف 

ہے۔ کیا میں ایسے عقائد کے حامل مسلمانوں  ہدایت دی جاتیذریعے سے براہِ راست وحی کے 

 کو کافر قرار دے سکتا ہوں؟ نہیں۔

کے ساتھ نبوت کے صلی اللہ علیہ وسلم  بعض مسلمانوں کا یہ عقیدہ ہے کہ رسول اللہ

کا معنی یہ ہے کہ اب نئی شریعت لانے والے نبی نہیں آ سکتے، مگر ایسے غیر تشریعی نبی آ  خاتمے

کی لائی ہوئی شریعت اور دین کے تابع ہوں۔ یہ عقیدہ صلی اللہ علیہ وسلم محمد سکتے ہیں، جو 

قرآن کی واضح تعلیمات اور متعدد احادیث کے خلاف ہے، جو یہ بیان کرتی ہیں کہ ہر طرح کی 

پر مکمل طور پر ختم ہو چکی ہیں۔ کیا میں ان عقائد والے صلی اللہ علیہ وسلم  نبوت رسول اللہ



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––484میری دریافت   ––––

 ۔ار دے سکتا ہوں؟ نہیںکو کافر قر مسلمانوں

قرآن اور حدیث میں سختی سے منع کیا گیا ہے کہ کسی کو اسلام کے دائرے سے خارج کر 

کون  کے کافر قرار دیا جائے۔ قرآن مختلف مقامات پر یہ حقیقت واضح کرتا ہے کہ ہدایت یافتہ 

میں  (125 آیتنحل ) ۂکا علم صرف اللہ کے پاس ہے۔ سور راہ کون ہے، اس اور گمہے 

یقیناً تیرا پروردگار خوب جانتا ہے کہ کون اسُ کی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور وہ ” ارشاد ہوتا ہے: 

  “انُ کو بھی خوب جانتا ہے جو ہدایت پانے والے ہیں۔

قرآن اصرار کرتا ہے کہ انسانوں کو صرف ایک دوسرے کو دین کی تعلیم دینے تک 

میں جج بننے سے گریز کرنا چاہیے۔ یہ اللہ کا کام ہے کہ محدود رہنا چاہیے اور ایمان کے معاملات 

 وہ فیصلہ کرے کہ کون واقعی مسلمان ہے اور کون نہیں۔

( میں مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ ایک دوسرے کو برے 11  آیتحجرات ) ۂسور

 القابات سے نہ پکاریں۔

میں بیان کرتے ہیں کہ اور مجاہد اس آیت کی تشریح  مشہور مفسرین جیسے طبری، عکرمہ

 کسی مسلمان کو کافر کہنا بھی اسی ممانعت کے زمرے میں آتا ہے۔

متعدد احادیث میں واضح طور پر مسلمانوں کو ایک دوسرے کو کافر قرار دینے سے روکا گیا 

 ہے۔ مثال کے طور پر یہ ارشادات نبوی دیکھیے:

 پر مومن بندۂ کسی کہ فرمایا یا پر مسلمان کسی نے جس ” : فرمایا نےصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

 لعنت پر اسُ اورجس نے کردیا کوقتل اسُ نے اسُ جیسے ہے، طرح اسِی یہ تو لگائی تہمت کی کفر

  ( 19710 رقم راشد، بن معمر جامع) “۔ کردیا قتل اسُے گویا بھی نے کی،اسُ

 تو کہے کافر کو بھائی اپنے آدمی بھی کوئی سے تم میں”:فرمایا نےصلی اللہ علیہ وسلم  رسول اللہ

 یہ تو نہیں اگر اور تھا وہ کہ جیسا کہا، نے اس اگر ہے، جاتا بن مستحق کا اس ایک کوئی سے میں ان



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––485میری دریافت   ––––

 (60 رقم مسلم، صحیح) “۔ گا پلٹے طرف کی اسی

قرآن اور حدیث کی روشنی میں یہ بات واضح ہے کہ ایمان کے معاملات میں حتمی فیصلہ 

لوگوں کو ان کی اپنی شناخت کے   تعالیٰ کی عدالت میں کیا جائے گا۔ دنیا میںقیامت کے دن اللہ

غیر مسلم یا کافر انھیں مطابق قبول کیا جائے گا۔ جو لوگ خود کو غیر مسلم یا کافر قرار دیتے ہیں، 

کہا جا سکتا ہے۔ لیکن جو لوگ خود کو مسلمان کہتے ہیں، چاہے ان کے عقائد میں کتنی ہی خامیاں 

غیر مسلم یا کافر قرار دینا درست نہیں۔ اگر کسی مسلمان گروہ کے عقائد انھیں ں نہ ہوں، کیو

دوسرے مسلمانوں کی ذمہ داری ہے کہ وہ ان عقائد کی اصلاح کے لیے تو  میں نقائص ہوں

 استدلال اور تعلیم کا راستہ اپنائیں۔ لیکن کسی مسلمان کو کافر یا غیر مسلم قرار دینا کسی انسان کے

 اختیار میں نہیں۔

 

 تمام جانوروںانھیں اور کیا  عالمی واقعہ تھا  کیا طوفان نوح : 37سوال 

 کے جوڑے کشتی میں سوار کرنے کا حکم دیا گیا تھا؟

اگرچہ ماضی میں ایک عالمی طوفان کے وقوع پذیر ہونے کے شواہد موجود ہیں، لیکن  

اللہ کے   طوفان عالمی نہیں تھا۔حضرت نوح کا   قرآن واضح طور پر یہ بتاتا ہے کہ حضرت نوح 

رسول تھے، اور جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا، اللہ کا دنیوی عذاب عام طور پر ان لوگوں پر نازل ہوتا 

ہے جو کسی رسول کے براہ راست مخاطب ہوتے ہیں اور اس کے پیغام کو جانتے بوجھتے بغیر عذر 

طوفان ان کے براہ راست مخاطبین میں سے انکار کا   حضرت نوح لہٰذا کے مسترد کرتے ہیں۔ 

کرتا ہے کہ یہ ایک نشان دہی کرنے والوں کے لیے ایک خاص عذاب تھا، جو اس بات کی 

 علاقائی طوفان تھا، نہ کہ عالمی۔



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––486میری دریافت   ––––

کو کشتی میں جانوروں کے جوڑے سوار کرنے کا جو حکم دیا گیا، اس   قرآن میں حضرت نوح 

حکم ان  بلکہ یہ تمام حیوانات کے جوڑوں کو جمع کیا جائے۔کا مطلب یہ نہیں کہ دنیا کے

بقا اور ضروریات کے لیے کافی  اور ان کے ساتھیوں کی  جانوروں تک محدود تھا جو حضرت نوح 

تصور کریں کہ آپ سفر کے لیے روانہ ہو رہے ہیں اور اپنے ساتھی سے کہتے ہیں کہ ہوں۔ 

 ہوگا کہ صرف وہی سامان لیا جائے جو اس تمام ضروری سامان پیک کریں۔آپ کا مطلب یہ

  سفر کے لیے ضروری ہے، نہ کہ دنیا کے تمام سامان کو اکٹھا کیا جائے۔اسی طرح، حضرت نوح 

کو بھی ان جانوروں کو کشتی میں سوار کرنے کا حکم دیا گیا جو ان کے اور ان کے ساتھیوں کی 

 ضروریات پوری کرنے کے لیے کافی ہوں۔

 

ہمیں زندگی کے اس امتحان میں ڈالنے سے پہلے اس  : کیا38سوال 

 ہمیں یہ انتخاب یاد کیوں نہیں؟تو  کے متعلق پوچھا گیا تھا؟ اگر ہاں

 قرآن میں اس موضوع پر غور و فکر کے لیے دو آیات پیش کی جا سکتی ہیں:

(:اس آیت میں ذکر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام انسانوں کی 172  آیتاعراف ) ۂ۔ سور1

 واح کو پیدا کیا اور ان سے یہ اقرار لیا کہ اللہ ہی ان کا رب اور خالق ہے۔ار

دنیوی (: یہ آیت واضح کرتی ہے کہ انسان نے خود اس 72 آیتاحزاب ) ۂ۔ سور2

 امتحان سے گزرنے کا انتخاب کیا۔

کرتی ہیں کہ اس دنیا میں ہماری موجودگی ہمارا اپنا انتخاب نشان دہی یہ آیات اس بات کی 

یہ واقعات اور اس امتحان میں شرکت کا  ا ہوتا ہے کہ ہمیں دنیا سے ماورا۔ تاہم، سوال یہ پیدتھا

 ہمارا فیصلہ یاد کیوں نہیں؟ دنیا میں آنے سے پہلے ہمارے وجود کی اصل حالت کیا تھی؟



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––487میری دریافت   ––––

 کا موقف ہے کہ اللہ نے ہماری شعوری یادداشت سکالرزااور دیگر  جاوید احمد غامدی صاحب

امتحان کا مقصد پورا ہو۔یہ منطق پر مبنی بات ہے، دنیوی واقعات کو مٹا دیا ہے تاکہ اس سے ان 

کیونکہ اگر ہمیں واضح طور پر یہ یاد ہوتا کہ ہم نے اللہ کو دیکھا ہے اور اس امتحان میں شرکت کا 

 اللہ کو ختم ہو جاتا۔ اگر کوئی شخص بامتحان کا بنیادی مقصد، یعنی آزادیِ انتخاتو  فیصلہ کیا ہے

وہ اسے رد کرنے تو  واضح طور پر دیکھ چکا ہو یا یہ جانتا ہو کہ اس نے اللہ کے وجود کا اقرار کیا تھا

ہمارے ارد گرد موجود کے قابل نہ ہوتا۔ اسی لیے اس دنیا میں اللہ کی نشانیاں ہمارے اندر اور 

کو مٹا دیا گیا ہے تاکہ وجود سے پہلے کے ان واقعات کی شعوری یادداشت دنیوی  سہیں، لیکن ا

 انسان اپنے فیصلے آزادی اور شعور کے ساتھ کرے۔ 

، جو میرے دوست اور معروف اسلامی اسکالر ڈاکٹر ریحان احمد یوسفی راے میری ذاتی 

چونکہ قرآن یہ بیان کرتا ہے کہ تمام کہ  سے ملتی ہے، یہ ہے راے )المعروف ابو یحییٰ( کی 

 سے پہلے ایک ساتھ پیدا کیا گیا اور یہ بھی ذکر کرتا ہے کہ ہم نے انسانی ارواح کو دنیا میں آنے

اس سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ ہم نے اس تو  امتحان سے گزرنے کا انتخاب خود کیادنیوی 

اس کا مطلب ہے کہ دنیا میں آنے سے پہلے ہم نے خود ن کی تفصیلات بھی خود طے کیں۔امتحا

حالات کا سامنا کرنا ہے، چاہے وہ اچھے ہوں یا برے۔ یعنی ہر وہ یہ فیصلہ کیا کہ ہمیں کن 

حال جس کا ہم اس دنیا میں سامنا کرتے ہیں، وہ ہماری اپنی مرضی اور اختیار کے  صورت

 مطابق طے کی گئی تھی ۔ 

میرے ذاتی مشاہدے کے ۔ ذاتی مشاہدہ: ذہنی معذور افراد اور بچوں کی موت کی حکمت

نی وجود کی مختلف حالتوں کو بہتر طور پر سمجھنے میں مدد فراہم کرتا ہے۔ مطابق، یہ موقف انسا

منطقی طور پر یہ نتیجہ نکالا جا سکتا تو  امتحان اور احتساب کا انتخاب کیا تھادنیوی اگر ہم نے خود اس 

ہے کہ کچھ ارواح نے اپنے لیے ایک محفوظ راستہ چنا ہوگا۔ ایسی ارواح نے جنت میں داخل 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––488میری دریافت   ––––

خواہش کی، لیکن قیامت کے دن کی جواب دہی کے امتحان سے بچنا چاہا۔ یہ ارواح ہونے کی 

دنیا میں یا تو ذہنی معذور افراد کے طور پر آتی ہیں یا ان بچوں کے طور پر جو بلوغت سے پہلے 

وفات پا جاتے ہیں۔ چونکہ یہ افراد اخلاقی فیصلوں کی مکمل جواب دہی کے قابل نہیں ہوتے، 

جنت کے انھیں کے دن ان سے کسی قسم کی جواب دہی نہیں ہوگی۔نتیجتاً، اس لیے قیامت 

کا سبب  یش بنیادی شہری ہونے کا درجہ حاصل ہوگا۔ یہ افراد دنیا میں دوسروں کے لیے آزما

 بنتے ہیں، اگرچہ خود وہ تکلیف برداشت کرتے ہیں۔ 

 

سچ سمجھتا ہے، اس پر  : یہ کیوں اہم ہے کہ انسان جسے 39سوال 

 کرے، چاہے اس کا یقین حقیقت سے مختلف ہو؟ عمل

اگرچہ ہم اس نکتے پر پہلے بھی بات کر چکے ہیں، لیکن اس کی اہمیت کے پیش نظر اسے 

 دوبارہ یہاں بیان کرنا ضروری ہے۔ 

قرآن کے مطابق، اللہ تعالیٰ چاہتے ہیں کہ لوگ اس حق پر اخلاص سے عمل کریں جسے وہ 

غلط ہو۔اللہ کے نزدیک ایمان کا کی بنیاد یقین  ہیں، چاہے ان کے اپنی سمجھ کے مطابق حق مانتے

 اخلاص اور عمل کی سچائی سب سے زیادہ اہمیت رکھتے ہیں۔ 

سمجھائی گئی ہے۔ اس ذریعے سے ( میں یہی حقیقت ایک مثال کے 187 آیتبقرہ ) ۂسور

 غلطی سے یہ سمجھ لیا کے چند صحابہ نےصلی اللہ علیہ وسلم  آیت میں اشارہ ملتا ہے کہ رسول اللہ

تھا کہ رمضان کے مہینے میں رات کے وقت بھی میاں بیوی کے تعلقات ممنوع ہیں ۔ یہ صحابہ 

اس غلط یقین کے باوجود روزہ کھولنے کے بعد رات کے وقت اپنی بیویوں کے پاس گئے۔ 

کے قرآن نے وضاحت کی کہ ان کا یہ اعتقاد غلط تھا کہ رمضان کی راتوں میں میاں بیوی 



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––489میری دریافت   ––––

تعلقات ممنوع ہیں۔ البتہ قرآن نے ان صحابہ کو یہ تنبیہ بھی کی جو اس عمل کو ممنوع مانتے 

ہوئے بھی رمضان کی راتوں کو اپنی بیویوں کے پاس گئے۔ قرآن کا پیغام یہ ہے کہ اگر آپ 

 اس پر عمل کرنا چاہیے، چاہے آپ غلط فہمیتو  اخلاص کے ساتھ کسی بات کو اللہ کا حکم سمجھتے ہیں

 میں ہوں۔ مذکورہ آیت کا ترجمہ یہ ہے:

 کے بیویوں اپنی میں رات کی روزوں( کہ ہیں دیتے بتائے ہم لو تو ہو چاہتے پوچھنا)تم ”

ھا رپا

م

 

ت

ھا رے وہ ہے۔ گیا کیا جائز لیے ےس جانا 

م

 

ت

 لباس لیے کے اُن تم اور ہیں لباس لیے 

 اور فرمائی عنایت پر تم  اُس نےتو تھے رہے کر خیانت سے آپ اپنے تم کہ دیکھا ہو۔ اللہ نے

 جو(کا اسِ) اور جاؤ پاس کے بیویوں اپنی( کے تردد کسی بغیر) اب چنانچہکیا۔ درگذر سے تم

ھا رے ( اللہ نےنتیجہ)

م

 

ت

 کی رات کہ تک یہاں پیو،اور کھاؤ  چاہو، اُسے ہے، رکھا لکھ لیے 

ھا رے دھاری سفید کی فجر سے دھاری سیاہ

م

 

ت

 اپنا تک رات پھر ۔جائے ہو نمایاں بالکل لیے 

 نہ پاس کے بیویوں بھی کو رات تو ہو بیٹھے اعتکاف میں مسجدوں تم ہاں، اور کرو۔ پورا روزہ

 آیتیں پنیجاؤ۔ اللہ اسِی طرح ا نہ قریب کے انِ سو ہیں، جانا۔ یہ اللہ کی مقررکی ہوئی حدیں

 “کریں۔ اختیار تقوی   وہ تاکہ ہے کرتا واضح لیے کے لوگوں

میں اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے  “تفہیم القرآن”ابو الاعلیٰ مودودی اپنی تفسیرمولانا 

 لکھتے ہیں:

 کوئی میں ں موجود نہ تھا کہ رمضان کی راتوحکم صاف کوئی کا قسم اس اگرچہ ابتدا میں”

 جائز نا کر ایسا کہ تھے سمجھتے یہی جگہ اپنی لوگ لیکن کرے، نہ مباشرت سے بیوی اپنی شخص

 اپنی اوقات بسا ہوئے لیے میں دل خیال کا ہونے مکروہ یا ناجائز کے اس پھر ۔ہے نہیں

تھ خیانت کا ارتکاب تھا اور اس سا کے ضمیر اپنے گویا یہ تھے۔ جاتے چلے پاس کے بیویوں

 اس گی۔ رہے پاتی پرورش اندر کے اُن ذہنیت گارانہ گناہ اور مجرمانہ ایک کہ تھا اندیشہ سے



  ––––باب ہفتم        –––– 

  ––––490میری دریافت   ––––

ھا رے  فعل یہ کہ فرمایا ارشاد پھر اور فرمائی تنبیہ پر خیانت اس پہلے نے تعالیٰ اللہ لیے

م

 

ت

 فائدہ بلکہ اللہ کی اجازت سے کرو، نہ ہوئے سمجھتے فعل بُرا اسے اب لہٰذا ہے۔ جائز لیے

 ( 145 /1)“کرو۔ ساتھ کے طہارت پوری کی ضمیر و قلب ہوئے اُٹھاتے

 انسان جسے وہ حق سمجھتا ہے، اس پر یہ واقعہ واضح کرتا ہے کہ قرآن یہ چاہتا ہے کہ

اخلاص سے عمل کرے، چاہے اس کا یقین غلط ہی کیوں نہ ہو۔ تاہم، قرآن یہ بھی چاہتا ہے کہ 

انسان ہمیشہ اللہ اور دین کے بارے میں کسی بھی معقول بات کو سننے اور اس پر غور کرنے کے 

کرے۔ ہمیں ذہن میں رکھنا چاہیے  لیے تیار رہے، اور تعصب سے بالاتر ہو کر سچائی کا تجزیہ

کہ قرآن وعدہ کرتا ہے کہ قیامت کے دن مخلص اور سچے دل سے کی گئی غلطیاں معاف کر دی 

 جائیں گی، لیکن جان بوجھ کر کی گئی لاپروائی اور ضد کو معاف نہیں کیا جائے گا۔

__________ 

 



 

  ––––491میری دریافت   ––––

 

 

 

 خاتمہخلاصہ اور 

 

گرد پھیلی ہوئی حقیقت بار بار مجھے یہ سوال  میری اپنی ذات کی نوعیت اور میرے ارد

کرنے پر مجبور کرتی رہی کہ یہ سب کچھ کہاں سے آیا اور اس کے وجود کا مقصد کیا ہے؟ میرے 

کیا کائنات کے پیچھے کوئی معروضی کہ  ذہن میں مسلسل کئی سوالات گردش کرتے رہے، جیسے

بارہا نظرانداز کیا تاکہ زندگی کے  مقصد ہے یا سب کچھ بے مقصد ہے؟ میں نے ان سوالات کو

بہت اچھی گزر رہی  بہ ظاہر فوری پیش آمدہ مسائل اور مقاصد پر توجہ دے سکوں۔زندگی 

اللہ کے سامنے جواب —تھی، لیکن ایک خیال بار بار میرے دل و دماغ کو بے چین کرتا رہا

 دہی کا تصور۔

ت اور سزاؤں کے بارے میں میں موت کے بعد کی جواب دہی اور خدا کی طرف سے انعاما

 چاہے وہ ٹیلی ویژن۔ میرے سامنے آتے رہےمیں سنتا رہا۔ یہ خیالات ہر روز کسی نہ کسی صورت 

پر کسی مباحثے سے اٹھے ہوں، سوشل میڈیا پر کسی نے پیش کیے ہوں، اخبارات میں مذکور 

لات میرے یا میرے دوستوں اور خاندان والوں کی گفتگو میں سامنے آئے ہوں۔ یہ خیا ہوں

ذہن کو مسلسل جھنجوڑتے رہے اور بے چینی کا باعث بنتے رہے۔اگر ان سب باتوں میں کچھ 

حقیقت ہو تو کیا ہوگا؟ اگر واقعی خدا موجود ہوا تو؟ اور سب سے اہم سوال، اگر واقعی کوئی 

اخروی جواب دہی ہوئی، جہاں میرے اعمال کی بنیاد پر میرا حساب لیا جائے اور وہ حساب 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––492میری دریافت   ––––

 ے اچھے یا برے دائمی انجام کا تعین کرے، تو؟ میر

یہ منظر نامے نہایت سنگین نتائج کے حامل تھے۔ جتنا زیادہ میں نے ان خیالات کو سنا، اتنا 

ہی زیادہ مجھے یہ محسوس ہوا کہ ان موضوعات پر سنجیدگی سے غور کرنا اور معقول نتیجے پر پہنچنا 

سی کے مطابق گزار سکوں۔ اگر یہ ثابت ہوا کہ خدا موجود ناگزیر ہے، تاکہ میں اپنی زندگی کو ا

پھر مجھے کسی قسم کی فکر کرنے کی ضرورت تو  نہیں ہے اور نہ ہی کوئی اخروی جواب دہی ہے

فائدے اور لذتوں کا حصول ہی میرا واحد مقصد ہونا دنیوی فوری  نہیں۔ ایسی صورت میں

کہ خدا کا وجود ہے اور اخروی —تا ہےچاہیے۔لیکن اگر دوسرا امکان زیادہ معقول نظر آ

تو پھر اسُ جواب دہی میں کامیابی میرا اولین مقصد ہونا چاہیے۔ —احتساب بھی حقیقت ہے

مجھے یہ اندازہ تھا کہ اس معاملے میں قطعی اور حتمی جوابات حاصل کرنا شاید ممکن نہ ہو، لیکن 

پہنچنا ضروری تھا۔ مجھے محسوس ہوا  اس موضوع کی سنگینی کو دیکھتے ہوئے، کسی معقول نتیجے تک

 کہ اس مسئلے کو نظرانداز کر کے زندگی گزارنا سنگین غفلت کے مترادف ہوگا۔

( کے پرجوش حامیوں کی تقاریر سے متاثر ہو کر، new atheismالحاد جدید ) ابتدا میں

خروی جواب دہی بھی اور اگر خدا نہیں تو کوئی ا میں نے یہ نتیجہ اخذ کیا کہ خدا کا کوئی وجود نہیں

نہیں۔تاہم، وقت گزرنے کے ساتھ عقلی تقاضوں نے مجھے بے چینی میں مبتلا کرنا شروع کر 

 دیا۔ اگر کائنات میں خدا کا کوئی تصور نہ ہو، تب بھی میں مجبور ہوں کہ کسی نہ کسی ابتدائی جوہر یا 

ت غور و فکر کا تقاضا جس سے سب کچھ وجود میں آیا ہو۔ یہ با ،پر یقین رکھوں“ علت اولیٰ”

کرتی ہے کہ یہ ابتدائی جوہر کسی طرح وہ تمام ضروری عناصر رکھتا ہے جو وقت کے ساتھ شعور 

۔ ہم شعور رکھتے ہیں، عقل —جیسے آپ اور میں ہیں—جیسی پیچیدہ حقیقت میں تبدیل ہو گئے

دونوں کو سمجھ  ،رکھتے ہیں۔ ہم حسن اور قبحذوق اور جمالیاتی  رکھتے ہیں  حسرکھتے ہیں، اخلاقی

سکتے ہیں۔مزید برآں، یہ بنیادی حقیقت اس دنیا کی شکل میں ظاہر ہوتی ہے جس میں ہم رہتے 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––493میری دریافت   ––––

ہیں۔یہ دنیا اتنی زرخیز اور متنوع ہے کہ یہ ہماری شعوری اور حسی ضروریات کو پورا کرتی ہے، 

 چاہتے ہیں صورتی، موسیقی، ذائقے، رنگ، اور وہ سب کچھ فراہم کرتی ہے جو ہم ہمیں خوب

 اور جس کی ہمیں خواہش ہوتی ہے۔

ہمارے ارد گرد کی حقیقت کا سب سے حیرت انگیز پہلو یہ ہے کہ یہ نہایت  مزید یہ کہ

دار انداز میں ہماری سمجھ میں آتی ہے اور ہمارے لیے انتہائی مفید ہے۔ یہ ہمیں ہر قسم  شان

تکمیل  اسے پایۂ  حاصل کرنا چاہیں،کے وسائل اور اوزار فراہم کرتی ہے تاکہ ہم جو بھی مقصد

کے تک پہنچا سکیں، چاہے وہ پتھر کے زمانے کی ضروریات ہوں، صنعتی انقلاب کی ترقی، پرواز 

دار انداز  ہم نے اس حقیقت کو نہایت شان، کے ادوار کی جستجو خواب ہوں، یا معلومات اور خلا

 ۔میں سمجھا اور اس سے فائدہ اٹھا کر اپنے منصوبے پورے کیے

اس ذریعے سے یہ کیسے ممکن ہے کہ بے جان مادہ محض اتفاقی اور بے ترتیب عملوں کے 

 حیرت انگیز کائنات کو وجود میں لے آئے؟

ابتدا میں الحاد کی طرف میرے رجحان کی ایک بڑی وجہ یہ تھی کہ میں یہ سمجھتا تھا کہ خدا، 

اور دیگر غیر  سائنس، طبجنھیں اور آخرت جیسے تصورات صرف مذہبی خیالات ہیں،  روح

مذہبی علوم کے ماہرین نے قطعی طور پر رد کر دیا ہے۔ میرے نزدیک ان تصورات پر یقین 

کے تسلیم شدہ حقائق کے خلاف جانا تھا۔ لیکن میری یہ سوچ “  حقیقی دنیا” رکھنا گویا سائنس اور 

ریافتیں میرے اور د اس وقت غلط ثابت ہوئی جب غیر مذہبی افراد کی تحقیقات، نظریات

سامنے آئیں۔ ان میں ایسے خیالات شامل تھے جو کائنات کی تخلیق کے پیچھے کسی ذہن کے 

اور یہ تصور کہ میرا وجود میرے مادی —جیسا لگا“خدا” جو مجھے —امکان کی گواہی دیتے تھے

کے تصور سے مشابہ تھا۔ اسی طرح، ان ماہرین کا یہ “روح” جو —دماغ سے علیحدہ ہو سکتا ہے

کی “آخرت” تصور کہ جسمانی موت کے بعد بھی میرا وجود کسی صورت برقرار رہ سکتا ہے مجھے 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––494میری دریافت   ––––

مانند محسوس ہوتا تھا۔ اگرچہ میں یہ مانتا ہوں کہ یہ نظریات قطعی طور پر ثابت نہیں ہوئے، 

ی شمول وہ لوگ جو خود کو ملحد یا لاادر لیکن مجھے اس بات پر حیرت ہوئی کہ غیر مذہبی افراد، بہ

کہتے ہیں، ان تصورات کو ممکن قرار دیتے ہیں۔یہ تجربہ میرے اس یقین کو ختم کرنے کے 

غیر مذہبی جنھیں اور آخرت جیسے تصورات محض مذہبی افسانے ہیں،  لیے کافی تھا کہ خدا، روح

 دنیا نے متفقہ اور قطعی طور پر مسترد کر دیا ہے۔

ں کی تخلیق کے لیے کوڈ شدہ ہدایات پر دارو مزید یہ کہ ڈی این اے ، جو زندگی اور جان

کرتی ہیں کہ کائنات کے پیچھے ایک شعوری نشان دہی مشتمل ہے، جیسی دریافتیں اس بات کی 

کئی معتبر سائنسی ماہرین نے نظریاتی انکشافات کیے ہیں جو  ذہن کارفرما ہو سکتا ہے۔ اسی طرح

معلومات ڈالی گئی ہیں۔ آج کے دور یہ ظاہر کرتے ہیں کہ کائنات کی ساخت میں شاید کوڈ شدہ 

یہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ لہٰذا میں کوڈ شدہ ہدایات کا واحد معلوم ماخذ انسانی ذہن ہی ہے۔ 

وہ تو  اگر قدرت کے سب سے بنیادی عملوں کو ممکن بنانے کے لیے کوڈ شدہ ہدایات موجود ہیں

ہم اس ذہن کی اصلیت یا اس کے وجود کی  غالباً کسی شعوری ذہن سے ماخوذ ہوں گی۔ یہ کہنا کہ

 ابتدا کے بارے میں کچھ نہیں جانتے، اس واضح ترین وضاحت کی تردید کا جواز نہیں بنتا۔

 شعوریہوتا گیا کہ سب کچھ بے مقصد، غیرتدریج مشکل  میرے لیے یہ یقین برقرار رکھنا بہ

پیچھے کوئی شعوری ذہانت کارفرما ہو اعمال کا نتیجہ ہے۔ مجھے یہ احساس ہوا کہ یہ تصور کہ سب کے 

طرف کی اگرچہ تمام علامات ایک ذہین خالق  کائنات کی زیادہ معقول وضاحت ہے۔  ،سکتی ہے

دار،  کیا پھر بھی یہ ممکن ہے کہ سب کچھ ہماری سمجھ سے بالاتر ایک شانلیکن اشارہ کرتی تھیں، 

 ، کچھ بھی ممکن ہے! میں یہاں غیر شعوری عمل کا نتیجہ ہو ؟ جی ہاں، قیاس کے دائرے میں

دونوں قیاس سے کام لیتے  ،کے لفظ پر زور دینا چاہوں گا کیونکہ ملحدین اور موحدین “قیاس”

ہیں۔ ایک ملحد یہ دعوی  نہیں کر سکتا کہ اس نے خدا کے وجود کے تمام امکانات کو قطعی طور پر 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––495میری دریافت   ––––

کے طور پر پیش کر سکتا ہے جسے ہم رد کر دیا ہے، اور نہ ہی ایک موحد خدا کو ایک مادی ہستی 

براہ راست بات کر سکیں۔ دونوں فریق حقائق اور دلائل کا ایک جس سے ہم دیکھ سکیں یا 

ثابت کرنے کی کوشش ذریعے سے مجموعہ پیش کرتے ہیں اور اپنے نظریات کو قیاس کے 

گیا کیونکہ  کرتے ہیں۔ اس کے باوجود، میرا توحید کی طرف بڑھتا ہوا جھکاؤ مزید مضبوط ہو

انسانی تاریخ ان دعووں سے بھری ہوئی ہے کہ یہ شعوری ذہن ہم سے بارہا رابطہ کر کے 

 رہنمائی فراہم کر چکا ہے۔ 

اور آخرت جیسے  وروں نے خدا، روح جب میری یہ سوچ منتشر ہو گئی کہ غیر مذہبی دانش

مذاہب کو سمجھنے کی میں نے کھلے ذہن سے تو  مذہبی تصورات کو قطعی طور پر رد کر دیا ہے

کوشش شروع کی۔ میرے ذہن میں یہ سوال تھا کہ کیا یہ تصورات محض خیالی ہیں، یا ان کے 

پیچھے کوئی حقیقی بنیاد موجود ہے؟ میرا مقصد یہ تھا کہ مختلف مذاہب کے دلائل کو سمجھوں، 

کے بارے اور موت کے بعد کی زندگی  خاص طور پر یہ کہ وہ کائنات کے خالق، اس کی شناخت

 میں کیا کہتے ہیں۔

میں نے یہ جانا کہ مذاہب کو بنیادی طور پر دو اقسام میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلی قسم وہ 

مذاہب ہیں جو تصوف یا فلسفہ پر مبنی ہیں۔ یہ مذاہب یہ دعوی  کرتے ہیں کہ انسان عقل، غور و 

ن سکتا ہے۔ یہ نظریات حقیقت کے بنیادی راز جاذریعے سے اور حکمت کے  فکر، مراقبے

زیادہ تر انسانی تجربات اور شعور پر منحصر ہوتے ہیں اور حقیقت تک پہنچنے کے لیے کسی وحی یا 

الہام کو ضروری نہیں سمجھتے۔ دوسری قسم وحی پر مبنی مذاہب کی ہے، جن میں یہ دعوی  کیا جاتا 

ست انسانوں سے رابطہ کیا ہے کہ ایک اعلیٰ شعوری طاقت، جسے ہم خدا کہتے ہیں، نے براہ را

اور ان پر یہ حقائق ظاہر کیے کہ ہم کون ہیں، ہمارا مقصد کیا ہے، اور موت کے بعد ہمیں کیا 

انجام پیش آئے گا۔میں نے اپنی توجہ زیادہ تر وحی پر مبنی مذاہب پر مرکوز کی، کیونکہ ان کا 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––496میری دریافت   ––––

 آخرت کی حقیقت بھی بلکہ ،دعوی  تھا کہ خالق نے نہ صرف ہمارے وجود کا مقصد بتایا ہے

 واضح کی ہے۔

میں نے عقل عام کے تقاضے کے مطابق یہ سوچا کہ اگر دنیا میں واقعی کوئی خدائی حق 

وہ عام انسان کے لیے آسان اور سمجھ میں آنے والا ہونا چاہیے۔ میری طرح کا تو  موجود ہے

 ہو، اسے بھی اس حق تک رسائی ایک ایسا شخص جو نہ تو عالم ہو اور نہ ہی عالم بننے کا ارادہ رکھتا

میں نے اپنی توجہ ان مذاہب پر مرکوز کی جو وحی پر مبنی ہیں اور  ہونی چاہیے۔ اسی سوچ کے تحت

دنیا میں سب سے زیادہ مانا جاتا ہے۔خاص طور پر ابراہیمی روایت، جو یہودیت، جنھیں 

ائد لوگوں کے ایمان کا ارب سے ز 4اور اسلام پر مشتمل ہے اور یہ روایت دنیا کے  عیسائیت

 مرکز ہے، جو دنیا کی نصف سے زیادہ آبادی کو شامل ہے۔

ابراہیمی مذاہب کے دائرے میں، میں نے قرآن کے مطالعے کا انتخاب کیا، اور اس کے 

 پیچھے کچھ خاص وجوہات تھیں جو میرے لیے بہت اہمیت رکھتی ہیں۔

کے عہد نامہ قدیم اور جدید کے بائیبل پہلی بات یہ کہ دیگر مذہبی کتابوں، جیسے ویدوں یا 

برعکس، قرآن کے ماخذ کو ٹھوس بنیادوں پر سمجھنا آسان ہے۔ نتیجہ اخذ کرنا معقول ہے کہ 

نے اپنے پیروکاروں کو اس دعوے کے صلی اللہ علیہ وسلم  قرآن وہی کتاب ہے جو رسول اللہ

 ساتھ دی تھی کہ یہ اللہ کا کلام ہے۔

 میں آج بھی محفوظ ہے۔ آن اپنی اصل زبان، یعنی عربیدوسری اہم بات یہ کہ قر

تیسری بات، قرآن کے نزول کے ساتھ جڑے ہوئے تاریخی واقعات بہت تفصیل کے 

محمد کہ بھی مانتا ہو ساتھ تاریخ میں ریکارڈ کیے گئے ہیں۔ یہاں تک کہ اگر کوئی اس بات کو نہ 

الا یہ کہ وہ —یہ انکار کرنا مشکل ہے اس کے لیے بھیتو  اللہ کے نبی تھےصلی اللہ علیہ وسلم 

عرب میں ایک شخصیت تھی  ےنما کہ جزیر—نظریات پر یقین رکھتا ہوانتہائی حد تک سازشی 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––497میری دریافت   ––––

جو قرآن میں مذکور دعوے کر رہی تھی، جس نے پورے عرب کو فتح کیا، اور جن کے قریبی 

 لی۔ پیروکاروں نے اس وقت کی مہذب دنیا کے ایک بڑے حصے پر فتح حاصل کر

یہ دعوی  کہ قرآن براہِ راست اللہ کا کلام ہے، اس کا اپنی اصل زبان میں دستیاب ہونا، 

اور اس کتاب اور اس کے نزول کے واقعات کا تاریخی طور پر قابل تصدیق ہونا، میرے لیے 

 وحی پر مبنی مذاہب کی تحقیق کے لیے سب سے موزوں نقطۂ آغاز ثابت ہوا۔

مجھ سے گہرا تعلق رکھتی تھیں، اور اس کی ایک بڑی وجہ یہ تھی قرآن کی بنیادی تعلیمات 

نے اس دین کو میرے جیسے عام لوگوں کے لیے قابل علما کہ اسلام کے مرکزی دھارے کے 

فہم اور آسان بنا دیا ہے۔ تاہم، اسلام کے اندر موجود کچھ منطقی اور اخلاقی مسائل ایسے تھے جو 

میرا تعارف جاوید احمد غامدی میں ۔ اسی دوران کافی عرصے تک میرے لیے حل طلب رہے

صاحب اور ان کے علمی کام سے ہوا۔ ان کی بصیرت نے نہ صرف میرے ان مسائل کو حل 

کیا بلکہ مجھے قرآن میں رسول کے حقیقی تصور سے بھی روشناس کرایا۔یہی تصور میرے لیے 

کی سب زیر غور لانے  اخروی جواب دہی کا سب سے مضبوط ثبوت اور قرآن کو سنجیدگی سے

 سے مضبوط وجہ بن گیا۔

حقیقی اور معنوی تعارف کے لیے نہایت اہم ہے۔  رسول کے تصور کو سمجھنا قرآن کے

میرے سامنے ایسی تو  جب میں نے قرآن کو اس تناظر میں پڑھا کہ رسول کا کیا کردار ہے

کر دیے۔میں یہاں نے میرے تمام وجودی سوالات کے جوابات فراہم  جنھوں حقیقتیں آئیں 

 قرآن کا وہ حقیقی تعارف پیش کرنا چاہوں گا۔

قرآن ہمیں بتاتا ہے کہ انسان کے اندر بنیادی ہدایت پہلے سے موجود ہے، جو ہماری 

کے انبیا فطرت کا حصہ ہے۔ لیکن اس ہدایت کی تفصیلات اور رہنمائی اللہ تعالیٰ براہِ راست 

 امتحان کے لیے بھیجے گئے ہیں، جہاں ہمیں مکمل فراہم کرتے ہیں۔ہم اس دنیا میںذریعے سے 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––498میری دریافت   ––––

آزادی دی گئی ہے کہ ہم اپنے اخلاقی اور عملی فیصلے خود کریں۔لیکن جب لوگ اس فطری 

انبیا اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت کے تحت مختلف قوموں میں تو  ہدایت کو بھول گئے یا اسے بگاڑ دیا

ئیں۔نبیوں کا کام صرف پیغام پہنچانا ہوتا تھا، اور دوبارہ حق کی طرف بلاانھیں کو بھیجا تاکہ وہ 

 سزا نہیں دی جاتی تھی۔دنیوی ان کے پیغام کو قبول یا رد کرنے پر کوئی 

تو  لیکن جب انسانوں نے مسلسل اللہ کی ہدایت اور موت کے بعد کی جواب دہی کا انکار کیا

کی طرف سے اس لت قائم کی۔ یہ اللہ اللہ تعالیٰ نے انسانی تاریخ میں کئی بار زمین پر اپنی عدا

عملی ثبوت تھا کہ موت کے بعد بھی ایک دن ایسا ہی عدل قائم ہوگا۔ اللہ تعالیٰ کی یہ بات کا 

قائم کی جاتی ہے۔ رسول وہ نبی ہوتا ہے جسے اللہ ذریعے سے عدالت زمین پر ایک رسول کے 

دینے والی چیز یہ ہے کہ اس پر اللہ براہِ راست مخاطب کرتا ہے، لیکن ایک نبی کو رسول کا درجہ 

 کی طرف سے یہ اضافی ذمہ داری عائد کی جاتی ہے کہ وہ زمین پر اللہ کی دینونت نافذ کرے۔

پیغام کو قبول کرنے اللہ کے  دیے گئے ذریعے سے رسول کے  قانون رسالت کے تحت

طبین کے لیے حق کو والوں کو اسی زندگی میں جزا و سزا کا سامنا ہوتا ہے۔ رسول کے فوری مخا

بالکل واضح کر دیا جاتا ہے۔ جو لوگ رسول کا انکار کرتے ہیں، وہ دنیا میں ہی سزا پاتے ہیں، اور 

 جو لوگ اس کے پیغام کو تسلیم کرتے ہیں، وہ اسی دنیا میں انعامات حاصل کرتے ہیں۔ 

اللہ کا رسول درحقیقت اپنے مخاطبین کے لیے اللہ کی عدالت کا مظہر ہوتا ہے۔ قرآن 

محمد صلی اللہ آخری رسول،  یکارڈ ہے کہ اللہ نے زمین پر اپنےمحفوظ کلام ہے، جو اس بات کا ر

اس دینونت کو کیسے نافذ کیا۔ قرآن نہ صرف یہ بیان کرتا ہے کہ ذریعے سے کے علیہ وسلم 

بھی کیسا سلوک کیا گیا، بلکہ یہ ذریعے سے پہلے زمانے کی قوموں کے ساتھ ان کے رسولوں کے 

کے فوری مخاطبین کے لیے خدائی عدالت کے فیصلے محمد صلی اللہ علیہ وسلم واضح کرتا ہے کہ 

کس طرح نافذ کیے جائیں گے۔ تاریخ اس بات پر شاہد ہے کہ قرآن میں بیان کردہ واقعات 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––499میری دریافت   ––––

بالکل اسی طرح رونما ہوئے جیسے ان کی پیشین گوئی کی گئی تھی۔ یہ سب کچھ دنیا بھر کے 

 کے لیے ایک واضح ثبوت کے طور پر پیش ہوا۔ انسانوں 

 قرآن اور اسلام کی صداقت کو مزید مضبوط کرنے والے کئی عوامل ذیل میں درج ہیں: 

۔ قرآن نہایت مربوط انداز میں پچھلے صحیفوں کے ساتھ ہم آہنگ ہے۔ عہد نامہ قدیم 1

لوط، حضرت اہیم، ابرحضرت نوح، حضرت جیسے ں اور عہد نامہ جدید میں بیان کردہ رسولو

کے بارے میں قرآن کا بیان ان  محمدحضرت اور علیہم السلام  عیسیٰحضرت موسیٰ، حضرت 

سابقہ کتب کے بیان کے ساتھ مکمل مطابقت رکھتا ہے۔ قرآن کے مطابق، ان رسولوں سے 

منسلک واقعات محض غضب خدا کے بے ترتیب مظاہر نہیں تھے، بلکہ یہ زمین پر اللہ کی 

 نفاذ کی نہایت منظم مثالیں تھیں۔ اس کے دو مقاصد تھے: عدالت کے 

  ثبوت پیش کرنا، موثر قیامت کے دن کی جواب دہی کا سب سے ۔ الف

 ایسی اقوام کو اٹھانا جو اللہ کا پیغام دنیا تک پہنچائیں اور اس پر عمل کریں۔ ۔ ب

 ، لیکن قرآن نے ایسی بے عیبکا کوئی فوجی یا سیاسی پس منظر نہیں تھامحمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ 2

محمد صلی اللہ علیہ وسلم فوجی اور سیاسی حکمت عملیاں پیش کیں جو مکمل کامیابیوں کا باعث بنیں۔ 

یہ کہا کہ وہ صرف اللہ کے احکامات کی پیروی بجاے نے ان کامیابیوں کا سہرا اپنے سر لینے کے 

 کر رہے ہیں۔ 

ہبی تعلیم یا تبلیغ کا کوئی رسمی پس منظر نہ رکھنے کے نے رسمی مذمحمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ 3

نہایت گہرے اور معقول بین المذاہب مباحث پیش کیے، جو ذریعے سے باوجود قرآن کے 

 علمی اور حقائق کی بنیاد پر مضبوط تھے۔ 

لکھنا پڑھنا نہیں جانتے تھے اور شاعری یا ادب کا کوئی پس منظر محمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ 4

کار پیش کیا۔ یہ حیران کن بات   رکھتے تھے، اس کے باوجود قرآن جیسا ادبی اور شعری شاہنہیں



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––500میری دریافت   ––––

ہے کہ قرآن کی کئی آیات فوری حالات کے جواب میں نازل ہوئیں اور ان کا کلامی حسن اور 

 گہرائی کسی معجزے سے کم نہیں۔ 

۔ جارج واشنگٹن، ۔ شیکسپیئر اور علامہ اقبال جیسے شاعر ایک دن میں عظیم نہیں بنے5

اور نہ ہی  اور گاندھی جیسے رہنما اچانک عظیم شخصیتوں کے طور پر سامنے نہیں آئے قائداعظم

  خان جیسے فوجی ماہرین راتوں رات جنگی حکمت عملی کے ماہر بنے۔ یہ 

 

خر
گب

 

ب  
چ

سکندر اعظم اور 

 سب لوگ وقت کے ساتھ تدریجا  اپنے اپنے شعبوں میں مہارت حاصل کرتے گئے۔ لیکن

کی زندگی میں ایسی کوئی تدریجی ترقی نظر نہیں آتی۔ چالیس سال کی عمر محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

یا شاعری جیسے موضوعات میں کوئی  سے پہلے وہ علم ، سیاست، فلسفہ، جنگی حکمت عملی، مذہب

آن نہیں رکھتے تھے۔ پھر اچانک، ایسا لگتا ہے جیسے کسی ظاہری تیاری کے بغیر، وہ قردل چسپی 

ایک ایسی کتاب جو ان تمام موضوعات کو نہایت گہرائی اور حکمت کے —پیش کرنے لگے

قرآن آیا کہاں سے؟ یہ سمجھنا مشکل ہے کہ یہ کہ  ساتھ بیان کرتی ہے۔ یہ سوال پیدا ہوتا ہے

نے  انھوں کی ذاتی تخلیق ہو سکتی ہے، خاص طور پر جب ہم دیکھتے ہیں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم 

کوئی ایسا ثبوت بھی  کے لیے کبھی کسی قسم کی علمی یا فکری تیاری نہیں کی تھی۔مزید یہ کہ اس

موجود نہیں کہ ان کے پاس ماہرین کی کوئی ٹیم تھی جو ان کے لیے مختلف موضوعات پر مواد 

تیار کرتی، جو عموماً پیش آمدہ مسائل کے جواب میں فورا  سامنے آ جاتا۔ یہ سب باتیں اس دلیل 

واقعی ایک اعلیٰ شعور یا الوہی ہدایت سے فیض یاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم  مضبوط کرتی ہیں کہ کو

 تھے، جیسا کہ ان کا دعوی  ہے۔ 

: کہ  ۔ قرآن میں کئی ایسی پیشین گوئیاں موجود ہیں جو بالکل درست ثابت ہوئیں، جیسے6

 ساتھیوں کے دنیا کی ایک عظیم سلطنت قریبی کیمحمد صلی اللہ علیہ وسلم مسلمانوں کی مکہ پر فتح، 

پر حکمرانی، بازنطینی سلطنت کی فارس پر فتح۔ یہ تمام واقعات قرآن کی پیشین گوئیوں کے عین 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––501میری دریافت   ––––

 مطابق وقوع پذیر ہوئے۔ 

کی محمد صلی اللہ علیہ وسلم ۔ دیگر مذہبی صحیفوں میں بھی ایسی پیشین گوئیاں موجود ہیں جو 7

 حیرت انگیز طور پر مطابقت رکھتی ہیں۔  شخصیت اور ان کی زندگی سے

سال پہلے ایک ناخواندہ شخص کو دی گئی 1500ے لیے واقعی حیران کن ہے کہ یہ میر

کتاب آج کے دور کے انسان کے وجودی اور فکری سوالات کا اس قدر جامع اور مدلل جواب 

 فراہم کر سکتی ہے۔ 

فی تھے کہ اسلام ہی وہ حق اور سچائی ہے یہ تمام عوامل مجھے اس نتیجے پر پہنچانے کے لیے کا

کا  “اسلام”  جسے میں تلاش کر رہا تھا، اور میں نے اس کے آگے سر جھکانا اپنے لیے ضروری سمجھا۔

مطلب ہی حق اور خدا کے سامنے سر تسلیم خم کرنا ہے۔ لیکن میں ہمیشہ اپنی سوچ اور عقیدے 

ل سے حق کو قبول کرنا ہی اصل دیانت داری پر نظرثانی کے لیے تیار رہوں گا، کیونکہ کھلے د

 ہے۔ 

جہاں تک خدا کے وجود کا تعلق ہے، کئی افراد کے لیے ذاتی تجربہ اس سلسلے میں ایک اہم 

نے اپنی زندگی میں خدا کی  انھوں پہلو رہا ہے۔ دنیا بھر میں اربوں لوگ یہ دعوی  کرتے ہیں کہ 

 بھی مذہب یا نظریے سے ہو۔ اگرچہ میں موجودگی کو محسوس کیا ہے، چاہے ان کا تعلق کسی

ذاتی تجربے کو خدا کے وجود کا کوئی سائنسی یا معروضی ثبوت نہیں مانتا، لیکن میں یہ تسلیم کرتا 

ہوں کہ میں نے اپنی زندگی میں کئی بار خدا کی موجودگی کو محسوس کیا ہے۔ میرے مشاہدے 

سمجھنے اور اس پر عمل کرنے کی کوشش کرتا جتنا زیادہ کوئی شخص خدا کی ہدایت کو کے مطابق  

ہے، اور جتنا زیادہ خلوص سے وہ عبادت کرتا ہے، اتنا ہی وہ خدا کی موجودگی کو گہرائی سے 

 محسوس کرتا ہے۔ 

اس کتاب کو لکھنے کے مقصد کا ذکر میں نے ابتدا میں کیا تھا، لیکن میں ایک اور اہم وجہ کے 



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––502میری دریافت   ––––

قرآن کے خدا کو دریافت کرنا میرے لیے اپنے خالق کہ  ہوں ساتھ اس گفتگو کو ختم کرنا چاہتا

کو دریافت کرنے کے مترادف تھا۔ میں نے یہ جانا کہ میرا حقیقی اور واحد لازوال تعلق میرے 

خالق کے ساتھ ہے۔ میرے دیگر تعلقات، چاہے وہ میرے خاندان کے ساتھ ہوں، 

ثانوی حیثیت رکھتے ہیں۔ میرا  یا یہاں تک کہ میری اپنی ذات سے، سب دوستوں کے ساتھ

جگہ پیدا یہ سب کچھ مختلف ہو سکتا تھا اگر میں کسی اور —خاندان، میرا ماحول، میری شناخت

خالق سے ہے جس نے مجھے کچھ نہ ہونے سے پیدا کیا اور یہ تعلق  ہوتا۔ لیکن اصل تعلق اس

ہے کہ میرا خالق ماں کے رحم میں میری ابتدا سے مقدم ہے۔ میری سب سے بڑی خواہش یہ 

خدا کے پیغام  مجھ سے خوش ہو اور مجھ پر فخر کرے۔ میں سمجھتا ہوں کہ اچھے اعمال کے ساتھ

کو دوسروں تک پہنچانا ایک ایسا کام ہے جسے وہ پسند کرتا ہے۔ اسی لیے میں پوری دیانت داری 

گوں تک سے یہ پیغام دوسروں تک پہنچانے کی کوشش کرتا ہوں۔ چاہے یہ پیغام بہت سے لو

پہنچے یا چند لوگوں تک، میرے لیے اہم یہ ہے کہ خدا میرے عمل کو قبول کرے۔ میری دعا 

ہے کہ میری نیت ہمیشہ خالص رہے اور میں اپنے خالق کی رضا کے لیے ہر ممکن کوشش کرتا 

 رہوں۔ 

ن میں محض ایک عام انسا، میں یہ واضح کرنا چاہتا ہوں کہ میں کوئی عالم یا محقق نہیں ہوں

ہوں جس نے زندگی کے بڑے سوالات کے جواب تلاش کیے اور بالآخر ان جوابات کو 

اطمینان بخش پایا۔ آپ مجھ سے اتفاق کریں یا نہ کریں، میں آپ کا شکر گزار ہوں کہ آپ نے 

اپنا قیمتی وقت دیا، اس کتاب کو پڑھا، اور میری باتوں پر توجہ دی۔ لیکن میری ایک درخواست 

اس کے درست تعارف کے ساتھ سمجھنے کی کوشش کریں، جیسا کہ میں نے  قرآن کوکہ  ہے

اس کتاب میں ذکر کیا ہے۔ قرآن اپنے بارے میں کہتا ہے کہ یہ ہدایت حاصل کرنے کے 

ایک خدا ہے جو ہمارا کہ  لیے سب سے آسان کتاب ہے۔ اس کا پیغام بہت سادہ اور واضح ہے



    ––––خلاصہ اور خاتمہ    ––––

  ––––503میری دریافت   ––––

 سامنے جواب دہ ہونا ہے۔ ہر انسان سے موت کے بعد ہمیں اس کےدنیوی اور  خالق ہے

اس کے اعمال کے بارے میں سوال ہوگا۔ کامیابی کا دارومدار اس بات پر ہوگا کہ آپ کا 

کردار کتنا پاکیزہ اور نیک تھا، آپ نے خدا کے بارے میں سوچنے اور سمجھنے کو کتنی سنجیدگی سے 

 گا کہ آپ کے عقائد تعصب پر مبنی لیا، اور آپ کی تلاش کتنی مخلص تھی۔ یہ بھی دیکھا جائے

بلکہ میرٹ اور سچائی پر مبنی تھے، آپ کے اعمال کتنے اچھے تھے، اور ان اعمال کے  ،نہیں

کی نیت کتنی خالص تھی۔ قرآن یہ وعدہ کرتا ہے کہ خلوص کے ساتھ کی گئی غلطیوں پیچھے آپ 

ر مستقل غلطیوں پر سخت سزا کو معاف کر دیا جائے گا، لیکن جان بوجھ کر کی گئی ہٹ دھرمی او

 جائے گی۔  دی

 اُس کو شخص ہر پھر گے۔ جاؤ لوٹائے طرف کی اللہ تم میں جس ڈرو، اور اسُ دن سے”

  ( 281:  2 ہالبقر) “۔ گا ہو نہ ظلم کوئی پر لوگوں اور گی جائے مل پوری وہاں کمائی کی

 آپ کا بے حد شکریہ! 

__________ 

 

 




