## ٢٣ اعتراضات سيريز



تفهیم و نبیین جاویداحمدغامدی

(محد حسن الیاس کے ساتھ ایک مکالمے کی روشنی میں لکھا گیا)

تايف سيل منظور الحسن



شؤالقني

ننهیه دنبین **جاویداحمدغامدی** 



<sub>تفریب</sub>ه دنبیس **جاویداحمدغامدی** 

(محرحسن الیاس کے ساتھ ایک مکالمے کی روشنی میں کھا گیا)

تاليف

سيدهنظورللسن

(معاونت: شاہد محمود)

### جمله حقوق محفوظ ہیں

ناشر: غامدى سينتر آف اسلامك لرننگ،الموردامريكه

طابع: شركت يرنتنگ يريس، لا مور

طبع دوم: جون 2025ء

قیمت: 980روپے

#### ISBN:979-8-9886271-1-1

Address: 3620 N Josey Ln, Suite 230 Carrollton, TX 75007

Website: www.ghamidi.org

Email: info@ghamidi.org

## فهرست

| 9  | د پياچپه                                                      |
|----|---------------------------------------------------------------|
| 11 | تعارف                                                         |
| 15 | باب اول: 'آییة' کامفهوم اور مصداق                             |
| 22 | انفس و آفاق میں معمول کے مطابق ظاہر ہونے والی آیاتِ الہی      |
| 25 | 1 _ انسان کی تخلیق اور نشوونما                                |
| 26 | 2۔انسان کی جنس سے اُس کے جوڑے کی تشکیل                        |
| 27 | 3_ز مین اور آ سانوں کی تخلیق                                  |
| 28 | 4_انسانوں کی زبانوں اور رنگوں میں اختلاف                      |
| 30 | 5_ گر دش کیل ونہار                                            |
| 32 | 6۔ بادلوں کی گرج چیک اور برسات                                |
| 33 | 7_زمین و آسان کا قیام و دوام                                  |
| 36 | انفس و آفاق میں معمول کے خلاف ظاہر ہونے والی آیاتِ الٰہی      |
| 37 | 1۔ عیسیٰ علیہ السلام کی بن باپ کے پیدایش اور گہوارے میں گفتگو |
| 41 | 2۔ بنی اسر ائیل پر بدلیوں کے سایے اور من وسلو کی گنعتیں       |
| 42 | 3_ بنی اسرائیل پر کوہ طور کامعلق ہونا                         |

| 44  | 4۔اصحاب کہف کا قریباً دوسوسال تک سوئے رہنا                     |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 47  | انفس و آفاق میں نبیوں کے ہاتھوں پر ظاہر ہونے والی آیاتِ الہی   |
| 60  | 1۔حضرت موسیٰ علیہ السلام کے معجزات                             |
| 67  | 2۔حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے معجزات                             |
| 69  | 3۔حضرت محمد صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے معجزات                     |
| 77  | انفس و آفاق کی جمله آیاتِ الٰہی کو بیان کرنے والی آیاتِ قر آنی |
| 83  | باب دوم: شق قمر كاواقعه — قر آنِ مجيد كي روشني ميں             |
| 86  | شق قمرکے واقعے کی نوعیت                                        |
| 91  | شق قمرکے واقعے کامقصد                                          |
| 97  | باب سوم: شق قمر کاواقعہ —احادیث و آثار کی روشنی میں            |
| 98  | شق قمرکے و قوع کازمانہ                                         |
| 99  | شق قمر کامشاہدہ کرنے والے اصحاب کی روایات                      |
| 100 | 1 ـ حضرت عبد الله بن مسعو در ضي الله عنه كي روايت              |
| 104 | 2_حضرت على بن افي طالب رضى الله عنه كى روايت                   |
| 105 | 3۔ حضرت جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ کی روایت                     |
| 107 | شق قمر کامشاہدہ نہ کرنے والے اصحاب کی روایات                   |
| 107 | 1 ـ حضرت حذیفه بن یمان رضی الله عنه کی روایت                   |
| 108 | 2۔ حضرت عبد الله بن عمر رضی الله عنه کی روایت                  |

| 110 | 3۔حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت                            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| 111 | 4_حضرت انس بن مالک رضی الله عنه کی روایت                                |
| 113 | روایتوں کا تجزییہ اور تقابلی جائزہ                                      |
| 121 | باب چهارم: شق قمر کاواقعه: مولا نامو دو دی اور مولا نااصلاحی کامو قف    |
| 122 | سورهٔ قمر کاموضوع اور مخاطبین                                           |
| 124 | 'انْشَقَّ 'سے مر ادماضی یامستقبل کاواقعہ                                |
| 126 | واقعے سے متعلق آیات اور روایات کا باہمی تعلق                            |
| 126 | معجز هٔ رسالت یا آیتِ الٰہی                                             |
| 129 | رسالت ِمحمری کی تائید و تصدیق                                           |
| 131 | خلاصة مباحث                                                             |
| 137 | ضميمه جات                                                               |
| 139 | ضمیمہ 1:"معجزہ''کامفہوم اور شق قمر کے واقعہ پر اُس کااطلاق              |
| 145 | ضمیمه 2: شق قمر کے واقعے پر مور خین کی خامو شی: ایک اعتراض کا جواب      |
| 150 | ضميمه 3: شق قمر پرماهرين فلكيات اور سائنس كي خاموشي: ايك اعتراض كاجو اب |
| 154 | ضممہ 4:لفظ 'آیہ' کے مختلف مصد اقات: ایک اشکال کی وضاحت                  |



## ويباجيه

"شق القمر" کے زیرِ عنوان یہ تحریر استاذِگرامی جناب جاوید احمد صاحب غامدی کے موقف کا بیان ہے۔ اِسے اُن کی ویڈیو سیریز"غامدی صاحب کے فکر پر 23 اعتراضات کے جواب میں" کی اقساط 38 تا 39 سے اخذ کیا گیا ہے۔ اِس سیریز میں روایتی مذہبی فکر کے وہ اعتراضات زیرِ بحث ہیں، جو غامدی صاحب کے افکار پر بالعموم کیے گئے ہیں اور جنمیں علما کی اجماعی آرا کے مقابل میں اُن کے تفر دات کے طور پر پیش کیاجا تا ہے۔ یہ در حقیقت قرآن و سنت اور حدیث وسیرت کے مختلف مباحث کی رائج تعبیرات ہیں۔ غامدی صاحب نے اِنمیں قرآن و سنت کے نصوص اور حدیث وسیرت کے حقائق کے خلاف قرار دے کر جزواً یا کلیتاً قبول کرنے سے انکار کیا ہے۔

اِس سلسلهٔ مباحث میں سوال وجواب اور بحث و مکالمے کا اسلوب اختیار کیا گیا ہے۔
شریک ِ گفتگو مجمہ حسن الیاس صاحب ہیں۔ اُنھوں نے تمام بحثوں کو بالاستیعاب ترتیب دے
کر نہایت خوش اسلوبی سے اسانے گرامی کے سامنے پیش کیا ہے۔ اسانے گرامی نے جوابی گفتگو
میں روایتی نقطۂ نظر کی تشریح کی ہے، اُس کے دلائل کا تجزیہ کیا ہے اور اُس کے مقابل میں
اینے موقف کو پوری وضاحت کے ساتھ پیش کر دیا ہے۔

راقم اس سلسلۂ مباحث کو مقالات کی صورت میں تالیف کررہاہے۔ اِس کے لیے تفصیل کی ہے۔ بخشیں اجزا میں تقسیم کی ہیں اوراشارات کی وضاحت اور اجمالی نکات کی تفصیل کی ہے۔ حسبِ موقع استاذِ گرامی کی تصانیف سے متعلقہ اقتباس نقل کیے ہیں۔ تشر تک وتوضیح اور تائیدو تاکید کے لیے جلیل القدر اہل علم کی کتابوں کے حوالے بھی درج ہیں۔ مقصود یہ ہے کہ جو موضوعات آڈیو ویڈیو کی صورت میں دستیاب ہیں، وہ تحریر کی شکل میں بھی سامنے آ جائیں تاکہ طلبہ اور محققین کے لیے اُن سے استفادہ آسان ہو جائے۔ تحقیقی معاونت کے لیے شاہد تاکہ طلبہ اور محققین کے لیے اُن سے استفادہ آسان ہو جائے۔ تحقیقی معاونت کے لیے شاہد محمود صاحب کی خدمات مختص ہیں۔ وہ یہ کام نہایت ذمہ داری سے انجام دے رہے ہیں۔ ترتیب و تدوین کے کام میں اُن کے ساتھ معظم صفدر صاحب اور شاہد رضاصاحب بھی شامل ہیں۔

یہ مقالات استاذِ گرامی کے افکار کے بارے میں راقم کے فہم کا بیان ہیں، تاہم خوش نصیبی ہے کہ یہ اُن کی نظر ثانی سے بھی گزر رہے ہیں۔ اِس کے نتیج میں فہم و بیان کے نمایاں سے کہ یہ اُن کی اصلاح ساتھ ہور ہی ہے۔

دینی موضوعات پر استاذِ گرامی کے اعلیٰ علمی مباحث کو اُٹھی کے مکالمات سے اخذ کرکے تحریر کرنااور اِس مقصد کے لیے اُن کی اصولی رہنمائی کا میسر ہوناشر ف وامتیاز کا باعث ہے۔ بیر پر ورد گار کی عظیم عنایت ہے، جوراقم کی اہلیت اور بساط سے یقیناً بہت بڑھ کر ہے۔ الحمد لللہ فد کورہ ویڈیو سیریز کی تشکیل اور اُس پر مبنی اِس سلسلۂ مقالات کی تالیف کا کام "غامدی سینٹر آف اسلامک لرننگ، المورد امریکہ "کے زیرِ اہتمام جاری ہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالی ادارے اور افراد کی اِس اجتماعی کاوش کو قبول فرمائے۔ آمین۔

اکتوبر 2023ء سےمنظور

### تعارف

«ثق القمر " كورسالت مآب حضرت محمد صلى الله عليه وسلم كاعظيم الثان معجزه قرار ديا جاتا ہے۔مفسرین،محدثین اور سیرت نگار اِسے سورۂ قمر (54) کی ابتدائی آیات اور کتب حدیث کی متعدد روایات کی بنایر قبول کرتے ہیں۔ سورۂ قمر میں ارشاد ہواہے کہ قیامت کی گھڑی قریب آگئی اور چاند ثق ہو گیاہے، مگر رسول کے مکذبین نہیں مانیں گے۔خواہ کوئی نشانی دیکھ لیں، بیہ اُس سے اعر اض ہی کریں گے اور کہیں گے کہ بیہ تو جادوہے، جو پہلے سے چلا آ رہاہے۔احادیث میں بیان ہواہے کہ شق قمرایک حسی واقعہ تھا،جو ہجرتِ مدینہ سے کم و بیش پانچ سال پہلے پیش آیا تھا۔ اِس کے عینی شاہدین میں رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم، آپ کے صحابۂ کرام اور کفارِ قریش شامل تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب منیٰ میں موجود تھے۔ جاند بدرِ کامل کی صورت میں تھااور واضح نظر آرہاتھا۔ یک بہ یک وہ پیٹااور دو ٹکڑے ہو کر الگ ہو گیا۔ ایک ٹکڑ اپہاڑ کے ایک طرف اور دوسر ادوسری طرف چیلا گیا۔ بیر جیرت انگیز منظر لحظہ بھر کے لیے قائم رہااور پھر دونوں ٹکڑے آپس میں مل گئے۔ رسول الله صلى الله عليه وسلم نے لوگوں سے مخاطب ہو كر فرمايا كه تم إس واقعے كے گواہ رہنا۔ كفار نے بيہ منظر بر اوِراست دیکھا، مگراُنھیں اپنی آ نکھوں پر یقین نہ آیا۔ اِس لیے اُنھوں نے اِسے جادو کہہ کر حھلانے کی کوشش کی۔اُن میں سے بعض نے تجویز دی کہ حتی راے قائم کرنے سے پہلے سفر پر گئے ہوئے لو گوں کو واپس آلینے دیں۔اُن کامشاہدہ فیصلہ کن ہو گا، کیو نکہ ہماری آ نکھیں تو مسحور

ہو سکتی ہیں، مگر غیر موجود ہونے کی وجہ سے وہ سحر زدہ نہیں ہو سکتے۔ یہ تجویز قبول ہوئی۔ جب لوگ آئے تو معلوم ہوا کہ اُنھوں نے بھی بعینہ چاند کے بھٹنے کامشاہدہ کیا ہے۔ چنانچہ کفار کے لیے واقعے کا افکار ممکن نہیں رہا۔ تاہم، اِس کے باوجود وہ ایمان نہیں لائے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے انذار کی تردید و تکذیب پر کمربستہ رہے۔

یہ حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت جبیر بن مطعم، حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہم اور بعض دیگر صحابۂ کرام کی روایات کا مجموعی مفہوم ہے، جس کی صحت پر مفسرین و محد ثین کا اتفاق ہے۔ اِس متفق علیہ مفہوم پر حضرت انس رضی اللہ عنہ سے منسوب بعض طرق میں یہ اضافہ شامل ہے کہ یہ واقعہ قریش کے مطالبۂ نشانی کا جواب تھا اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے حین حیات دو مرتبہ رونماہوا تھا۔ علماو محد ثین میں سے بعض نے راویوں کا تسامح قرار دے کررد کیاہے۔

شق قمرکے و قوع پر علماکے عمومی اتفاق کے باوجود اِس کی معجزانہ نوعیت کے بارے میں اختلاف پایاجا تا ہے۔ حدیث و تفسیر کے اکثر علما اِسے معجزاتِ نبوت میں شامل کرتے اور اِس کے صدور کور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کرتے ہیں۔ بعض دیگر علما اِسے اللہ کی نشانیوں میں سے ایک نشانی قرار دیتے ہیں، مگر معجزے کی معروف اصطلاح کا اطلاق اِس پر نہیں کرتے۔ اُن کے نزدیک اِسے معجزاتِ نبوت میں شار کرنا علمی اور اصطلاحی لحاظ سے درست نہیں ہے۔ عصر حاضر کے دوجلیل القدر علم مولانا سید ابوالا علی مودودی اور مولانا امین احسن اصلاحی اِسی موقف پر قائم ہیں۔

استاذِ گرامی جناب جاوید احمد صاحب غامدی شق القمر کی بحث کے تمام اجزا میں مولانا مودودی اور مولانا اصلاحی کی مجموعی رائے سے متفق ہیں۔ اُنھوں نے اِسی کو اپنے موقف کے طور پر بیان کیا ہے۔ چنانچہ وہ شق قمر کو ایک حسی واقعہ مانتے اور پرورد گارِ عالم کی قدرتِ کاملہ کا مظہر قرار دیتے ہیں۔ اُن کے نزدیک بیہ واقعہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں آپ کے

انذار کی تائید اور آپ کے مکذ بین کی تنبیہ کے لیے ظاہر ہوا تھا۔ اپنے موقف کی بناوہ قر آنِ جمید پر قائم کرتے ہیں، مگر اُس کی تائید و تفہیم میں مستند روایات کو پوری طرح قبول کرتے ہیں۔ اِس واقعے کی تعبیر کے لیے وہ معجزے کی اصطلاح کو صحیح نہیں سمجھتے۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ اِس معاملے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے توسط کو اختیار نہیں کیا گیا۔ سورہ قمر میں اِس کے لیے 'آیة کا لفظ استعمال ہوا ہے۔ قر آن میں اِس کے نظائر سے یہ رہنمائی ملتی ہے کہ اگر معجزہ کی متد اول اصطلاح اختیار کرنا مقصود ہو تو اُسے صرف اُن نشانیوں کے لیے اختیار کرنا علیم ہوتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے براہِ راست ظاہر ہوتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے براہِ راست ظاہر ہونے والی نشانیوں کے لیے اختیار کرنا ظاہر ہونے والی شاہر ہونے والیٰ تعالیٰ کی طرف سے براہِ راست ظاہر ہونے والی نہیں ہے۔

زیرِ نظر تصنیف استاذِ گرامی کے اِسی موقف کابیان ہے۔ یہ چار ابواب اور چند ضمیمہ جات پر مشتمل ہے۔ تمہیدی باب کا عنوان "آیة کا مفہوم اور مصداق "ہے۔ اِس کی حیثیت اگلے مباحث کے لیے اساس کی ہے۔ اِس میں قرآن کے نظائر کی بناپر لفظِ 'آیة' کے اطلاقات کا تعین کیا گیا ہے۔ اِس کی روشنی میں سورہ قمر میں اِس لفظ کا مصداق پوری قطعیت کے ساتھ متعین ہو جاتا ہے۔ دوسرے باب کا عنوان ہے: "شق قمر کا واقعہ — قرآنِ مجید کی روشنی میں " ۔ اِس میں پہلے باب کے مباحث کے تناظر میں سورہ قمر کی متعلقہ آیات کا مطالعہ پیش کیا ہے۔ اِس ضمن میں شق قمر کی نوعیت، حقیقت اور غرض و غایت کو تفصیلاً بیان کیا ہے۔ اِس ضمن میں شق قمر کی روایات کا تجزیہ کیا ہے۔ اِس میں تمام بنیادی روایات اور اُن کے جملہ مباحث زیرِ بحث پر مولانا ابوالا علی مودودی اور تیس مولانا مین احسن اصلاحی کے نقطہ باتے نظر کا خلاصہ ہے۔ اِس کا مقصد یہ ہے کہ وہ مواقف مولانا مین احسن اصلاحی کے نقطہ باتے نظر کا خلاصہ ہے۔ اِس کا مقصد یہ ہے کہ وہ مواقف مولی استاذِ گرامی کی رائے اُن کا تفرد نہیں، بلکہ دومقدم جی بات پوری طرح واضح ہو جائے کہ استاذِ گرامی کی رائے اُن کا تفرد نہیں، بلکہ دومقدم بیات علی آراکا مکرر بیان ہے۔ ا

آخری حصہ ضمیمہ جات پر مشمل ہے۔ اِس میں علمی اور فنی تقاضوں کے پیشِ نظر مواد کے بعض اہم اجزااور چند توضیحی مباحث شامل کیے ہیں۔ اِن سے مقصود یہ ہے کہ قار کین اگر مزید تنقیح کے خواہش مند ہوں یا بحث کے مصادر تک رسائی چاہیں تواُنھیں سہولت فراہم ہو جائے۔



## 'آیة' کامفہوم اور مصداق

شق قمر کے واقعے کو قر آن مجیدنے 'آیۃ'سے تعبیر کیاہے۔ارشاد فرمایاہے: "وہ گھڑی قریب آ گئی، جس سے انھیں خبر دار کیا جارہاہے اور جاند شق ہو گیا۔ (مگریہ نہ مانیں گے) اور خواہ کوئی آیت دیکھ لیں، اُس سے منہ ہی موڑیں گے اور کہیں گے: یہ تو حادو ے،جو پہلے سے چلا آرہاہے۔"

اقْتَرَبَت السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَبَرُ وَانْ يَّرَوْا ايَةً يُّعُرضُوا وَيَقُولُوا سِحْمٌ مُّسْتَهدُّ. (القمر 54:1-2)

'آیة'عربی زبان کانہایت معروف لفظ ہے۔ اِس کے معنی علامت اور نشانی کے ہیں۔ اِس سے وہ مظاہر مراد ہیں، جو کسی مضمر شے یا حقیقت یاواقعے کی نشان دہی کریں۔مثال کے طور پر نشاناتِ راہ راستوں کا پتا دیتے ہیں، آثارِ قدیمہ اجڑے دیار کی یاد گار تھہرتے ہیں اور تخلیقات اور مصنوعات اینے اپنے خالق یا صانع سے باخبر کرتی ہیں۔ ان کا باہمی تعلق گویا اشارہ اور مشار البیہ کاہو تاہے ،جوایک دوسرے کے لیے لازم وملز وم کی حیثیت رکھتے ہیں۔ قر آنِ مجید کے بعض مقامات پر لفظ آیت اِس لغوی معنی میں بھی استعال ہواہے۔ سور ہونس

> <sup>1</sup> لسان العرب 8 / 58 - المفر دات في غريب القر آن 33 ----- شق القمر 15 ----

میں فرعون کی لاش کو عذاب الہی کے واقعے کی نشانی کے طور پر باقی رکھنے کا فیصلہ مذکور ہے۔ ارشاد فرمایاہے:

"سو آج ہم تیرے بدن کو بچالیں گے تاکہ اپنے بعد آنے والوں کے لیے تو (خداکے عذاب کی) نشانی بن کر رہے۔ حقیقت سے کہ بہت سے لوگ ہماری نشانیوں سے غافل ہی رہتے ہیں۔"<sup>2</sup>

فَالْيَوْمَ نُنَجِّيْكَ بِبَكَرِنِكَ لِتَكُوْنَ لِبَنْ خُلُفَكَ ايَةً \* وَإِنَّ كَثِيْرًا مِّنَ النَّاسِ عَنْ الْتِنَا لَغْفِلُوْنَ. (92:10)

سورہ شعراء میں قوم عاد کے اِس عمل کو کارِ لاحاصل قرار دیاہے کہ وہ بلند و بالا عمار توں کی صورت میں اپنی عظمت کے نشان قائم کرتے تھے۔ ارشاد ہے:

"(بیہ تمھارا کیا حال ہے)؟ کیا ہر اونچی زمین پر تم اِسی طرح لاحاصل بادگاریں بناتے رہوگے؟ اور اسی طرح اتَّبَنُونَ بِكُلِّ رِيْمٍ اللَّهَ تَعْبَثُونَ. وَتَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمُ تَغْلُدُونَ.

(129-128:26)

2" خدا کی ہے بات حرف بہ حرف پوری ہوئی۔ فرعون کی لاش کو غرقابی کے بعد سمندر نے قبول نہیں کیا، بلکہ عذابِ الہی کی ایک عبرت ناک نشانی کے طور پر باہر چینک دیا۔ بید لاش بعد میں لوگوں کو ملی بھی اور اُنھوں نے اپنی آ تکھوں سے دیکھ لیا کہ خدا کے مقابلے میں سرکشی کا انجام کیا ہوتا ہے۔ جزیرہ نماے سینا کے مغربی ساحل پر جبل فرعون اور حمام فرعون اس واقع کی یادگاریں ہیں۔ ابوز نیمہ سے چند کلومیٹر اوپر شال کی جانب علاقے کے باشدے آج بھی اُس جگہ کی نشان وہی کرتے ہیں، جہاں سے کلومیٹر اوپر شال کی جانب علاقے کے باشدے آج بھی اُس جگہ کی نشان وہی کرتے ہیں، اُن میں لاش پڑی ہوئی ملی تھی۔ دورِ حاضر میں اہل مصر کی جو ممی کی ہوئی لاشیں دریافت ہوئی ہیں، اُن میں سے بھی ایک لاش حقی اربے میں، جے فرعون منفتہ کی لاش قرار دیاجا تا ہے، عام خیال ہے ہے کہ یہ اُس فرعون کی لاش حوز کی لاش ہے۔ یہ لاش قاہرہ کے عجائب خانے میں مخفوظ ہے اور زبان حال سے کہہ رہی ہے کہ دیکھو مجھے جو دیدہ عبرت نگاہ ہو۔" (البیان 2 / 457)

#### بڑے بڑے محل تعمیر کرتے رہو گے گویا شھیں ہمیشہ رہناہے؟"

علامت، نشانی، یادگار کے بنیادی مفہوم سے آگے بڑھ کر قرآن نے اِسے اپنی ایک اصطلاح کے طور پر بھی استعال کیا ہے۔ اِس اعتبار سے یہ لفظ انفس و آفاق کے اُن دلائل کے لیے استعال ہوا ہے، جو اللہ پر وردگارِ عالم کی صفاتِ عالیہ کو نمایاں کرتے ہیں۔ یہ صفات اللہ کی عظمت، خلقت، قدرت، رحمت، ربوبیت، عدالت اور علم و حکمت سے عبارت ہیں۔ انسان کی عظل و فطرت اِن کے شعور کی صلاحیت رکھتی ہے۔ وہ اگر اِسے درست طریقے سے انسان کی عقل و فطرت اِن کے شعور کی صلاحیت رکھتی ہے۔ وہ اگر اِسے درست طریقے سے استعال کرے تواللہ کی معرفت کی راہ تک پہنچ سکتا ہے۔ انسان کی جوصلا حیتیں اِس معاملے میں اُس کی رہنمائی کرتی ہیں، وہ غور و فکر، عقل و ادراک اور ذکر و تذکیر ہیں۔ قر آنِ مجید نے اِنحیں کی رہنمائی کرتی ہیں، وہ غور و فکر، عقل و ادراک اور ذکر و تذکیر ہیں۔ قر آنِ مجید نے اِنحین 'یَتَقَمَّدُونَ 'اور 'یَدُّکُرُونَ 'اور 'یَدُّکُرُونَ 'سے تعبیر کیا ہے۔ ارشاد فرمایا ہے:

وَعَلَى اللهِ قَصْلُ السَّبِيْلِ وَ مِنْهَا جَابِرٌ وَلَوْشَاءَ لَهَلُ لكُمْ اَجْمَعِيْنَ. هُوَ الَّذِي َ اَنُولَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ لَكُمْ مِّنْهُ شَكِرٌ وَيْهِ تُسِيْمُونَ. شَهَابٌ وَ مِنْهُ شَجَرٌ وَيْهِ تُسِيْمُونَ. يُنْبِتُ لكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ يَنْبُونَ وَالنَّيْتُونَ وَالنَّيْتُ وَمِنْ كُلِّ النَّهُ وَالنَّيْتُ وَالنَّهُ وَمِنْ كُلِّ النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّالِيَّةُ لِقَوْمِ النَّالِيَّةُ لِلْكَ لاَيْتَةً لِقَوْمِ النَّالَةُ وَلَيْتُ وَالْتَهُ وَالنَّالِيَّةُ لِلْنَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللِهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمِنَ الْمُنْ الْمُنْ

"(اُس کو پانا چاہتے ہو تو جان لو کہ)
اللہ تک سید ھی راہ پہنچاتی ہے، جب کہ
راہیں ٹیڑ ھی بھی ہیں۔ اور اگر وہ چاہتا تو
تم سب کو اُسی ایک راہ کی ہدایت دے
دیتا۔ وہی ہے، جس نے آسان سے پانی
اتارا، جس سے تم پیتے بھی ہو اور اُسی
سے وہ نباتات بھی اگتی ہیں، جن میں تم
مویشیوں کو چراتے ہو۔ وہ تمھارے
لیے اُسی سے کھیتی اور زیتون اور کھجور
اور انگور اور ہر قسم کے پھل اگا تا
ہے۔ یقیناً اِس میں اُن لوگوں کے لیے
بہت بڑی نشانی ہے، جو غور کریں۔

وَسَخَّىٰ لَكُمُ الَّيْلِ وَالنَّهَارَ ۗ وَالشَّهْسَ وَالْقَهَرَ ۗ وَالنَّجُوهُ مُسَخَّمٰتٌ بِاَمْرِهٖ ۚ إِنَّ فِيۡ ذٰلِكَ لَاٰيتِ لِقَوْمٍ يَّغْقِلُونَ.

رات اور دن اور سورج اور چاند کو اُس نے تمھارے کام میں لگار کھا ہے اور اُس کے حکم سے سارے بھی تمھارے کام میں لگا ہوئے ہیں۔ یقیناً اِس میں اُن لوگوں کے لیے بہت نشانیاں ہیں، جو عقل سے کام لیں۔ اور یہ جو رنگ رنگ کی چیزیں اُس نے تمھارے لیے زمین میں بھیر دی ہیں، اُن میں بھی یقیناً بہت بڑی نشانی ہے، اُن لوگوں کے لیے جو یاددہانی حاصل کریں۔"

وَمَا ذَرَا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِقًا الْوَانُهُ أَن اِنَّ فِيْ ذٰلِكَ لَاٰلِيَّةً لِّقَوْمِ لَّذَانُهُ أَن (النحل1:8-13)

اِس سے واضح ہے کہ اللہ کی نشانیاں اُس کی ذات و صفات کی معرفت کے لیے ایک و سلے کا کر دار اداکرتی ہیں۔ گویاصفاتِ اللی اور آیاتِ اللی کے مابین علت و معلول اور سبب اور مسبب کا تعلق ہے۔ صفات کا مظہر آیات ہیں اور آیات کو دیکھ کر صفات کو پہچانا جاسکتا ہے۔ استاذِ گرامی جناب جاوید احمد غامدی نے این کتاب "میز ان" میں جہاں اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات کے بارے میں قرآنِ مجید کے موقف کو بیان کیا ہے ، وہاں صفات اور آیات کے باہمی تعلق کو بھی واضح کیا ہے۔ اِس بیان کے چند متعلقہ اجزا درج ذیل ہیں:

"الله تعالی کی ذات کے بارے میں قر آن نے پوری صراحت کے ساتھ واضح کر دیا ہے کہ وہ کسی طرح انسان کے حیطۂ ادراک میں نہیں آ سکتی۔ اِس لیے کہ ادراک کے ذرائع جس ہستی نے پیدا کیے ہیں، وہ تو یقیناً انھیں پا سکتی اور اُن کا احاطہ بھی کر سکتی ہے، الیکن یہ ذرائع کسی طرح اُس کا احاطہ نہیں کر سکتے، جو خود اُن کا احاطہ کیے ہوئے ہے۔... الله تعالیٰ کی صفات، البتہ کسی نہ کسی درجے میں انسان کی گرفت میں آتی ہیں۔ اِس کی

وجہ بیہ ہے کہ صفات سے متعلق کچھ چیزیں، خواہ وہ کتنی ہی حقیر ہوں، انسان کے پاس بھی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے علم و خبر، قدرت، ربوبیت اور رحمت و حکمت سے پچھ حصہ ہمیں بھی عطا فرمایا ہے۔ اِس پر قیاس کر کے خدا کی اِن صفات کا پچھ تصور ہم قائم کر سکتے ہیں۔ ... تاہم اِس کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنی عقل کو بیدار رکھے اور و حی الہی کی رہنمائی میں افنس و آفاق کے اندر خدا کی آیات پر غور کر تارہے۔ قر آن نے اپنے مخاطبین کو اِس میں افنس و آفاق کے اندر خدا کی آیات پر غور کر تارہے۔ قر آن نے اپنے مخاطبین کو اِس بنا پر بار بار تعقل، تفکر اور تذکر کی دعوت دی ہے ... اِس طریقے سے غور کیا جائے تو انفس و آفاق کی ہر چیز گواہی دیتی ہے کہ خدا محض علت العلل اور واجب الوجود نہیں ہے کہ جس سلیۂ علت و معلول شروع ہوا اور جو ہر حال میں تھا اور ہے اور رہے گا، بلکہ ایک ایس صاحب ارادہ وادر اک ہستی ہے، جو تمام اعلیٰ صفات کی حامل ہے۔ "(96-99)

اِس تفصیل سے واضح ہے کہ 'آیة' کالفظ جب اللہ تعالیٰ کی نسبت سے بیان ہو تو اُس سے مر اد انفس و آفاق کی وہ نشانیاں ہوتی ہیں، جو اُس کی مختلف صفات کی طرف متوجہ کرتی ہیں۔
یہ اِس بات کی شہادت دیتی ہیں کہ وہ خالق کا ئنات ہے ، مالک ِ ارض وسا ہے اور مشرق و مغرب کا رب ہے۔ لطیف و خبیر ہے ، سمیچ و بصیر ہے ، رؤف ورحیم ہے ، عزیز و حکیم ہے ، بکل شیء علیم اور علیٰ کل شیء قدیر ہے۔ چنانچہ جب قر آنِ مجید انسانوں کو اِن صفات کی طرف متوجہ کرنا جا ہتا ہے تو وہ اِنجی آیات کو بہ طور دلیل پیش کرتا ہے اور اِس طرح اُن کے لیے تذکیر و تغیبہ و تعذیب کا سامان کرتا ہے۔

انفس و آفاق کی یہ نشانیاں ہر لحاظ سے واضح اور نمایاں ہیں۔ دیکھنے والی آئکھیں اِنھیں دیکھ سکتی، عقل والے دماغ اِنھیں سمجھ سکتے اور بھیرت والے دل اِن سے خالق کی معرفت حاصل کر سکتے اور انجام سے آگاہ ہو سکتے ہیں۔ لیکن اِس کے باوجود اگر وہ اِن کی طرف متوجہ نہ ہو سکیں تواللہ تعالیٰ نے مزید اہتمام کرتے ہوئے اِنھیں اپنی کتاب میں بالتفصیل بیان کر دیا ہے تاکہ ابہام واشکال کی کوئی گنجایش باقی نہ رہ جائے۔ ارشاد ہے:

... يُفَصِّلُ الْأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ. "...وه أن لو گول كے ليے جو جاننا

) چاہیں، اپنی نشانیوں کی وضاحت کر تا "

"۔۔

"...وہ اپنی اِن نشانیوں کی وضاحت کرتا ہے، اِس لیے کہ تم اپنے پرورد گار کی ملا قات کا تقین کرو۔" ... يُفَصِّلُ الْاليتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقَاّءِ رَبِّكُمْ تُوْقِنُونَ. (الرعد 2:13)

استاذِ گرامی سورهٔ رعد کی اِس آیت کی شرح میں لکھتے ہیں:

''لیعنی اپنی کتاب میں اِن (نشانیوں) کی تفصیل کر تاہے تا کہ جن حقائق پریہ دلالت کر رہی ہیں، تم اُن کو سمجھواور اِس کے نتیج میں کا ئنات کی اِس عظیم حقیقت کا یقین حاصل کر رہی ہیں، تم اُن کو سمجھواور اِس کے نتیج میں کا ئنات کی اِس عظیم حقیقت کا یقین حاصل کرلو کہ جس نے اپنی بے پایاں قدرت اور کمال حکمت کے ساتھ یہ دنیا بنائی ہے، وہ اِسے اتمام و پیمیل تک پہنچائے بغیریوں ہی ختم نہیں ہونے دے گا، بلکہ لازماً اُس منزل تک لے جائے گا، جو اِس کے لیے مقرر ہے۔''(البیان 2/573)

درخِ بالا تفصیل کا خلاصہ یہ ہے کہ 'آیة' کے لغوی معنی علامت اور نشانی کے ہیں۔ اِس
سے مر ادوہ ظاہر ی شے ہے، جو کسی مخفی شے یا حقیقت کی نشان دہی کرے۔ جیسا کہ مثال کے
طور پر تخلیق خالق کی، مصنوع صانع کی اور تصویر مصور کی نشان دہی کرتی ہے۔ قر آنِ مجید کی
اصطلاح میں اِس سے مر اد انفس و آفاق کے وہ دلائل و براہین ہیں، جو اللہ کی ذات وصفات
کے عرفان کی منزل تک پہنچنے کے لیے نشاناتِ راہ کا کر دار اداکرتے ہیں اور انسان کو اُس کے
اخروی انجام سے باخبر کرتے ہیں۔

اِس اصطلاحی مفہوم میں اِس لفظ کے چار مختلف اطلا قات متعین ہوتے ہیں: 1۔ انفس و آفاق میں معمول کے مطابق ظاہر ہونے والی آیاتِ الٰہی 2۔ انفس و آفاق میں معمول کے خلاف ظاہر ہونے والی آیاتِ الٰہی 3۔ انفس و آفاق میں نبیوں کے ہاتھوں پر ظاہر ہونے والی آیاتِ الٰہی 4۔ انفس و آفاق میں ظاہر ہونے والی جملہ آیاتِ الٰہی کو بیان کرنے والی آیاتِ قر آئی

#### ---- باب اول ----

آیئے، اِن چاروں اطلاقات کو قرآنِ مجید کی روشنی میں قدرے تفصیل سے سمجھتے ہیں۔ اِس کے نتیج میں اِس امر کو جاننا آسان ہو جائے گا کہ شق القمر کے واقعے کو اِن میں سے سس کے تحت رکھا جاسکتا ہے۔



#### \_1\_

## انفس و آفاق میں

## معمول کے مطابق ظاہر ہونے والی آیاتِ الہی

قرآنِ مجید میں بیش تر مقامات پر آید کا لفظ اللہ کی اُن نشانیوں کے لیے استعال ہوا ہے، جو انفس و آفاق میں ظاہر و باہر ہیں اور جن کا تعلق اللہ کی قدرت کے عادی امور سے ہے۔ اپنی حقیقت کے اعتبار سے بلاشبہ، یہ غیر معمولی ہیں، لیکن عام، مسلسل اور مستقل ظہور کے باعث یہ معمول کے واقعات اور مشاہدات کی صورت میں سامنے آتی ہیں۔ یہی وجہ کہ عموماً یہ لوگوں کے لیے حیرت واستعجاب یا غور و فکر کا باعث نہیں بنتیں۔ تاہم، چو نکہ یہ قطعی، واضح، معلوم و معروف اور نا قابلِ تر دید ہوتی ہیں، اِس لیے قرآنِ مجید اِن کی طرف متوجہ کر تا ہے اور اِن کی بنا پر لوگوں کو اعترافِ حق کی دعوت دیتا ہے۔ کا بنات میں ہر سو آشکارا یہ آیاتِ اللی قرآن میں جا بہ جا فدکور ہیں۔ مثال کے طور پر اللہ کا مردہ زمین سے اُس کاجوڑا بنان امہا ہے گئیت پیدا کرنا، اُنس کی جنس سے اُس کاجوڑا بنان اور پھر دونوں کے در میان محبت اور ساز گاری پیدا کرنا، آسمانوں اور زمین کو تخلیق کر کے اُن میں موافقت قائم کرنا، آسمانوں کو ستونوں کے بغیر کھڑا کرنا، سورج اور چاند کوایک قانون کا میں موافقت قائم کرنا، آسمانوں کو ستونوں کے بغیر کھڑا کرنا، سورج اور چاند کوایک قانون کا

پابند کرنا، زمین کو بچھانااور اُس میں پہاڑوں کے کھونے گاڑنا، لوگوں کے اندرباہمی شاخت کے لیے رنگ و نسل اور زبانوں کا اختلاف رکھنا، آرام کے لیے رات اور کام کے لیے دن تخلیق کرنا، آسانی بجلیوں سے خوف اور امید کی کیفیت میں مبتلا کرنااور آسان سے پانی برسا کر مر دہ زمین کے اندر زندگی پیدا کر دینایسی نوعیت کی آیاتِ بینات کی مختلف صور تیں ہیں۔

سورہ روم (30) میں آیات 19 تا 25 ایسا مقام ہے، جہاں اِس نوعیت کی متعدد آیات سے استشہاد اور استدلال کیا گیا ہے۔ اِس مقام پر 'وَمِنْ ایْتِهِ ' (اور اُس کی نشانیوں میں سے یہ بھی ہے) کے الفاظ کو بار بار دہر اکر اُن عظیم نشانیوں کی طرف متوجہ کیا ہے، جنھیں انسان محض اِس وجہ سے نظر انداز کر دیتا ہے کہ وہ اُس کے لیے معمول کا مشاہدہ اور روز مرہ کا تجربہ بن جاتی ہیں۔ ارشاد فرمایا ہے:

يُخْرِجُ الْحَقَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَقِّ وَيُحْيِى الْأَرْضَ بَعْنَ مَوْتِهَا وَكُذَٰلِكَ تُخْرَجُونَ. وَ مِنْ اليَّتِهِ اَنْ خَلَقَكُمْ مِّنْ تُرَابِ ثُمَّ إِذَآ اَنْتُمْ بَشَمَّ تَنْتَشِمُونَ.

"(تہمیں تعجب ہے کہ یہ کس طرح ہوگا؟ دیکھتے نہیں ہو کہ) وہ زندہ کو مردے کو مردے سے نکالتا ہے اور مردے کو زندہ سے نکالتا ہے اور زمین کو اُس کے مردہ ہو جانے کے بعد از سرنو زندہ و شاداب کر دیتا ہے۔ اِسی طرح تم بھی نکالے جاؤگے۔اور اُس کی نشانیوں میں سے یہ بھی ہے کہ اُس نے تم کو مٹی سے یہ بھی ہے کہ اُس نے تم کو مٹی سے پیداکیا، پھر دیکھتے دیکھتے تم انسان بن کر زمین میں) پھیل جاتے ہو۔

اور اُس کی نشانیوں میں سے بیہ بھی ہے ہے کہ اُس نے تمھاری ہی جنس سے تمھارے لیے جوڑے پیدا کیے تاکہ تم

وَمِنُ النِّتِهِ آنْ خَلَقَ لَكُمْ مِِّنْ اَنْفُسِكُمْ اَذُوَاجُالِّتَسُكُنُوَّ النِيهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً لَوْنَ فِي ذٰلِكَ لَالْيَتِ لِقَوْمِ

يَّتَفَكَّمُ وْنَ.

اُن کے پاس سکون حاصل کر واور اِس
کے لیے اُس نے تمھارے در میان
محبت اور رحمت پیدا کر دی۔ اِس میں،
یقیناً ان لو گول کے لیے بہت می نشانیال
ہیں،جو غور کرنے والے ہیں۔

وَمِنُ الْيَتِهِ خَلْقُ السَّلْوَ وَالْأَرْضِ وَ اخْتِلَافُ ٱلْسِنَتِكُمُ وَ ٱلْوَانِكُمُ لَا اَنَّ فِيْ ذٰلِكَ لَالْيَتِ لِّلْعٰلِمِيْنَ.

زمین اور آسانوں کی پیدایش اور تمھاری بولیوں اور رنگوں کا اختلاف بھی اُس کی نشانیوں میں سے ہے۔ اِس میں، یقیناً علم والوں کے لیے بہت سی نشاناں ہیں۔

> وَمِنْ الْيَتِهِ مَنَامُكُمْ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَ ابْتِغَاوُكُمْ مِّنْ فَضُلِهِ أَنَّ فِيْ ذَٰلِكَ لالْيَتِ لِقَوْمٍ يَّسْمَعُونَ.

اسی طرح تمهارا رات اور دن میں سونا اور اُس کا فضل تلاش کرنا بھی اُس کی نشانیوں میں سے ہے۔ اِس میں، یقیناً اُن لوگوں کے لیے بہت سی نشانیاں ہیں، جو (دل کے کانوں سے) سنتے ہیں۔

وَمِنْ الْمِيْتِهِ يُرِيْكُمُ الْبَرُقَ خَوْفًا وَّطَهَعًا وَّ يُنَزِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَيُحُي بِهِ الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا لَاَنَّ فِيْ ذَٰلِكَ لَالْمِيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ.

اور اُس کی نشانیوں میں سے یہ بھی ہے کہ وہ شخصیں بجلیاں دکھاتا ہے، جو خوف بھی پیدا کرتی ہیں اور امید بھی، اور آسمان سے پانی برساتا ہے، پھر اُس سے زمین کواُس کے مر دہ ہو جانے کے بعد زندہ کر دیتا ہے۔ اِس میں، یقیناً اُن بعد زندہ کر دیتا ہے۔ اِس میں، یقیناً اُن

جو عقل سے کام لیتے ہیں۔ اور اُس کی نشانیوں میں سے سے بھی ہے کہ زمین و آسان اُسی کے حکم سے قائم ہیں۔ پھر جب وہ زمین سے نکلنے

لو گوں کے لیے بہت سی نشانیاں ہیں،

ے لیے تم کو ایک ہی بار پکارے گا تو سنتے ہی نکل مڑو گے۔'' وَمِنُ الْيَتِهِ آنُ تَقُوْمَ السَّمَآءُ وَالْاَرْضُ بِاَمْرِهِ ۚ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً ۚ فَي مِّنَ الْاَرْضُ ۚ إِذَا اَنْتُمُ تَنْمُ جُوْنَ.

(الروم 30:19-25)

اِس مقام پر جن نشانیوں کا ذکر آیا ہے، اُن کا مختصر تذکرہ درجِ ذیل ہے۔ اِس سے لفظِ آتیة'کے مفہوم کے مذکورہ بالااطلاق کو سمجھنا آسان ہوجائے گا۔

## 1\_انسان کی تخلیق اور نشوو نما

ان میں پہلی آیت یا نشانی انسان کی خلقت اور اُس کی افزایش نسل کو بتایا ہے۔ فرمایا ہے:
"اور اُس کی نشانیوں میں سے یہ بھی ہے کہ اُس نے تم کو مٹی سے پیدا کیا، پھر دیکھتے تم
انسان بن کر پھیل جاتے ہو۔" مطلب یہ ہے کہ اگر انسان اپنی تخلیق پر غور کرے تو اُسے
صاف معلوم ہو گا کہ اِس کا وجود مٹی میں پائے جانے والے بے جان عناصر سے تشکیل پایا
ہے۔اللہ نے اِن مر دہ ذرات کو زندہ خلیوں میں تبدیل کیا اور پھر اُن کے اندر روح پھونک کر
جیتا جاگتا باشعور انسان بنا دیا۔اور فقط اُسے ہی نہیں بنایا، بلکہ اُس کے وجود کو سیکڑوں،
ہزاروں، لاکھوں انسانوں کو ظہور میں لانے کا ذریعہ بھی بنادیا۔

امام املین احسن اصلاحی إس نشانی کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''لینی تم کو جن حقائق کے ماننے کی دعوت دی جار ہی ہے، وہ تمام تر تمھارے خالق کی قدرت و حکمت پر مبنی ہیں تواُس کی قدرت و حکمت کے ثبوت کے لیے تم کسی خارجی دلیل کا مطالبہ کیوں کرتے ہو؟ اِس کی سب سے بڑی دلیل تو خود تمھاری خلقت ہی کے اندر موجود ہے۔ اُس نے تم کو جامد مٹی سے پیدا کیا اور پھر تم زندہ اور عقل و شعور رکھنے والی ہستی بن کر تمام روے زمین پر چھیل گئے۔ ... یعنی غور کرو، کہاں خشک مٹی اور کہاں جیتا جاگناانسان، دیکھتے دیکھتے خدا کی قدرت نے اِسی مٹی سے ایک پوراجہان آباد کردیا!" جاگناانسان، دیکھتے دیکھتے خدا کی قدرت نے اِسی مٹی سے ایک پوراجہان آباد کردیا!"

## 2۔ انسان کی جنس سے اُس کے جوڑے کی تشکیل

دوسری نشانی سے بیان ہوئی ہے کہ اللہ نے انسان کو جوڑے کی صورت میں تخلیق کیا ہے اور اِس کے دونوں اجزا میں باہم محبت و مودت پیدا کی ہے۔ اِس کے لیے 'خَدَقَ نَکُمْ مِّنْ اَنْفُسِکُمْ اَذْوَاجًا لِنَّسَلُکُمْ اَزْوَاجًا لِنَسْلُکُمْ اَلْوَالِیْ اِلَیْفَا وَجَعَلَ بَیْنَکُمْ مِّوَدَّةً وَ رَحْبَةً '(اُس نے تمھاری ہی جنس سے اَنْفُسِکُمْ اَذْوَاجًا لِنَسْلُکُمْ اَلِیْفَا وَجَعَلَ بَیْنَکُمْ مِّودَّةً وَ رَحْبَةً '(اُس نے تمھارے لیے جوڑے پیدا کے تاکہ تم اُن کے پاس سکون حاصل کرواور اِس کے لیے اُس نے تمھارے در میان محبت اور رحمت پیدا کر دی ) کے الفاظ آئے ہیں۔ مفہوم سے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کوایک ہی ساخت پر پیدا نہیں کیا، بلکہ اِسے مر دوعورت کی دومخلف ساختوں پر پیدا کیا ہے۔ دونوں اپنی روح اور نفس کے لحاظ سے کیساں ہیں، مگر اپنے اعضا وجوارح اور عملیٰ خواس کے مامل کی خواس کے حامل ہیں۔ اِس صنی اختلاف کے بر پیدا کیا جو دور اُن کی ضرور تیں ایک دوسرے سے وابستہ کی ہیں اور آپس میں انس و محبت اور رحم و بوجود اُن کی ضرور تیں ایک دوسرے سے وابستہ کی ہیں اور آپس میں انس و محبت اور رحم و بوجود اُن کی خراج پیں۔ پھر اِن کی توسیع سے خاندان اور معاشرے کو وجود بخشا ہے۔ استاذگرامی اس نشانی کے حوالے سے لکھے ہیں:

''لین انسان کی صرف ایک صنف نہیں بنائی، بلکہ اُسے دوصنفوں کی صورت میں پیدا کیااور دونوں کے اندر الگ الگ انفرادی خصوصیات رکھیں، لیکن پھر اُن میں ایسی مناسبت پیدا کر دی کہ دونوں ایک دوسرے سے تسکین وراحت حاصل کرتے ہیں، جس کے لیے محبت ورحمت کا ایسا جذبہ اُن کے اندر ودیعت کر دیا کہ اُنھیں وہ ایک دوسرے کی طرف کھینچ لے جاتا ہے اور زندگی بھر کے لیے ایک دوسرے کا خیر خواہ، ہم درد وغم خوار اور شریک ِرخج وراحت بنادیتا ہے۔"(البیان 4/52)

امام امین احسن اصلاحی نے اِس آیت کوچار مختلف نشانیوں کے طور پرواضح کیاہے۔ لکھتے ہیں: "إس كے اندر ایک واضح نشانی تواس بات كى ہے كہ الله تعالى نے إس كائنات ميں ہر چیز جوڑا جوڑا پیدا کی ہے اور ہر چیز اینے مقصد وجود کی تنمیل اپنے جوڑے کے ساتھ مل کر کرتی ہے۔ اِس سے یہ اشارہ نکلتا ہے کہ اِس دنیاکا بھی ایک جوڑا ہے، جس کو آخرت کہتے ہیں۔ اِسی آخرت سے اِس دنیا کی خایت کی سیحیل ہوتی ہے۔ دوسری نشانی اِس کے اندر ریہ ہے کہ ہمارا خالق نہایت مہربان اور محبت کرنے والا ہے۔اُس نے ہمارے اندر جوڑے کی طلب دی تو ہماری ہی جنس سے ہمارا جوڑا بھی اُس نے پیدا کیااور پھر دونوں کے اندر محت و ہم در دی کے جذبات بھی ودیعت فرمائے تا کہ دونوں دو قالب یک حان ہو کر زندگی بسر کریں۔ تیسر ی نشانی اِس کے اندر یہ ہے کہ اِس کائنات کے اضداد کے اندر نہایت گہر ا توافق اور ایک بالاتر مقصد کے لیے نہایت عمیق ساز گاری پائی جاتی ہے، جو اِس بات کی نہایت واضح دلیل ہے کہ اِس کا خالق و مالک ایک ہی ہے، جو اپنی حکمت کے تحت اِس کا ئنات کے اضداد میں توفیق پیدا کر تاہے۔ چوتھی نشانی اِس کے اندر پیہے کہ اِن لوگوں کا خیال بالکل احمقانہ ہے، جو سمجھتے ہیں کہ اِس کا ئنات کا ارتقا آپ سے آپ ہوا ہے۔ اگر اِس کاار تقا آپ سے آپ ہواہے تواس کے اضداد میں یہ حیرت انگیز توافق کہاں سے پیدا ہوا؟ یہ تواس بات کی صاف شہادت ہے کہ ایک قادر و حکیم ہستی ہے، جو اِس پورے نظام کواپنی حکمت کے تحت چلارہی ہے۔"(تدبر قر آن6/85)

## 3\_زمین اور آسانوں کی تخلیق

ز مین اور آسانوں کی پیدایش اور انسانوں کی زبانوں اور رنگوں کے اختلاف کو بھی اللہ کی ---- شق القمر 27 ---- نشانیاں قرار دیاہے۔ اِس کے لیے 'خَلْقُ السَّہٰ اِتِ وَالْاَرْضِ 'کے الفاظ آئے ہیں۔ یعنی زمین اور آسانوں کی تخلیق بھی اُس کی نشانیوں میں سے ہے۔ اِس میں علم والوں کے لیے، یقیناً بہت می نشانیاں ہیں۔ مرادیہ ہے کہ انسان کی تخلیق کی طرح کا ننات کی تخلیق بھی اللہ کی معرفت کی عظیم نشانی ہے۔ یعنی جب وہ سر جھکا کر اپنے وجو د پر نظر ڈالتاہے تو اُسے یہ محدود ساوجو د اللہ کی کرشمہ سازیوں کا مظہر و کھائی دیتاہے اور جب وہ سر اٹھا کر اپنے گر دو پیش کا نظارہ کر ناچاہتا اور آسان کی وسعتوں پر نظر ڈالتاہے تو اُس کی نظر تھک کر واپس لوٹ آتی ہے۔ اُسے اندازہ ہو تا ہے کہ زمین کے دفینے اور آسان کی وسعتیں اُس کے شعور سے بلند اور تصورات سے ماور اہیں۔ امام امین احسن اصلاحی آسانوں اور زمین کی نشانی کے حوالے سے کھتے ہیں:

"اگر اوگ غور کریں تواُن کو یہ چیز صاف نظر آئے گی کہ اِس کا نئات میں کثرت کے اندر وحدت مضمر ہے۔ ایک طرف آسانوں کی ایک وسیع اور ناپیدا کنار کا نئات ہے اور دوسری طرف یہ کرہ زمین ہے۔ بہ ظاہر دونوں میں کتنی دوری ہے، لیکن اِس دوری کے باوجود دونوں میں اتنا گہر ااتصال ہے کہ کوئی عاقل یہ تصور نہیں کر سکتا کہ دونوں الگ الگ خالقوں کی قدرت سے وجود میں آئے اور الگ الگ ارادوں کے تحت گر دش کر رہے ہیں، بلکہ اِن کی باہمی ساز گاری پچار پچار کر شہادت دے رہی ہے کہ ایک ہی قدیر و تھیم دونوں پر متصرف ہے اور دونوں کو ایک مشتر ک مقصد کے لیے مسخر کیے ہوئے ہے۔"

### 4۔ انسانوں کی زبانوں اور رنگوں میں اختلاف

انسانوں کی بولیوں اور رنگ ونسل کا اختلاف بھی اللہ کی ایک عظیم نشانی ہے۔ یہ اختلاف جہاں پہچان اور تعارف کا فائدہ دیتا ہے، وہاں امتحان اور آزمایش کی مختلف صور توں کا باعث بھی بنتا ہے۔ صاحب '' تفہیم القرآن'' مولانا ابوالا علیٰ مودودی نے زبان ورنگ کے اختلاف

كى نشانى كوبهت وضاحت سے سمجھايا ہے۔ لكھتے ہيں:

''لینی باوجو دیکہ تمھارے قوابے نطقیہ یکساں ہیں،نہ منہ اور زبان کی ساخت میں کوئی فرق ہے اور نہ دماغ کی ساخت میں، مگر زمین کے مختلف خطوں میں تمھاری زبانیں مختلف ہیں، پھر ایک ہی زبان بولنے والے علاقوں میں شہر شہر اور بستی بستی کی بولیاں مختلف ہیں، اور مزید به که ہر شخص کالہجہ اور تلفظ اور طرزِ گفتگو دوسرے سے مختلف ہے، اِسی طرح تمھارا ہادۂ تخلیق اور تمھاری بناوٹ کا فارمولا ایک ہی ہے، مگر تمھارے رنگ اِس قدر مختلف ہیں کہ قوم اور قوم تو در کنار ، ایک ماں باپ کے دو بیٹوں کارنگ بھی بالکل یکساں نہیں ہے۔ یہاں نمونے کے طور پر صرف دوہی چیز وں کی طرف توجہ دلائی گئی ہے۔ لیکن اِسی رخ پر آگے بڑھ کر دیکھیے تو دنیامیں آپ ہر طرف اتنا تنوع (Variety) یائیں گے کہ اِس کا احاطہ مشکل ہو جائے گا۔ انسان، حیوان، نیا تات اور دوسری تمام اشا کی جس نوع کو مجی آپ لے لیں، اُس کے افراد میں بنیادی یکسانی کے باوجود بے شار اختلافات موجود ہیں، حتیٰ کہ کسی نوع کا بھی کوئی ایک فرد دوسرے سے بالکل مشابہ نہیں ہے، حتیٰ کہ ایک درخت کے دوپتوں میں بھی پوری مشابہت نہیں یائی جاتی۔ پیر چیز صاف بتار ہی ہے کہ پیر د نیا کوئی ایساکار خانہ نہیں ہے، جس میں خود کار مشینیں چل رہی ہوں اور کثیر پیدا آوری (Mass Production) کے طریقے پر ہر قسم کی اشیاکا بس ایک ایک ٹھیہ ہو، جس سے ڈ ھل ڈ ھل کر ایک ہی طرح کی چیزیں نکلتی چلی آر ہی ہوں۔ بلکہ یہاں ایک ایباز بر دست کاری گر کام کررہاہے، جوہر چز کو پوری انفرادی توجہ کے ساتھ ایک نئے ڈیزائن، نئے نقش و نگار ، نئے تناسب اور نئے اوصاف کے ساتھ بنا تا ہے اور اُس کی بنائی ہوئی ہر چیز اپنی جگہ منفر دہے۔اُس کی قوتِ ایجاد ہر آن، ہر چیز کا ایک نیاماڈل نکال رہی ہے،اور اُس کی صناعی ایک ڈیزائن کو دوسری مرتبہ دوہر انااینے کمال کی توہین سمجھتی ہے۔اِس حیرت انگیز منظر کو جو شخص بھی آئکھیں کھول کر دیکھیے گا،وہ کبھی اِس احتقانہ تصور میں مبتلا نہیں ہو سکتا کہ اِس کا ئنات کا بنانے والا ایک د فعہ اِس کار خانے کو چلا کر کہیں جاسویا ہے۔ بیہ تو اِس بات کا کھلا ثبوت ہے کہ وہ ہر وقت کارِ تخلیق میں لگا ہوا ہے اور اپنی خلق کی ایک ایک چیز پر انفرادی توجہ صرف کررہاہے۔"(تفہیم القر آن 746/747-747)

## 5\_ گر دش کیل ونہار

رات اور دن کے آنے جانے کو بھی آیات میں شار کیا گیا ہے۔ ارشاد ہے: "اِسی طرح تمھارارات اور دن میں سونااور اُس کا فضل تلاش کرنا بھی اُس کی نشانیوں میں سے ہے۔ اِس میں، یقیناً اُن لو گوں کے لیے بہت سی نشانیاں ہیں، جو (دل کے کانوں سے) سنتے ہیں۔ "لیل و نہار کی آمد وشد، بہ ظاہر نہایت معمول کا واقعہ ہے، مگر اِس کے اندر پرورد گار کے غیر معمول علم و حکمت اور ربوبیت کی حقیقت پوری طرح آشکار ہے۔ اللہ جانتا ہے کہ جو وجو دائس نے تخلیق کیا ہے، اُس کو ذہنی، روحانی اور جسمانی آرام کی ضرورت ہے۔ اِس کے بغیر وہ زیادہ دیر تک کار کر دگی کے قابل نہیں رہتا۔ پھر ماحول کی یکسال اور مستقل کیفیت زندگی کی سرگری کو بے کیف بنادیتی ہے۔ انسان کی اِس ڈھب پر تخلیق کا نقاضا ہے کہ اُس کے رہنے کے لیے تیار کی گئی سکونت گاہ اِس رنگ ڈھنگ کے مطابق ہو۔ یعنی خالق اگر علیم و حکیم ہے تو وہ مخلوق تیار کی گئی سکونت گاہ اِس رنگ ڈھنگ کے مطابق ہو۔ یعنی خالق اگر علیم و حکیم ہے تو وہ مخلوق کی ضرور توں سے کماحقہ آگاہ ہو گااور کمال ربوبیت سے اُن کی تحمیل کا اہتمام بھی کرے گا۔ یہ ضرور توں سے کماحقہ آگاہ ہو گااور کمال ربوبیت سے اُن کی تحمیل کا اہتمام بھی کرے گا۔ یہ خیر ورتوں سے کماحقہ آگاہ ہو گااور کمال ربوبیت سے اُن کی تحمیل کا اہتمام بھی کرے گا۔ یہ خیر ورتوں سے کماحقہ آگاہ ہو گااور کمال ربوبیت سے اُن کی تحمیل کا اہتمام بھی کرے گا۔ یہ خیر ورتوں سے کماحقہ آگاہ ہو گااور کمال ربوبیت سے اُن کی تحمیل کا اہتمام بھی کرے گا۔ یہ خیر ورتوں سے کماحقہ آگاہ ہو گااور کمال ربوبیت سے اُن کی تحمیل کا اہتمام کھی کرے گا۔ یہ خیر ورتوں سے کماحقہ آگاہ ہو گااور کمال ربوبیت سے اُن کی تحمیل کا اہتمام کھی کرے گئی کہ اِنہوں ایک نہایت علیم و حکیم ہستی نے تخلیق کیا ہیں۔

استاذِ گرامی اِس آیت کی وضاحت میں لکھتے ہیں:

"فرمایا کہ وہ اگر تنہا ہی بات پر غور کریں کہ اُن کے خالق نے انسانی جسم کے لیے نیند اور آرام کی ضرورت اور معاش کی جدوجہد کورات اور دن میں تقسیم کر کے کس رحمت و شفقت کے ساتھ اُنھیں اور اُن کے ماحول کو ہم آ ہنگ کر دیا ہے۔ کیا یہ چیز صاف صاف ایک رب رحیم وکریم کے وجود کا پتانہیں دے رہی؟ کیا اِس کے بعد بھی انسان کہہ سکتا ہے کہ یہ سب کچھ اتفاقاً ہو گیاہے یا اِس ہیں ایک سے زیادہ خداؤں کی خدائی متصور ہو سکتی ہے یا اِس کا ننات کا خالق اِسے یوں ہی ختم ہو جانے دے گا؟ اِس میں ، اگر غور کیجیے تو مخالفین کے رویے پر ایک نوعیت کی تعریض جبی ہے کہ سنتے بھی ہیں تو سیجھنے کی کوشش نہیں کرتے ، بلکہ اندھے اور بہرے ہو کر مخالفت کے لیے آستینیں چڑھا لیتے ہیں۔"

(البيان4/4-55)

سورۂ یونس میں اِس نشانی کو کا ئنات کے انجام کی ایک علامت کے طور پر بیان فرمایا ہے۔ ارشاد ہے:

"یقیناً رات اور دن کے الٹ پھیر میں اور جو کچھ زمین اور آسانوں میں اللہ نے پیدا کیا ہے، اُس میں اُن لو گوں کے لیے نشانیاں ہیں، جو ڈرتے ہیں۔"

اِنَّ فِي اخْتِلَافِ الَّيْلِ وَ النَّهَارِ وَ مَا خَلَقَ النَّهَارِ وَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السَّلُوتِ وَالْاَرْضِ لَاٰلِتٍ فَلَقَ وَمِلَّالِيَّةِ وَالْاَرْضِ لَاٰلِيَّ لِلَّالِيَةِ وَلَاَرْضِ لَاٰلِيَّةٍ وَلَاَئُونَ. (6:10)

مطلب سے ہے کہ ایام کی گردش اِس امر کی نشانی ہے کہ کا ئنات ایک عظیم نتیج تک پہنچنے والی ہے، یہ بے مقصد ہر گزنہیں ہے۔امام امین احسن اصلاحی نے بیان کیا ہے:

"اختلاف لیل و نہار ہے اُس تعاقب کی طرف بھی اشارہ ہورہاہے، جووہ ایک دوسر ہے کا پوری سرگر می سے کر رہے ہیں، جس سے بیر رہنمائی ملتی ہے کہ بیگر دش بے غایت و بیہ مقصد نہیں ہے، بلکہ ایک عظیم نتیجہ پر منتہی ہونے والی ہے۔ دوسر ہ، اِس عظیم نظام ربوبیت کی طرف بھی اِس میں اشارہ ہے، جو رات اور دن کے اختلاف مزاج کے اندر مضمر ہے کہ دن انسان کے لیے معاش و معیشت کی سرگر میوں کا میدان گرم کر تاہے اور رات اُس کے لیے راحت و سکون کا بستر بچھاتی ہے۔ اِس نظام پر جو شخص بھی غور کرتا ہے، وہ لاز ما اِس نتیجہ تک پنچا ہے کہ اضداد کے اندر ایک مشترک مقصد کے لیے بیہ چیرت انگیز توافق اُس شکل میں وجو د میں آ سکتا ہے، جب بیہ مانا جائے کہ بیہ سارا کارخانہ صرف ایک قادر و قیوم کے ارادے کے تحت کام کر رہا ہے اور پھر اِس سے بیہ نتیجہ نکا ہے کہ ایک قادر و قیوم کے ارادے کے تحت کام کر رہا ہے اور پھر اِس سے بیہ نتیجہ نکا ہے کہ ایک قادر و قیوم کے ارادے کے تحت کام کر رہا ہے اور پھر اِس سے بیہ نتیجہ نکا ہے کہ

جس نے ربوہیت و پر ورش کا بیہ سارا نظام کھڑا کیا ہے اور اُس کو اِس اہتمام سے چلارہاہے، وہ انسان کو مطلق العنان اور غیر مسئول نہیں چھوڑے گا، بلکہ اِس کے بعد ایک ایسادن لازماً آناہے، جس میں وہ اِس بوبیت کا حق پہچانے والوں کو اُن کی حق شناسی کا انعام دے گا اور اِس سے بے پر وار ہے والوں کو جہنم میں جھونک دے گا۔ یہی نتیجہ اِس کا نئات کے تمام اجزا اور اِس کے تمام اضد او پر غور کرنے سے حاصل ہو تاہے اور یہی حاصل ہے، جو انسان کی ہنمائی آخرت اور اِس جزاو سزاکی طرف کرتا ہے۔" (تدبر قرآن کا کے)

## 6۔بادلوں کی گرج چیک اور برسات

آسان کے مختلف مظاہر بھی اللہ کی نشانیوں کے عکاس ہیں۔ بجلی چمک کربارش کی خبر دیتی ہے۔ یہ بارش کسی بستی عیں عذاب کا طوفان لے کر آتی ہے۔ یہ بارش کسی بستی کے لیے رحمت کی برسات بنتی اور کسی بستی میں عذاب کا طوفان لے کر آتی ہے۔ اِس طرح یہ یک وقت آس اور امید اور خوف وہر اس کی علامت بن کرسامنے آتی ہے۔ پنانچہ ایک ہی چیز ہے، جس کو پرور دگار چاہے توانعام کی صورت دے دے اور چاہے تو ابنادے۔ سز ابنادے۔

استاذِ گرامی لکھتے ہیں:

''لینی (یہ بجلیاں) اپنے وجو د سے تعلیم دیتی ہیں کہ نعمت و نقمت،سب خداہی کے ہاتھ میں ہے اور وہ جزاو سزا، دونوں پر پورااختیارر کھتا ہے اور اُس کے لیے اپنی جس نعمت کو چاہے، نقمت اور نقمت کو نعمت میں تبدیل کر سکتا ہے۔"(البیان 4/55)

یبی معاملہ بارش کا ہے۔ وہ رحمت اور بخشش کا باعث بھی بنتی ہے اور قہر اور غضب کا بھی۔ اِس کا فیصلہ اللہ کے اختیار میں ہے کہ وہ کب اُسے کھیتوں کھلیانوں کی آب یاری کا حکم دیتا ہے اور کب کھڑی فصلوں کو بہالے جانے کا فرمان جاری کر تا ہے۔ یہاں بارش کے حوالے سے 'فیٹے پیدِ الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا' (پھر اُس سے زمین کو اُس کے مر دہ ہو جانے کے بعد

زندہ کر دیتا ہے۔) کے الفاظ آئے ہیں۔ مولانا ابوالاعلیٰ مودودی اِس کی وضاحت میں لکھتے ہیں:

" یہ چیز ایک طرف حیات بعد الموت کی نشان دہی کرتی ہے، اور دوسری طرف یہی چیز اِس امریر بھی دلالت کرتی ہے کہ خداہے، اور زمین و آسان کی تدبیر کرنے والا ایک ہی خداہے۔ زمین کی بے شار مخلو قات کے رزق کا انحصار اُس پیداوار پر ہے، جو زمین سے نگلی ہے۔اُس پیداوار کاانحصار زمین کی صلاحیت بار آوری پر ہے۔اِس صلاحیت کے روبکار آنے کا انحصار بارش پرہے،خواہ وہ ہر اوراست زمین پر برسے، پااُس کے ذخیرے سطح زمین یر جمع ہوں، بازیر زمین چشموں اور کنوؤں کی شکل اختیار کر س، یا پہاڑوں پر پخ بستہ ہو کر دریاؤں کی شکل میں بہیں۔ پھر اِس بارش کاانحصار سورج کی گر می پر،موسموں کے ردوبدل یر، فضائی حرارت و برودت پر، ہواؤں کی گردش پر، اور اُس بجلی پر ہے، جو بادلوں سے بارش برسنے کی محرک بھی ہوتی ہے اور ساتھ ہی ساتھ بارش کے یانی میں ایک طرح کی قدرتی کھاد بھی شامل کر دیتی ہے۔ زمین سے لے کر آسان تک کی اِن تمام مختلف چیز ول کے در میان به ربط اور مناسبتیں قائم ہونا، پھر اِن سب کا بے شار مختلف النوع مقاصد اور مصلحتوں کے لیے صربحاً ساز گار ہونا، اور ہز اروں لا کھوں برس تک اِن کا بوری ہم آ ہنگی کے ساتھ مسلسل ساز گاری کرتے چلے جانا، کیا بیہ سب کچھ محض اتفا قاُ ہو سکتا ہے؟ کیا بیہ کسی صانع کی حکمت اور اُس کے سوچے سمجھے منصوبے اور اُس کی غالب تدبیر کے بغیر ہو گیا ہے؟ اور کیا یہ اِس بات کی دلیل نہیں ہے کہ زمین، سورج، ہوا، مانی، حرارت، برودت، اور زمین کی مخلو قات کاخالق اور رب ایک ہی ہے؟" (تفہیم القر آن 3 / 748-749)

## 7\_زمين و آسان كا قيام و دوام

زمین و آسان کا قیام واستحکام بھی آیاتِ الہی میں سے ہے۔ یہ اللہ کے تعلم سے قائم و دائم ہیں۔ اُس کا تعلم ہو گا توان کی بساط لپیٹ دی جائے گی۔ پھر جب وہ انسانوں کو زمین سے نگلنے کا ——شقالقم 33 —— حکم دے گا تو انسانوں کے پاس سرتابی کی کوئی گنجایش نہیں ہوگی۔ اُن کا وجود آپ سے آپ اُس کی آواز پر لبیک کہہ اٹھے گا۔ نہ آسان پر ورد گار کی ندا کو انسانوں تک چہنچنے سے روک پائے گا اور نہ زبین اپنے اندر سے اُن کے نکلنے پر رکاوٹ ڈال سکے گی۔

'نَقُوْمَ السَّمَاءُ وَالْاَرْضُ بِأَمْرِ لا '(زمین و آسان اُسی کے حکم سے قائم ہیں)کے حوالے سے استاذِ گرامی ککھتے ہیں:

"اِس کے لیے کسی استدلال کی ضرورت نہیں ہے، اِس لیے کہ تم اگر من سکو تو اتھاہ خلاؤں میں گردش کرتے ہوئے نجوم و کو اکب اور سورج اور چاند اور تمھاری پیز مین، سب بول کر بتارہے ہیں کہ وہ کسی قائم رکھنے والے کی قدرت سے قائم ہیں اور کسی چلانے والے کے ذورسے چل رہے ہیں۔"(البیان 4/55)

'ثُمَّا ذَا دَعَاكُمْ دَعُوَةً مِّنَ الْأَرْضِ إِذَآ اَنْتُمْ تَخْمُ جُوْنَ '(پھر جب وہ زمین سے نکلنے کے لیے تم کو ایک ہی بار پکارے گا توسنتے ہی نکل پڑوگے ) کے مکڑے پر استاذِ گرامی کا حاشیہ ہے:

"دیعنی دوسری مرتبہ پکارنے کی ضرورت بھی پیش نہیں آئے گی۔ زمین و آسان کے قیام واستحکام میں خداکی قدرت و حکمت کا اظہار جس چیرت اگینز طریقے سے اور جس اعلی سطح پر دیکھ رہے ہو، وہ یہ بتانے کے لیے کافی ہے کہ وہ اگر ایک ہی پکار پکار دے تو ممکن نہیں ہے کہ زمین اُس کے حکم سے سرتانی کی جہارت کرے یا آسان اُس سے سرمو انحراف کرسکے۔"(البیان 4/55–56)

سورہ روم میں اِس بیان کے خاتمہ کلام کے طور پر فرمایا ہے کہ فقط مذکورہ اشیااور معاملات ہی نہیں، بلکہ زمین اور آسانوں میں جو کچھ بھی ہے، سب پر اللہ کا حکم قائم ہے۔ کوئی واقعہ اُس کے اذن کے بغیر رونما نہیں ہوتا۔ ہر چیز میں، ہر معاملے میں، ہر واقعے میں اُس کی صفات کی نشانیاں نمایاں ہیں، جو انسان کو آگاہ کرتی ہیں کہ وہی ہے، جس نے خلقت کی ابتدا کی ہے اور وہی اِس کے دائر ہ قدرت سے فرار کی راہ نہیں وہی ہے دائر ہ قدرت سے فرار کی راہ نہیں وُس کے دائر ہ قدرت سے فرار کی راہ نہیں وُسونڈنی چا ہیں۔ وہ زبر دست بھی ہے اور حکمت والا بھی ہے۔ ارشاد ہے:

"زمین اور آسانوں میں جو بھی ہیں، اُسی کے ہیں،سباُسی کے فرمال بر دار ہیں۔وہی ہے،جو خلق کی ابتداکر تاہے، پھر وہی اُسے دوبارہ پیداکرے گا اور بی اُس کے لیے زیادہ آسان ہے۔زمین اور آسانوں میں سب سے بالاتر صفت اُسی کی ہے اور وہی عزیز و حکیم ہے۔" وَلَهُ مَنْ فِي السَّبُوتِ وَ الْاَرْضِ مُّ كُلُّ لَّهُ قَيْنِتُونَ. وَهُوَ الَّذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيْدُهُ وَلَهُ الْبَثَلُ يُعِيْدُهُ وَلَهُ الْبَثَلُ يُعِيْدُهُ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْاَعْضِ قَهُوالْعَزِيْزُ الْرُومِ 26:30-27)

امام امین احسن اصلاحی نے اِس مقام کی تفسیر میں لکھاہے:

"فرمایا کہ وہی ہے، جو خلق کا آغاز کر تاہے، پھر وہی اُس کا اعادہ کرے گا اور یہ اعادہ تم سوچو تو اُس کے لیے زیادہ آسان ہے۔ مطلب یہ ہے کہ جب تم اِس حقیقت کو تسلیم کرتے ہو کہ اُس نے خلق کو وجو د بخشا ہے تو اُس کے دوبارہ پیدا کیے جانے کو کیوں مستجد خیال ہو کہ اُس نے خلق کو وجو د بخشا ہے تو اُس کے دوبارہ پیدا کیے جانے کو کیوں مستجد خیال کرتے ہو؟ پہلا کام زیادہ مشکل ہے یا یہ دوسر ا؟… فرمایا کہ آسانوں اور زمین میں تمام اعلی صفتوں کا اصلی حق دار وہی ہے، کوئی دوسر ااُن صفات میں اُس کا شریک و سہیم نہیں ہے۔ اِس کے بعد خاص طور پر اپنی دوصفتوں ۔ عزیز و حکیم ۔ کا حوالہ دیا کہ وہ ہر چیز پر غالب، سب سے بالاتر، اور اُس کے ہر کام میں حکمت ہے۔ مطلب یہ ہے کہ اُس کے لیے کوئی کام سب سے بالاتر، اور اُس کے ارادے میں اِس کی حکمت کے سوا اور کوئی چیز بھی دخیل نہیں، اور اِس ساری کا نئات میں کوئی نہیں، جو اُس کی صفات میں برابری کر سکے۔ اِس سے یہ اور اِس ساری کا نئیس تھی کوئی اُس کی برابری کہ جب صفات میں کوئی اُس کی برابری کا نہیں تو اُس کے حقوق میں بھی کوئی اُس کی برابری کا نہیں تو اُس کے حقوق میں بھی کوئی اُس کی برابری کا نہیں قرار دیا حاسکتا۔ "

(تدبر قر آن6/89)

# —2— انفس و آفاق میں معمول کے خلاف ظاہر ہونے والی آیات الہی

قرآنِ مجید میں آیة کالفظ انفس و آفاق کی ما فوق الفطرت نشانیوں کے لیے بھی استعال ہوا ہے۔ اِن سے مراد وہ احوال وہ اقعات ہیں، جواللہ کی قدرت کے عظیم الثان مظاہر کے طور پر خلافِ معمول رونما ہوتے ہیں۔ یہ پغیبر کی وساطت سے نہیں، بلکہ اللہ کے براہِ راست تھم خلافِ معمول رونما ہوتے ہیں۔ یہ واقع ہوتے ہیں۔ اِن کا ظہور شاذ و نادر اور ناگہاں ہوتا ہے، اِس لیے لوگ اِن کے بارے میں ناواقف اور غیر متوقع ہوتے ہیں۔ عرف و عادت اور عام دستور و قانون کے خلاف ہونے کی وجہ سے یہ چرت واستعجاب کاباعث بنتے ہیں۔ لوگوں کو اِن کے بارے میں ناواقف اور غیر متوقع ہوتے ہیں۔ عرف و عادت اور اِن کے بارے میں توجہ دلانے کی وجہ سے یہ چرت واستعجاب کاباعث بنتے ہیں۔ لوگوں کو اِن کے بارے میں توجہ دلانے کی ضرورت نہیں پڑتی، اِن کی ندرت اور سنسنی خیزی از خود اُن کے بارے میں اور وہ مقابلتاً زیادہ ہو تا ہے۔ اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، ان کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، ان کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، ان کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، ان کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر بھی ہو تا ہے، اِن کا مقصد تنبیہ و تذکیر کو فراموش نہ اِن کا واقعہ سمجھ کر نظر انداز کیا جا سکتا اور نہ اتفاقی حادثہ قرار دے کر فراموش نہ اِن کا واقعہ سمجھ کر نظر انداز کیا جا سکتا اور نہ اتفاقی حادثہ قرار دے کر فراموش

کیاجاسکتاہے۔

قر آنِ مجید میں اِس نوعیت کی جن آیات کاذ کر ہواہے، اُن میں سے چند بہ طورِ مثال درج ذیل ہیں۔

1۔ عیسلی علیہ السلام کی بن باپ کے پیدایش اور گہوارے میں گفتگو

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا حضرت مریم علیہاالسلام کے بطن سے بن باپ کے پیدا ہونا، اِسی طرح کا خارقِ عادت واقعہ ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کے براہِ راست حکم سے عمل میں آیا ہے۔ اِسی بناپر اللہ تعالیٰ نے مریم اور ابنِ مریم، دونوں کو آیت قرار دیا ہے۔ سورۂ مومنون میں ارشاد فرمایا ہے:

"اور مریم کے بیٹے اور اُس کی ماں کو بھی ہم نے اِسی طرح ایک عظیم نشانی بنایا...۔" وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّةَ الْيَةَ.... (50:23)

سورۂ انبیاء میں اِن دونوں ہستیوں کو 'ایتاً لِّلْعٰلَمِیْنَ '(دنیا والوں کے لیے نشانی) کے الفاظ سے تعبیر کیاہے۔ار شادہے:

"اور اُس خاتون پر بھی جس نے اپنا دامن پاک رکھا توہم نے اُس کے اندر اپنی روح پھونک دی اور اُس کو اور اُس کے بیٹے (عیسیٰ) کو د نیا والوں کے لیے ایک نشانی بنادیا۔" وَ الَّتِیْ َ اَحْصَنَتْ فَهُجَهَا فَنَفَخُنَا فِیهَا مِنْ دُّوْحِنَا وَجَعَلْنٰهَا وَابْنَهَا ایتَ لِلْعُلَمِیْنَ. (91:21)

سورة مريم ميں يه واقعه تفصيل سے بيان ہواہے۔ اُس ميں اِس اقدام كا مقصد بيان كرتے ہوئ فرمايا ہے: 'وَلِنَجْعَلَةَ اَيَةَ لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَّا ' يعني مقصد بيہ ہے كه الله تعالى مسيح عليه

السلام کولو گوں کے لیے ایک نشانی اور اپنی طرف سے رحمت بنائیں۔ فرمایا ہے:

وَاذْكُرُ فِي الْكِتْبِ مَرْيَمَ أَ إِذِ الْتُتَبَذَتُ "(ابُ مِنْ اَهْلِهَا مَكَانًا شَهُ قِيًّا. فَاتَّغَذَتُ كرو،جب مِنْ دُونِهِمْ حِجَابًا " فَارْسَلْنَآ اِليُهَا كر (بيت ا رُوحَنَا فَتَبَشَّلَ لَهَا بَشَمًا سَوِيًّا. قَالَتُ الْوَهُمْ شَيْر انِّ آعُوٰذُ بِالرَّحْلِيٰ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ كُو أُن عَلَيْ اللَّهِ الرَّحْلِيٰ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ كُو أُن عَ تَقِيًّا.

> قَالَ إِنَّمَا آنَا رَسُولُ رَبِّكِ \* لِاَهْبَ لَكِ غُلْمَازُكِيًّا. قَالَتْ آنَّى يَكُونُ لِي غُلْمٌ وَّلَمُ يَنْسَسْنَى بَشَرٌ وَلَمُ آكُ بَغِيًّا.

> قَالَكُذٰلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَعَكَ هَيِّنٌ وَ لِنَجْعَلَهَ اليَةَ لِلنَّاسِ وَ رَحْمَةً مِّنَّا وَ كَانَ اَمْرَامَّقْضِيًّا. (16:19–21)

"(اب) اِس کتاب میں مریم کا ذکر کرو، جب وہ اپنے گھر والوں سے الگ ہو کر (بیت المقدس کے) مشرقی جانب گوشہ نشین ہو گئی تھی۔ اور اپنے آپ کو اُن سے پر دے میں کر لیا تھا۔ پھر ہم نے اُس کے پاس اپنا فرشتہ بھیجا اور وہ اُس کے سامنے ایک پورے آدمی کی صورت میں نمودار ہو گیا۔ مریم (نے اُسے دیکھا تو) بول اٹھی کہ میں تم سے خداے رحمٰن کی پناہ میں آتی ہوں، اگر تم اُس سے ڈرنے والے ہو۔

اُس نے کہا: میں تمھارے پروردگار
ہی کا فرستادہ ہوں اور اِس لیے بھیجا گیا
ہوں کہ شمصیں ایک پاکیزہ فرزند عطا
کروں۔ مریم نے کہا: میرے ہاں لڑکا
کسے ہوگا، نہ مجھے کسی مرد نے ہاتھ لگایا
ہے اور نہ میں کبھی بد کارر ہی ہوں!
اُس نے کہا: اِسی طرح ہوگا۔ تمھارا
پروردگار فرما تا ہے کہ یہ میرے لیے
بہت آسان ہے۔ ہم یہ اِس لیے کریں
گے کہ وہ ہمارا پنیغبر ہو اور اِس لیے کہ

ہم اُس کو لو گوں کے لیے ایک نشانی اور اپنی طرف سے رحمت بنائیں۔ اور یہ بات طے کر دی گئی ہے۔"

اِس تفصیل سے واضح ہے کہ سیدنا مسے علیہ السلام کی بن باپ کے پیدایش ایک خارقِ عادت واقعہ تھا، جے اللہ تعالیٰ نے اپنی نشانی کے طور پر ظاہر کیا تھا۔ اِس مقصد کے لیے اللہ تعالیٰ نے پیدایش کے عام قانون سے ہٹ کر اپنا تھم براوراست نازل کیا اور اپنے کلمی 'کن' سے بطن مادر میں مولود کا استقر ارکیا اور اُس میں اپنی روح پھونک دی۔ یہ اُسی طرح کا تھم تھا، جو اُس نے آدم و حواکی پیدایش کے لیے نازل کیا تھا۔ یہ نشانی رہتی د نیا تک کے لیے تخلیق انسانی اور اُس کے اعادے کی دلیل کے طور پر نمایاں رہے گی۔ امام امین احسن اصلاحی لکھتے ہیں:
اور اُس کے اعادے کی دلیل کے طور پر نمایاں رہے گی۔ امام امین احسن اصلاحی لکھتے ہیں:
ندمفرت عسیٰ علیہ السلام کی خارقِ عادت ولادت قیامت کی بہت بڑی نشانی ہے۔
نادانوں کو قیامت پر سب سے بڑا شبہ یہی تو ہو تا ہے کہ آخر اسباب کے بغیر لوگ کس طرح
دوبارہ پیدا ہو جائیں گے۔ حضرت عسیٰ علیہ السلام اوجو د اِس شبہ کا جو اب ہے کہ ہر چیز اللہ
کے کلمہ مین 'سے ظہور میں آتی ہے۔ حضرت عسیٰ علیہ السلام اِسی کلمہ سے وجو د میں آئے
ہیں۔ چنانچہ اِسی بنیاد پر اُن کو انجیل اور قر آن، دونوں میں 'کلمۃ اللہ' کہا بھی گیا ہے۔''

سید نامسے علیہ السلام کا گہوارے میں کلام کر ناوسی آیت کا تسلسل ہے۔ سور ہُ مریم ہی میں بیان ہوا ہے کہ اللہ کے حکم سے سیدہ مریم کو حمل تھہر ااور وہ اِس کے ساتھ اپنے علاقے سے دور چلی گئیں۔ پھر جب ولادت کاموقع آیا تو اُس وقت اللہ کا فرشتہ آیا، جس نے اُنھیں تسلی دی اور اُن کے لیے چشمہ جاری کیا۔ پھر اُنھیں ہدایت کی کہ وہ نومولود کولے کر اپنی قوم میں واپس جائیں۔ وہ اگر کوئی سوال یا اعتراض کریں تو اشارے سے بتادیں کہ اُنھوں نے چپ رہنے کا روزہ رکھا ہے۔ چنانچہ وہ واپس گئیں۔ بچ کو ساتھ دیکھ کر لوگوں نے اُن کی پاک دامنی پر تہمت لگانی شروع کی تو اُنھوں نے بچ کی طرف اشارہ کیا۔ لوگوں نے کہا کہ ہم اُس

سے کیسے پوچھیں، جو نومولود ہے اور بولنے کی عمر کو نہیں پہنچا؟ اِس پر بیچے نے بولنا شر وع کر دیا۔ قر آن مجید کا بیان ہے:

> قَالَ إِنِّ عَبْدُ اللَّهِ "الْنِيَ الْكِتْبَ وَجَعَلَنِيْ نَبِيًّا. وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَاكُنْتُ وَاوْصَانِي بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا. وَ بَرَّا بِوَالِدَتِيُ وَ لَمُ يَجْعَلُنِيْ جَبَّارًا شَقِيًّا.

" بچ بول اٹھا: میں اللہ کا بندہ ہوں، اُس نے مجھے کتاب عطا فرمائی اور مجھے نبی بنایا۔ اور جہاں کہیں بھی ہوں، جھے سر چشمرُ خیر و برکت ٹھیر ایا ہے۔ اُس نے مجھے ہدایت فرمائی ہے کہ جب تک میں زندہ رہوں، نماز اور زکو قاکا اہتمام کروں۔ اور مجھے اپنی ماں کا فرماں بردار بنایا ہے، مجھے سرکش اور بد بخت نہیں بنایا۔

> وَالسَّلْمُ عَلَىَّ يَوْمَ وُلِدُتُّ وَيَوْمَ اَمُوْتُ وَ يَوْمَ الْفَتُ حَبَّا. (30:19–35)

اور مجھ پر سلامتی (کی بشارت) ہے، جس دن میں پیدا ہوا اور جس دن مرول گااور جس دن زندہ کرکے اٹھایا جاؤل گا۔"

امام املین احسن اصلاحی اِس صورتِ حال پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"جب حضرت مریم علیہ السلام کی آزمایش یہاں تک پہنچ گئی اوروہ ہر مرحلہ میں سوفی صدی کامیاب ثابت ہوئیں تو وقت آگیا کہ اللہ تعالیٰ اب اپنااعلان کرادے کہ وہ اپنے کسی بندے یا بندی کے لیے، جو اُس کے امتحان میں کامیاب ہو جائے، اپنی کیا شانیں دکھا تا ہے۔... حضرت مریم علیہ السلام جس امتحان میں ڈال دی گئی تھیں، اُس سے پوری عزت اور سرخ روئی کے ساتھ عہدہ بر آ ہونے کے لیے ضروری تھا کہ گود کا بچے ہی اُن کی پاک دامنی اور اپنی وجاہت کی شہادت دے تا کہ کسی کے لیے جھی اُس کے بعد لب کشائی کی

#### ---- باباول ----گنجایش باقی نه رہے۔"(تدبر قر آن 4/ 647-648)

## 2۔ بنی اسرائیل پر بدلیوں کے سایے اور من وسلویٰ کی نعمتیں

قر آنِ مجید نے مختلف مقامات پر اُن عظیم الثان انعامات کا ذکر کیا ہے، جو بنی اسر ائیل کو عطاکیے گئے۔ اِن میں سے بہت می نعمتوں کی نوعیت خرقِ عادت کی ہے۔ بعض اُن کے انبیا کے توسط سے اور بعض بر اوِ راست نازل کی گئیں۔ اللہ تعالیٰ نے اِنھیں 'ایّةِ بَیِّنَةِ ' (واضح نشانیاں) کے الفاظ سے تعبیر فرمایا ہے۔ سور وُبقرہ میں ہے:

سَلْ بَنِیْۤ اِسۡمَاۤءِیْلَ کُمُ اتَیۡنٰهُمُ مِّنْ "بنی اسرائیل سے پوچھو، ہم نے اُن ایت ٕبیِّنة ۔...(211:2) کو کتی واضح نشانیاں دیں، (مگراس سے کو کتی واضح نشانیاں دیں، (مگراس سے کیافائدہ ہوا)؟...۔"

اِن آیاتِ بینات میں سے دو نمایاں آیات یہ ہیں کہ اُن پر بدلیوں کاسایہ کیا گیااور من و سلویٰا تارا گیا۔ فرمایاہے:

وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَهَامَ وَ اَنْزَلْنَا "اورتم پربدلیوں کاسایہ کیااور تم پر عَلَیْکُمُ الْهَنَّ وَ السَّلُوٰی مُّ کُلُوْا مِنْ مِن وسلویٰ اتارے، کھاؤیہ پاکنرہ طَیِّباتِ مَارَزَقُنْکُمُ....(57:2) چیزیں جوہم نے شمیں دی ہیں..."

یہ اصل میں وہ انعامات ہیں، جو اللہ تعالی نے اُنھیں صحر اے سینا میں عطا فرمائے۔ اِس چٹیل صحر امیں نہ اُن کے پاس مکانات سے، نہ خیمے اور خرگاہیں تھیں۔ ہز اروں کی تعداد میں لوگ کھلے آسمان تلے رہ رہے تھے۔ اِس صورتِ حال میں اُنھیں دھوپ کی حدت سے محفوظ رکھنے کے لیے اللہ نے اُن پر بدلیوں کاسایہ کیے رکھا۔ مولانا ابو الاعلیٰ مودود کی کھتے ہیں: ".. بنی اسر ائیل لاکھوں کی تعداد میں مصر سے نکل کر آئے تھے اور سینا کے علاقے میں مکانات کا توکیاذ کر، سرچھیانے کے لیے اُن کے پاس خیمے تک نہ تھے۔ اُس زمانے میں اگر خدا کی طرف سے ایک مدت تک آسان کو ابر آلود نه رکھا جاتا تو یہ قوم دھوپ سے ہلاک ہوجاتی۔"(تفہیم القرآن 1 /77-78)

اللہ نے اُن کی سکونت کے لیے جہاں بادلوں کا سائبان تان دیا، وہاں خوانِ نعمت کے طور پر من وسلویٰ کا اہتمام کیا۔ اِس خوان سے مستفید ہونے کے لیے نہ اُنھیں زمین کو تیار کرنا پر تا تھا، نہ فصل بونے اور کا شخے کی مشقت اٹھانی پڑتی تھی اور نہ کھانا تیار کرنے کا تر دد کر ناپڑتا تھا۔ نہ فصل بونے اور کا شخے کی مشقت اٹھانی پڑتی تھی اور نہ کھانا تیار کرنے کا تر دد کر ناپڑتا تھا۔ اِس خوان کو قر آن نے من وسلویٰ سے تعبیر کیا ہے۔ استاذِ گرامی نے بائیبل کی کتاب خروج کے حوالے سے اِس کے بارے میں لکھا ہے:

" یہ (مَنّ) شبنم کی طرح کی ایک چیز تھی، جو زمین پر ٹیکی تھی اور پالے کے دانوں کی طرح جم جاتی تھی۔ بنی اسرائیل اِسے سورج کی تمازت بڑھنے سے پہلے جمع کر لیتے تھے۔ ثمازت بڑھتے ہی یہ دانے پیکسل جاتے تھے۔ ایک بے آب و گیاہ صحر امیں جہاں غذا کے اسباب مفقود تھے، یہ ایک عظیم نعمت تھی، جو بغیر کوئی مشقت اٹھائے بنی اسرائیل کو خدا کے حکم پر پیغیبر کے ساتھ ججرت کرنے کے صلے میں حاصل ہوئی۔ 'منّ 'کے معنی فضل و عنایت کے ہیں۔ معلوم ہو تاہے کہ اِسی مناسبت سے اِس کانام 'مَنّ 'قرار پایا۔

اِس (السَّلُوٰی) سے مرادوہ پر ندے ہیں،جواللہ تعالیٰ نے صحراے سینامیں بنی اسرائیل کے لیے جیجے، یہ بٹیروں سے ملتے جلتے تھے اور بٹیروں ہی کی طرح نہایت آسانی سے شکار ہو جاتے تھے۔"(البیان 1/68-69)

### 3\_ بنی اسر ائیل پر کوہِ طور کامعلق ہونا

اِسی طرح کی ایک اور نشانی وہ ہے، جب اللہ کے حکم پر کوہِ طور بنی اسرائیل کے سروں پر معلق ہو گیا۔ یعنی پہاڑا پنی جگہ سے اکھڑ ااور شامیانے کی طرح اُن کے اوپر لٹکنے لگا۔ یہ غیر معمولی واقعہ اُس وقت رونما ہوا، جب اللہ نے وادی سینا میں بنی اسرائیل پر احکام شریعت کی الواح نازل فرمائیں۔ اُس موقع پر اُن سے عہد لیا گیا کہ وہ تورات کو مضبوطی سے تھامے رکھیں گے اور اُس کے احکام وہدایات پر پوری طرح عمل پیرار ہیں گے۔ سور وُ بقرہ میں ارشاد ہے: "اور یاد کرو،جب ہم نے تم سے عہد لیا تھااور (اِس کے لیے) طور کو تم يراٹھاياتھا اور کہاتھا کہ اُس چيز کو يوري قوت کے ساتھ بکڑو،جو ہم نے شمصیں دی ہے، اور جو کچھ اُس میں (لکھا) ہے، أسے باد ركھو تاكہ تم (اللہ كے غضب سے) بچر ہو۔"

وَإِذْ اَخَذُنَا مِيْتَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْرَ خُذُوا مَآاتَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَّاذْكُرُوا مَافِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ. (63:2)

سورهُ اعراف(7) کی آیت 171 میں اِس واقعے کے لیے 'وَاذْ نَتَقُنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَالَّهُ ظُلَّةٌ وَّظَنُّوٓ اَنَّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ ' (جب ہم نے پہاڑ کواٹھا کر اُن کے اوپر معلق کر دیاتھا، گویاوہ سائبان ہے اور وہ گمان کر رہے تھے کہ وہ اُن پر گر اہی چاہتاہے )کے الفاظ آئے ہیں۔مطلب یہ ہے کہ اللہ کے تھم سے ایک عظیم پہاڑ اُن کے سروں پر لٹکنا شروع ہو گیا اور وہ خیال کرنے لگے کہ بیراب گرا کہ اب گرا۔ اِس سے ظاہر ہے کہ اُن پر اللہ کی قدرت کی ہیب طاری ہو گئی۔ استاذِ گرامی کے نزدیک یہ واقعہ اللہ کی قدرت اور جلالت کا مظاہر ہ تھا۔ اِس سے یہ واضح کرنامقصود تھا کہ جو جستی اُن سے میثاق کر رہی ہے،وہ قادرِ مطلق ہے۔ کوئی چیز اُس کی دستر س سے باہر نہیں ہے۔اگر اُنھوں نے اِس معاہدے کی خلاف ورزی کی تووہ اِس واقعے کی بہ دولت اینے انجام کابہ خوبی اندازہ کرسکتے ہیں۔وہ لکھتے ہیں:

" قرآن اور بائیبل، دونوں سے معلوم ہو تاہے کہ بنی اسرائیل سے بیہ عہدیہاڑ کے دامن میں اِس طرح لیا گیا کہ طور اپنی جگہ ہے اکھڑ کر سائبان کی طرح اُن کے سرول پر لٹک رہاتھااور اُنھیں لگتاتھا کہ وہ اُن پر گر کررہے گا۔ قر آن نے یہاں اِس حالت کو پہاڑ کے اُن پر اٹھا لینے سے تعبیر کیا ہے۔ یہ خدا کی قدرت اور اُس کے جلال کا ایک مظاہرہ تھا، جو اِس لیے کیا گیا کہ بنی اسرائیل ہمیشہ اِس بات کو یاد رکھیں کہ جس خدا کے ساتھ وہ یہ عہد باندھ رہے ہیں، اُس کی قدرت کتنی ہے پناہ ہے اور اُنھوں نے اگر اِس کی خلاف ورزی کی تو وہ اُن کے ساتھ کیا معاملہ کر سکتا ہے۔"(البیان 1 / 78)

### 4۔ اصحاب کہف کا قریباً دوسوسال تک سوئے رہنا

اصحاب کہف کو قر آنِ مجیدنے 'گانُوْا مِنُ اینِتِنَا عَجَبًا' کے الفاظ سے تعبیر کیا ہے۔ یعنی وہ لوگ اللہ کی نشانیوں میں سے بہت عجیب نشانی تھے۔ اللہ تعالیٰ نے اُن پر کم و بیش دوسوسال تک نیند کی حالت طاری رکھی اور پھر اُنھیں بیدار کر کے لوگوں کے سامنے پیش کر دیا۔ یہ واقعہ سورہ کہف (18) کی آیات 9 تا 25 میں بیان ہوا۔ تمہیداً واقعے کا خلاصہ بیان فرمایا ہے اور اُس کے بعد تفصیلات ذکر کی ہیں۔ تمہیدی آیات بیر ہیں:

"کیاتم سیحے ہو کہ غار اور رقیم والے ہماری نشانیوں میں سے بہت عجیب نشانی شعے؟ اُس وقت، جب اُن نوجوانوں نے غار میں پناہ لی، پھر (اپنے پرورد گارسے) دعا کی کہ اے ہمارے رہا ہم کو تو خاص اپنے پاس سے میں تو ہمارے لیے رہنمائی کا سامان کر دے۔ اِس پر گئی برس کے لیے ہم نے اُن کو اٹھایا تا کہ دیکھیں کہ پھر ہم نے اُن کو اٹھایا تا کہ دیکھیں کہ وونوں گروہوں میں سے کس نے اُن کو اٹھایا تا کہ دیکھیں کہ وونوں گروہوں میں سے کس نے اُن

اَمُ حَسِبْتَ اَنَّ اَصْحٰبَ الْكَهُفِ
وَالرَّقِيْمِ لَّ كَانُوْا مِنْ البِتِنَا عَجَبًا. اِذْ
اَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُوْا رَبَّنَا اللهُ الْتَعْفِ فَقَالُوْا رَبَّنَا مِنْ
الْتِنَا مِنْ لَّدُنْكَ رَحْمَةً وَّ هَيِّيُ لَنَا مِنْ
الْمُونَا رَشَدًا. فَضَمَابُنَا عَلَى اذَانِهِمْ فِي
الْكَهْفِ سِنِيْنَ عَدَدًا. ثُمَّ بَعَثُنْهُمُ
الْكَهْفِ سِنِيْنَ عَدَدًا. ثُمَّ بَعَثُنْهُمُ
لِينَعْلَمَ اَئُ الْمِنْ يَيْنِ اَحْطَى لِمَا لَبِثُوا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمُعْلَى الْمَالِيَّةُوا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمِثْوَا الْمُعْلَى الْمَالِيُثُوا الْمُعْلَى لِمَا لَبِثُوا الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمَالِيثُوا الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى لِمَا لَبِشُوا الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى لِمَا لَمِثْوَا الْمُعْلَى الْمُعْلَى لِمَا لَمِثْمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى لِمَا لَمِثْمُوا الْمُعْلِيمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِيمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِيمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِيمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِيمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِيمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمِعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمِعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِمِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِي الْمُعْلِي الْم

کے قیام کی مدت ٹھیک شار کی ہے؟"

اصحاب کہف کے بارے میں غالب گمان یہ ہے کہ یہ وہی لوگ ہیں، جو مسیحی تاریخ میں سات سونے والے (The Seven Sleepers) کیے جاتے ہیں۔ اِن کا تعلق افیسس (Ephesus) شہر سے ہے۔ یہ موجودہ ترکیہ (Turkiye) کے مغربی ساحل پر واقع ایک مشہور شہر تھا۔ یہ بت يرستى كا ايك برامر كز تفاه 249ء سے 251ء تك يہاں قيصر ڈيسيس (Decius) كى حکومت قائم تھی۔ اِس عرصے کے دوران میں مسے علیہ السلام کے پیرواپنی دعوت لے کر یہاں پہنچے۔اصحاب کہف اِسی شہر کے اعلیٰ گھر انوں سے تعلق رکھنے والے چند نوجوان تھے۔ اُنھوں نے پیروانِ مسے کی دعوت کو صدقِ دل سے قبول کیا اور جوش وجذبے کے ساتھ اُس کی تبلیغ شر وع کر دی۔ نتیجہ بیہ نکلا کہ پورامعاشر ہ اُن کے خلاف اٹھ کھڑ اہوااور یہ خطرہ پیداہو گیا کہ کہ اُنھیں سنگ سار کر دیا جائے گا۔ اِس سے بچنے کے لیے وہ شہر سے باہر ایک بڑے غار میں پناہ گزین ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ نے اُن کی حفاظت فرمائی اور طویل مدت کے لیے اُن پر نیند طاری کر دی۔ فرشتے اُن کے پہلوبد لتے رہے۔ اُن کے کتے کوغار کے دہانے پرایسے بھادیا گیا کہ جیسے وہ یپرادے رہاہو۔ اللہ کے حکم سے اور اُس کے فرشتوں کی نگرانی میں بیہ لوگ کم و بیش 196 سال سوتے رہے۔ پھر بالآخر قیصر تھیوڈوسیس ثانی (Theodosius II) کی سلطنت کے اڑ نیسویں سال 444ء یا 447ء میں بہ لوگ بیدار ہوئے۔ اِس دوران میں مسیحی مبلغین کی تبلیغ سے رومی شہنشاہ قسطنطین (272ء-337ء)عیسائیت قبول کر چکا تھا اور اِس کے نتیج میں ساری رومی سلطنت میں مسیح علیہ السلام کا مذہب پھیل گیا تھا۔ چنانچہ جب بیدلوگ بیدار ہوئے تو ہر طرف مسحیت کا غلبہ تھا۔ باہر کے حالات سے بے خبر اِن لو گوں نے اپنے میں سے ایک شخص کو شہر میں بھیجا تا کہ وہ وہاں سے کھانا لے کر آئے۔ جب کھانا خریدنے کے لیے اُس نے قیصر ڈیسیس کے زمانے کا سکہ پیش کیا تو د کان دار کوشک ہوا کہ شاید اُسے پر انے زمانے کا کوئی د فینہ ملاہے۔ اِس پر دونوں میں تکرار ہوئی، جس سے لوگ جمع ہو گئے۔ معاملہ بڑھتے بڑھتے حکام تک پہنچ گیا۔ اُس شخص کو اُن کے سامنے پیش کیا گیا۔ وہاں سوالات ہوئے تو

این ساری داستان اُنھیں سنادی۔ اُسے سن کر حکام بہت چیر ان ہوئے ہیں۔ یہ جان کر اُس نے اپنی ساری داستان اُنھیں سنادی۔ اُسے سن کر حکام بہت چیر ان ہوئے اور تصدیق کے لیے اُس کو لیے کر غار کی طرف چل پڑے۔ لوگوں کا ایک ججوم اُن کے ساتھ تھا۔ وہاں پہنچ کر یہ بات مختقق ہوگئ کہ وہ فی الواقع قیصر ڈیسیس کے زمانے کے لوگ ہیں۔ نئے رومی حکمر ان قیصر تھیوڈوسیس کواس غیر معمولی خبر سے مطلع کیا گیا۔ وہ اُن کی زیارت کے لیے احتر اماً پیدل چل کر وہاں آیا اور آکر اُن سے برکت لی۔ اِس کے بعد یہ ساتوں نوجوان غار میں جاکر لیٹ گئے اور اچانک وفات یا گئے۔ 3

قر آنِ مجیدنے اِس واقعے کو آیت قرار دیاہے۔ یہ بلاشبہ اللہ تعالیٰ کی ایک خارقِ عادت نشانی ہے، مگر سوال یہ ہے کہ اِس کے ظاہر کرنے کا سبب کیا تھا؟ استاذِ گرامی نے اِس کے بارے میں اپنار جحان بیان کرتے ہوئے لکھاہے:

"إس حى دليل كى ضرورت غالباً إس ليے پيش آئى كه اُس زمانے ميں مسيحى دعوت يونان كے فلفے اور رومی شرك و بت پرستى كى روايت سے نبر د آزما تھى۔ چنانچہ اللہ تعالى نے اپنی بیہ نشانی د كھائی تاكہ زندگی بعد موت كے معاملے ميں عقلی دلائل كے ساتھ بيہ حسى دليل بھى پيش كر دى جائے۔ إس سے مقصود بيہ تھا كہ نئے بخو لوگ ہزاروں كى تعداد ميں مسيحى ہوئے ہيں، اُن كے ليے دين كابيہ بنيادى عقيدہ فلسفيانہ موشگافيوں كاموضوع بن كر نہ رہ جائے۔ بائيبل اور قر آن، دونوں سے معلوم ہو تا ہے كہ زمانۂ رسالت ميں اِس طرح كے حسى دلائل اِس سے پہلے بھى و قباً فو قباً سامنے آتے رہے ہيں۔"

(البيان 1/31)

<sup>3</sup> یہ تفصیلات ''البیان'' میں سور ہُ کہف کے حواشی 8 تا 36سے ماخو ذہیں۔ —— ثق القمر 46 ——

# \_3\_

# انفس و آ فاق میں نبیوں کے ہاتھوں پر ظاہر ہونے والی آیاتِ الہی

الله کی آیات کی تیسر می صورت وہ خارقِ عادت اور خلافِ معمول نشانیاں ہیں، جنھیں الله اپنے نبیوں کو عطا فرما تاہے۔ حقیقت میں یہ اُسی طرح کے جیرت انگیز اور عقل کو عاجز کر دینے والے احوال ہیں، جو دستِ قدرت سے براہِ راست ظاہر ہوتے ہیں۔ فرق صرف یہ ہے کہ اِن کے ظہور میں انبیاکا توسط اختیار کیاجا تاہے۔ یعنی الله تعالی معاملات کی باگ گویا پیغمبر کے ہاتھ میں دے دیتے ہیں۔ چنانچہ عالم شہود میں جو کچھ ظاہر ہو تاہے، اُسی کی وساطت اور اُسی کے توسل سے ہو تاہے۔ اِس کی ایک دل نواز مثال الله تعالی کاموسی علیہ السلام کو دیا گیا درجِ ذیل حکم ہے۔ ارشاد فرمایا ہے:

"اچھا تومیرے بندوں کو رات ہی رات میں لے کر نکل جاؤاور آگاہ رہو کہ تمھارا پیچھا کیا جائے گا۔ اور ہاں، دریا (سے گزرنے کے بعد اُس) کو پر فَأَسُ بِعِبَادِئ لَيْلًا إِنَّكُمُ مُّتَّبَعُونَ. وَاتْرُكِ الْبَحْ رَهُوا لَ إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ.(الدخان42:34-24) سکون چھوڑ دینا۔ اِس میں کچھ شک نہیں کہ بیہ لوگ اب غرق ہونے والا لشکر ہیں۔"

مطلب میہ ہے کہ بنی اسرائیل کولے کر نکل جانے کے بعد اپنے عصاکے ذریعے سے دریا کوبر ابریر سکون کرتے جانا۔استاذِ گرامی اِس حکم کی وضاحت میں لکھتے ہیں:

" قر آن اور بائیبل، دونوں میں تصر سے ہے کہ دریاکا پانی موسی علیہ السلام اور آپ کی قوم کے گزرنے کے لیے تند ہواؤں کے ذریعے سے ہٹادیا گیاتھا۔ یہ تھم اِسی بناپر دیا گیااور اِس کے نتیج میں بنی اسرائیل کے گزرتے ہی وہ ہٹا ہوا پانی واپس آکر فرعون اور اُس کی فوجوں پر چھا گیا، جو اُس وقت بنی اسرائیل کا تعاقب کرتے ہوئے دریا کے بچی میں پہنچ چکی تھیں۔ اِس میں، اگر غور کیجے تو تھم کا اسلوب ایسا ہے کہ گویا دریا اُس وقت پنیمبر کے اختیار میں دے دیا گیاتھا، جھے اگر پر سکون ہونا تھا تو اُسی کی اجازت سے ہونا تھا۔"

(البيان4/483-484)

انبیا کے ذریعے سے ظاہر ہونے والی یہی آیات ہیں، جنھیں اصطلاح میں مجزات سے تعبیر کیاجاتا ہے۔ ابن کی حیثیت بینات، یعنی روشن ور خشاں دلائل کی ہوتی ہے، جو عارف و عامی اور حامی و مخالف، سب کے لیے کیسال معتبر ہوتے ہیں۔ ایمان کی نعمت سے فیض یاب عاقمی اور سلیم الطبع لوگ اِن کا تقاضا نہیں کرتے، تاہم یہ اُن کے لیے انعام واکرام یا از دیادِ ایمان کا باعث بنتے ہیں۔ منکرین اور معاندین اِن کے طلب گار ہوتے ہیں۔ لہذ اللّٰہ تعالیٰ این کی مطابق اُن کی تذکیر و تنبیہ یا تادیب و تعذیب کے لیے اِنھیں نازل

اصطحرے کہ قرآنِ مجید میں معجزے کی اصطلاح اختیار نہیں کی گئے۔ وہاں اِس مفہوم کے لیے آیت ہی کا لفظ استعال ہوا ہے۔ معجزے کے مفہوم پر مفصل معلومات کے لیے اِسی تصنیف میں ضمیمہ 1 ملاحظہ سیجیے۔

فرماتے ہیں۔

استاذِ گرامی نے اِس امر کی وضاحت میں لکھاہے:

"نبی کی شخصیت انسانیت کامظہر اتم اور اُس کی دعوت انسان کی فطرت پر مبنی ہوتی ہے ... وہ لوگوں سے جو کچھ کہتا ہے، عقل و بصیرت کے آخری معیار پر کہتا ہے اور اُٹھی چیزوں ... وہ لوگوں سے جو کچھ کہتا ہے، جن سے انسان غافل ہو تا یا اُٹھیں بھلا بیٹھتا ہے۔ پھر اُس کی نبوت کے بارے میں کہتا ہے، جن سے انسان غافل ہو تا یا اُٹھیں بھلا بیٹھتا ہے۔ پھر اُس کی نبوت کے چھچے اخذ و اکتساب کا کوئی پس منظر بھی نہیں ہو تا۔ لہذا اُس کو پیچانے میں کسی سلیم الفطر ت شخص کو کوئی دفت نہیں ہوتی۔ انسان کے دل و دماغ بیدار ہوں توروے و آواز پیمبر مجزہ ست۔

تاہم اِس کے ساتھ اللہ تعالیٰ اُس کو ایسی بینات بھی عطا فرماتے ہیں کہ معاندین اگر چہ زبان سے اقرار نہ کریں، لیکن اُس کی صداقت پریقین کے سوااُن کے لیے بھی کوئی راستہ باقی نہیں رہتا۔"(میزان 133-134)

اِن آیات یا مجزات کی نوعیت اور حقیقت کے بارے میں قر آنِ مجید سے جور ہنمائی ملتی ہے، وہ چند نکات میں درج ذیل ہے۔

اولاً، اِن مجرزات کا ظہور اگر چہ انبیا کے ذریعے سے ہو تاہے، مگریہ سر تاسر من جانبِ اللہ ہوتے ہیں۔ اِن کی نوعیت، اِن کے اثر اور موقع و مقام کا فیصلہ اللہ کے اذن پر مخصر ہو تاہے۔ انبیاور سل اِنصیں اُسی و قت ظاہر کرتے ہیں، جب اُنصیں اللہ کا تھم ہو۔ اِن کے ظہور اور و قوع میں نبی کا کام فقط یہ ہو تاہے کہ وہ مثال کے طور پر اپنا عصا پھر پر مارے یا اُسے زمین پر ڈال دے یا منصی بھر ریت کو کفار کے لئکر کی طرف چھنے یا منزل من اللہ کلام کی تلاوت کا فریضہ انجام دے۔ سورہ ماکدہ (5) میں اللہ تعالی نے قیامت میں پیش آنے والے اُس واقع کو بیان فرمایا ہے کہ جب نصار کی پر اتمام جمت کے لیے سیدنا میں علیہ السلام کو عطاکیے گئے مجزات کا فرمایا ہے کہ جب نصار کی پر اتمام جمت کے لیے سیدنا میں علیہ السلام کو عطاکیے گئے مجزات کا ذکر کیا جائے گا۔ اُس موقع پر 'پیاڈنی' (میرے تھم سے) کے الفاظ کو بار بار دہر ایا جائے گا۔ اِس سے مقصود یہ باور کر انا ہو گا کہ جن مجرات کو بنیاد بناکر اُنھوں نے میں کو اللہ کی الوہیت

میں شریک کیا، وہ اللہ ہی کی جانب سے تھے اور اُسی کے تھم پر مبنی تھے۔ نصاریٰ نے اُنھیں حضرت مسیحے منسوب کر کے نا قابلِ معافی جرم کاار تکاب کیا تھا۔ ارشاد فرمایاہے:

الْيَفُدُ وَكُفُلًا .

إِذْ قَالَ اللَّهُ يُعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُنْ "جب الله كم كا: ال مريم ك نِعْمَتِيْ عَلَيْكَ وَ عَلَى وَالِدَتِكُ ۗ إِذْ ٱيَّدُتُّكَ بِرُوْحِ الْقُدُسِ ۗ تُكُلِّمُ النَّاسَ فِي

یٹے عیسلی،میری اُس عنایت کو باد کرو، جو میں نے تم پر اور تمھاری ماں پر کی تھی، اُس وقت، جب میں نے روح القدس ہے تمھاری مدد کی، تم گہوارے میں بھی (اپنی نبوت کا) کلام کرتے تھے اور بڑی عمر کو پہنچ کر بھی۔

اور اُس وقت، جب میں نے شمصیں قانون اور حکمت سکھائی، یعنی تورات و انجیل کی تعلیم دی۔ اور اُس وقت، جب تم میرے حکم سے پرندے کی ایک صورت مٹی سے بناتے تھے، پھر اُس میں پھو نکتے تھے اور وہ میرے حکم سے یرندہ بن جاتی تھی اور مادر زاد اندھے اور کوڑھی کو میرے حکم سے اچھاکر دیتے تھے۔

اور اُس وقت، جب تم مر دول کو میرے حکم سے نکال کھڑا کرتے تھے۔ اور اُس وقت، جب میں نے بنی اسرائیل کے ہاتھ تم سے روک دیے،

وَ إِذْ عَلَّمْتُكَ الْكُتْبَ وَ الْحَكْمَةَ وَ التَّوْرْيةَ وَ الْإِنْجِيْلَ وَ إِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّيُنِ كَهَيْءَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِ فَتَنْفُخُ فِيْهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي وَ تُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ بِإِذْ نِي \*

وَ إِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَى بِإِذْنِي ۚ وَ إِذْ كَفَفْتُ بَنِيْ إِسْمَا عِيْلَ عَنْكَ إِذْ جِئْتَهُمْ بِالْبَيِّنْتِ فَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمُ اِنُ هٰذَآ اِلَّاسِحُ مُّبِينٌ. (110:5) جب تم کھلی ہوئی نشانیاں لے کر اُن کے پاس آئے اور اُن کے منکروں نے کہا کہ کچھ نہیں، یہ تو کھلا ہوا جادو ہے۔"

امام امین احسن اصلاحی اِس مقام کی تفسیر میں اللہ کے اذن کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"پہ تمام باتیں قیامت کے دن حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو مخاطب کر کے اللہ تعالیٰ نصاریٰ پر جبت تمام کرنے کے لیے فرمائے گا۔ گویا حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور اُن کی والدہ میں نصاریٰ پر یہ حقیقت واضح کر دی جائے گی کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور اُن کی والدہ پر جو انعام بھی ہوا، اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوا، اُنھوں نے جو معجزے بھی دکھائے، سب اللہ کے اذن و حکم سے دکھائے اور یہودیوں نے اُن کو جن خطرات میں ڈالا، اُن سے اُن کو اللہ تعالیٰ بی نے نکالا۔ پھر جب یہ سب پچھ اللہ تعالیٰ نے کیا اور اِس کے سب سے بڑے گواہ خود عیسیٰ ہیں تو نصاریٰ بتائیں کہ اُنھوں نے کس کے کہنے سے اُن کو خدا بناڈالا؟ یہاں گواہ خود عیسیٰ ہیں تو نصاریٰ بتائیں کہ اُنھوں نے کس کے کہنے سے اُن کو خدا بناڈالا؟ یہاں گااور اِن میں سے ہر بات پر سیدنا میسے علیہ السلام 'اُمنَّا وَصَدَّ قَنَا' بی کہیں گے تو ظاہر ہے کہ گااور اِن میں سے ہر بات پر سیدنا میسے علیہ السلام 'اُمنَّا وَصَدَّ قَنَا' بی کہیں گے تو ظاہر ہے کہ گااور اِن میں سے ہر بات پر سیدنا میسے علیہ السلام 'اُمنَّا وَصَدَّ قَنَا' بی کہیں گے تو ظاہر ہے کہ کا وران میں سے ہر بات پر سیدنا میسے علیہ السلام 'اُمنَّا وَصَدَّ قَنَا' بی کہیں گے تو ظاہر ہے کہ اُن ن سے ہوئے اور اُس کا اعتراف خود معجزات کا دکھانے والا ہی کرے گاتو نصاریٰ کے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خدا بنایا، جب وہ سب خدا کے میں فضیحت اور رسوائی کے سوااور کیا باقی رہ جائے گا؟'( تدبر قر آن کے کر 607)

ثانیاً، اِنھیں علم وہنر کا کمال نہیں سمجھاجا سکتا۔ نہ اِنھیں شعبدہ اور فریبِ نظر قرار دے کر رد کرنا ممکن ہو تا ہے اور نہ سحر وساحری کہہ کر قبول کرنے سے انکار کیا جا سکتا ہے۔ اِن چیز وں کے ماہرین بھی اِن کی صحت اور قطعیت کا اعتراف کرنے پر مجبور ہوتے ہیں۔ وہ تسلیم کرتے ہیں کہ یہ اخذ واکتساب کی سطح سے بلند اور سحر وساحری سے ماوراکوئی منفر د معاملات

#### ہیں۔استاذ گرامی لکھتے ہیں:

"إن معجزات كو كو كي شخص سحر وساحري ياعلم وفن كا كمال كهه كررد نہيں كر سكتا، إس لیے کہ اِس طرح کے علوم و فنون کی حقیقت اُس کے ماہرین سے بہتر کوئی نہیں سمجھ سکتااور وہ بھی اُن کے سامنے اعتراف عجز پر مجبور ہو جاتے ہیں۔موسیٰ علیہ السلام کے جن دو معجزات کا ذکر اوپر ہواہے، اُن کا اثر مٹانے کے لیے فرعون نے یہی امتحان کیا تھا۔ قر آن کا بیان ہے کہ اُس نے تمام مملکت میں ہر کارے بھیج کر ماہر جادو گر بلائے اور میلے کے دن اُنھیں مقابلے کے لیے پیش کر دیا۔ اُس نے یہ اہتمام فنح کی تو قع میں کیا تھا، لیکن ہوا یہ کہ جادو گروں نے عصابے موسوی کواپناطلسم نگلتے دیکھاتو ہے اختیار سجدہ ریز ہو گئے اور اعلان کر دیا کہ وہ موسیٰ وہارون کے رب پر ایمان لے آئے ہیں۔ یہ ایمان چونکہ حقیقت کو یہ چثم سر دیکھ لننے سے بیدا ہوا تھا، اس لیے ابیاراسخ تھا کہ فرعون نے جب اُنھیں دھمکی دی کہ میں تمھارے ہاتھ یاؤں بے ترتیب کاٹ دوں گااور شمصیں تھجور کے تنوں پر سرعام سولی کے لیے اٹکا دوں گا تو وہی جادو گرجو چند لمحے پہلے بڑی لجاجت کے ساتھ أس سے انعام كى درخواست كر رہے تھے، يكار اٹھے كہ ماہ نخشب اور خور شيد جہاں تاب كا یہ فرق دیکھ لینے کے بعد اب ہمیں کسی چیز کی کوئی پر وانہیں ہے:

قَالُوْا لَنِي نُّوْثِرُكَ عَلَى مَا جَاءَنَا "حادو رور نے جواب دیا: ہم مِنَ الْبَيِّنْتِ وَ الَّذِي فَطَرَنَا اللهِ الروش فانيول يربر رَّزتم كوترجي نہ دیں گے،جو ہمارے سامنے آچکی ہیں اور نہ اُس ذات پر جس نے ہمیں پیداکیاہے۔اِس لیے شمصیں جو کرنا ہے، کر گزرو۔ تم جو کچھ کر سکتے ہو، اِسی د نیا کی زندگی کا کر سکتے ہو۔ہم تو اینے یرورد گاریر ایمان لے آئے ہیں، اِس کیے کہ وہ ہماری خطائیں

فَاقْض مَا آنْتَ قَاضٌ إِنَّهَا تَقْضِي هٰذِهِ الْحَيْوِةَ الدُّنْيَا. إنَّآ امَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِيَ لَنَا خَطَيْنَا وَ مَا آكُمَ هُتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحُ، وَ اللَّهُ خَنْرٌ وَّ اَنْقَى.

(كان 23:20–73)

معاف کر دے اور اُس جادو کو بھی معاف فرمائے، جس پر تونے ہمیں مجبور کیاہے۔اللہ ہی بہترہے اور وہی باقی رہنے والاہے۔""

(ميزان136)

ثالثًا، إن معجزات كاايك برًا مقصد منكرين اور معاندين پر اتمام حجت ہو تاہے۔ لينني جو لوگ عقل و فطرت کے دلائل پر دھیان نہیں دے رہے اور بلا جواز نشانی کا مطالبہ کررہے ہیں، اُن کے پاس حق سے انحراف کے لیے کوئی عذر باقی نہ رہ جائے۔ چنانچہ اِن کے ظہور کے بعد منکرین کے لیے انکار کی کوئی گنجایش باقی نہیں رہتی۔ وہ اگر زبان سے اِنھیں جھٹلا بھی رہے ہوں، مگر اُن کے دل و دماغ اِن کے اقرار پر مجبور ہوتے ہیں۔ یہ اظہر من الشمس ہوتے اور ہر عام وخاص کے لیے یکسال لا کُق حجت کٹھہرتے ہیں۔اتمام حجت کا ایک پہلومئکرین کو ایمان لانے کا مزید موقع دینا بھی ہو تاہے۔ چنانچہ جب منکرین پیغمبرسے عذاب کا مطالبہ کرتے ہیں اور اُس کے روبر واِس بات کا اظہار کرتے ہیں کہ جس عذاب کی دھمکی دے رہے ہو،وہ اگر درست ہے تو پھر اُس عذاب کو لے آؤتواس کے جواب میں عذاب کے بجابے حسی معجزات د کھاکر اُنھیں عذاب کے یقینی ہونے کی طرف متوجہ کیاجا تاہے۔ یہ اللہ کی طرف سے رحمت کا ظہور ہو تاہے۔ مقصدیہ ہو تاہے کہ جن لو گوں کی آئکھیں عقل و فطرت کے بین دلا کل سے نہیں کھلیں، ممکن ہے کہ اِن غیر معمولی واقعات کو دیکھ کر کھل جائیں اور وہ ایمان لانے پر آمادہ ہو جائیں۔ اِس کی مثال قوم شمود میں او نٹنی کا ظاہر ہوناہے۔ امام امین احسن اصلاحی اِس کے بارے میں لکھتے ہیں:

'' یہ او نٹنی قوم کے مطالبۂ عذاب کے جواب میں، جیسا کہ ہم نے عرض کیا، ایک نشانی عذاب کی حیثیت سے نام زد کی گئی تھی۔ چنانچہ قر آن میں نصر تک ہے کہ جب شمود کے لیڈر نے اِس کی کونچیں کاٹ دیں تواس کے تیسرے دن عذاب الٰہی آ دھمکا۔... مطالبۂ عذاب کے جواب میں عذاب کے بجائے ایک نشانی عذاب کی نام زدگی اللہ تعالیٰ کی رحمت ورافت کی دلیل تھی۔ وہ قہر میں دھیما اور رحمت میں جلدی کرنے والا ہے۔ اِس وجہ سے اُس نے یہ پیند فرمایا کہ لوگوں کو مزید مہلت دے کہ اب بھی وہ متنبہ ہونا چاہیں تو متنبہ ہو جائیں، لیکن اُنھوں نے متنبہ ہونے کے بجائے جہارت کا آخری قدم الفادیا اور او نٹنی کی کونچیں کائے دیں۔" (تدبر قر آن 301/30-302)

رابعاً، انبیا علیہم السلام کو معجزات عطاکرنے کے اصل اسباب تو اتمام جمت اور اُن کے مطالبۂ عذاب کے جو اب میں عذاب سے قبل آخری تنبیہات ہی ہوتی ہیں، لہذا بالعموم بی اُن کی دعوت کے مرحلۂ اتمام جمت میں دیے جاتے ہیں، مگر بعض صور توں میں دعوت کی ابتدا ہی میں اُنھیں اِن سے لیس کر دیا جاتا ہے۔ ایسے موقعوں پر مقصد مخاطبین کو مرعوب کرنا ہوتا ہے تاکہ وہ کسی جابرانہ اقدام سے بازر ہیں اور بات سننے کے لیے آمادہ ہوسکیں۔ اِس کی نمایاں مثالیں حضرت موسی علیہ السلام کو عطاکیے جانے والے عصا اور ید بیضا کے معجزات ہیں۔ رسالت مآب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو قر آنِ مجید کی صورت میں جو عظیم الثان معجزہ عطاکیا گیا، اُس کا ایک پہلو بھی یہی ہے۔ امام امین احسن اصلاحی حضرت موسی علیہ السلام کو دیے گئے معجزات کے حوالے سے اِسی پہلو کو نمایاں کرتے ہوئے کھے ہیں:

"... معجزات کے باب میں معروف سنتِ الہی تو یہ رہی ہے کہ وہ حضرات انبیا کو اُس وقت دیے گئے ہیں، جب اُن کی قوموں نے شدت کے ساتھ اُن کا مطالبہ کیا ہے اور مقصود اِن کے دیے جانے سے صرف اتمام جمت رہاہے کہ جو لوگ عقل و فکر سے کام نہیں لے رہے ہیں، کسی معجز ہے ہی کے لیے بہ ضد ہیں، اُن کے پاس حق سے انحراف کے نہیں لے رہے ہیں، کسی معجز ہے ہی کے لیے بہ ضد ہیں، اُن کے پاس حق سے انحراف کے لیے کوئی عذر باقی نہ رہ جائے۔ پھر حضرت موسی علیہ السلام کے ساتھ یہ خاص معاملہ کیوں ہوا کہ اُن کو منصب نبوت پر مامور کرتے ہی دو معجزے دے دیے گئے؟ ہمارے نزدیک اِس کی وجہ بہ ہے کہ حضرت موسی علیہ السلام ایک ایسے سرکش اور جابر حکمران کی طرف رسول بناکر جسے جارہے تھے، جو شخصی اور قومی، دونوں اعتبار سے حضرت موسی علیہ السلام رسول بناکر جسے جارہے تھے، جو شخصی اور قومی، دونوں اعتبار سے حضرت موسی علیہ السلام

کا جانی دشمن تھا۔ اُن کی بات سننا اور سجھنا تو در کنار اندیشہ اِس بات کا تھا کہ یہ علم ہوتے ہی کہ یہ حضرت موسیٰ علیہ السلام ہیں، فورا اُن کے قتل کا حکم دے دیتا۔ بلکہ اُن کے قتل کا حکم تو اُن کی وقت وہ دے چکا تھا، جب قبطی کے قتل کا واقعہ پیش آیا تھا، لیکن حضرت موسیٰ علیہ السلام چھپ کر مدین چلے گئے، اِس وجہ سے وہ اپنے ارادے میں ناکام رہا۔ ایک ایسے منتقم و جبار کے سامنے اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام ایک رسول کی حیثیت سے اندار کے لیے جاتے تو بھلاوہ اُن کی بات سننے کا کب روادار ہوتا! وہ تو صرف اُس شکل میں کوئی بات طاہر سننے کے لیے تیار ہو سکتا تھا، جب حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ہاتھوں کوئی الی بات ظاہر ہوتی، جو اُس کو مرعوب کر دیتی۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے شروع بی میں اُن کو دو ایسے مجوزوں ہوتی، جو اُس کو مرعوب کر دیتی۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے شروع بی میں اُن کو دو ایسے مجوزوں نے مسلح کر دیا، جن کی مددسے وہ اپنے دشمن کی ہر تعدی سے محفوظ رہے اور اُنھوں نے فرعون کے سامنے جاتے ہی، جیسا کہ آگے کی آیات سے واضح ہوگا، اپنے اِن مجزات کا فرعون کے سامنے جاتے ہی، جیسا کہ آگے کی آیات سے واضح ہوگا، اپنے اِن مجزات کا اظہار بھی کر دیا تا کہ وہ خبر دار رہے کہ اگر اُس نے کوئی غلط اقد ام کیا تو وہ ہی خالی ہاتھ نہیں کی وہ عصاہے، جو ہر کبر وغرور کا سریا ش پاش کر دینے کے الکل کافی ہے۔ " (تدبر قر آن 5 / 36)

خامساً، آیاتِ بینات یا انبیا کے معجزات کی نوعیت کے تعین میں مخاطبین کے حالات اور رجانات کا لحاظ کیا جاتا ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے انبیا کے ہاتھوں ایسے خارقِ عادت معاملات کا صدور ہوتا ہے، جو اُن کے فہم و استدلال، بود و باش اور تہذیب و تدن سے مناسبت رکھتے ہیں۔ اِسی بنا پریہ اُن کے لیے توجہ اور چیرت واستعجاب کا باعث ہوتے اور نیتجاً اتمام جحت کا ذریعہ بنتے ہیں۔ امام امین احسن اصلاحی کھتے ہیں:

"معجزات کے باب میں سنتِ اللی میہ معلوم ہوتی ہے کہ وہ قوموں کے مذاق اور رجانات کی رعایت سے دیے جاتے ہیں تاکہ اُن پر ججت ہو سکیں۔مصر میں، تاریخوں سے پتا چاتا ہے کہ اِس دور میں سحر و شعبدہ کابڑازور اور سوسائٹی میں ساحروں کوبڑامقام حاصل تھا، اِس وجہ سے اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو ایسے معجزے دیے، جن سے

ساحروں کے طلسم کو باطل کیا جاسکے۔ عربوں میں اِس کے برعکس، سب سے زیادہ قدر و عظمت فصاحت وبلاغت کو حاصل تھی اور سوسائٹی پر دھاک خطیبوں اور شاعروں کی بیٹھی ہوئی تھی۔ اِس وجہ سے ہمارے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو قر آن کا معجزہ عطاہوا، جس کی فصاحت وبلاغت نے سارے فصیحوں بلیغوں کو عاجز و درماندہ کر دیا۔"

(تدبر قرآن 3/343)

سادساً، إن نشانيوں كے حوالے سے بيہ بات بھى متحقق ہے كہ بيہ اگر چيہ پيغيبر كے ہاتھ سے صادر ہوتی ہیں، مگر إن كا تعلق اصلاً پيغيبر كى منصى ذمه داريوں سے نہيں ہوتا۔ بيہ خالصتاً من جانبِ اللہ ہوتی ہیں۔ چنانچہ إن كی نوعیت، إن كے ظهور ياعدم ظهور اور موقع ظهور كا فيصله نه پيغيبر كرتا ہے اور نہ بيہ مخاطبين كے مطالبے كے جواب ميں ظاہر كى جاتی ہیں۔ قرآنِ مجيد نے اِس بات كوسور ورعد ميں نہايت صراحت سے واضح كيا ہے۔ ارشاد فرمايا ہے:

وَيَقُولُ الَّذِيْنَ كَفَنُوالُولَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ ايَةٌ مِّنْ رَّبِهِ لَمِنَا آنْتَ مُنْذِرٌ وَ لِكُلِّ قَوْمِ هَادٍ.

"یہ منکرین کہتے ہیں کہ اِس شخص پر
اِس کے پروردگار کی طرف سے
(عذاب کی) کوئی نشانی کیوں نہیں
اتاری گئی؟ (اِنھیں بتاؤ کہ یہ تمھاراکام
نہیں ہے، اِس لیے کہ) تم تو صرف
خبر دار کرنے والے ہو اور ہر قوم کے
لیے اِسی طرح ایک راہ بتانے والا آتا
رہاہے۔

اَللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ اُنْثَى وَ مَا تَغِيْضُ الْاَرْحَامُ وَ مَا تَزْدَادُ ۚ وَ كُلُّ شَىٰءٍ عِنْدَلَا بِعِقْدَادٍ. (7:13-8)

(اِن پر عذاب کے لیے کوئی نشانی کب ظاہر ہو گی؟ اِسے اللہ جانتا ہے، جس طرح) ہر مادہ کے حمل کو اللہ جانتا ہے اور جو کچھ رحموں میں گھٹتا اور بڑھتا

ہے، اُس کو بھی جانتا ہے۔ ہر چیز اُس کے ہاں ایک اندازے کے مطابق ہے۔"

امام امين احسن اصلاحي إن آيات كي وضاحت ميس لكهة بين:

"'ایت' سے مرادیبال کوئی نشانی عذاب ہے۔ اوپر والی آیت میں جس عذاب کے لیے عجلت کا ذکرہے، یہ اُسی کی طرف اشارہ ہے کہ یہ کہتے ہیں کہ پیغیبر ہمیں جس عذاب کے ڈراوے ہر وقت سنارہے ہیں، آخر اُس کی کوئی نشانی یہ کیوں نہیں دکھاتے؟ فرمایا کہ تمھارا کام صرف لو گوں کو اِس عذاب سے خبر دار کر دینا ہے، اُس کی کوئی نشانی د کھانا پااُس عذاب کو لا دینا تمھارا کام نہیں ہے۔ یہ ہمارا کام ہے۔ تم اپنا کام کرو اور ہمارا کام ہم پر چھوڑو۔ اُن کی بکواسوں کی پروامت کرو۔ ... ایک بات جو ایک امر واقعی اور شدنی ہے، اُس میں اِس بنیاد پر کوئی شبہ قائم کرنا کہ تم اُس کاوفت معین طور پر نہیں بتا سکتے یااُن کے مطالبے پر اُس کو د کھانہیں سکتے ، کوئی معقول بات نہیں ہے۔ ایک عورت حاملہ ہوتی ہے ، اُس کے رحم میں لڑ کاہے یالڑ کی، اِس کو صرف اللہ ہی جانتا ہے، اِس میں دریر دہ جو کمی بیشی واقع ہوتی ہے، اُس کو بھی اللہ ہی جانتا ہے، اُس کے وضع کا ٹھیک ٹھیک وقت بھی اللہ ہی کے علم میں ہو تا ہے۔ إن باتوں کے نہ جاننے سے نہ تو نفس حمل کی نفی ہوتی اور نہ کوئی عا قل اِس بنیادیرایک حاملہ کے حاملہ ہونے سے انکار کر تاہے۔ یہی مثال اُن ظالموں کے لیے عذاب الٰہی کی ہے۔ اُنھوں نے اپنے عقائد واعمال کے فساد کے باعث اِس کاحمل قبول کرلیاہے اور بیہ حمل لازماً اپنی مدت کو پہنچ کر ظہور میں آئے گا، لیکن کب آئے گا اور کس شکل وصورت میں آئے گا،اِس کا ٹھیک ٹھیک پتاصرف اللہ ہی کو ہے، کسی دو سرے کو اِس کاعلم نہیں ہے۔اللہ کے ہاں ہر چیز کے لگے بندھے ضالطے، معین پہانے اور مقرر او قات ہیں۔ لو گوں کی جلد ہازی سے وہ سنت الٰہی متغیر نہیں ہوتی ، جو اُس نے ہر چیز کے لیے مقرر کرر کھی ہے۔"(تدبر قر آن4/47) سابعاً، قر آنِ مجید سے واضح ہوتا ہے کہ مجزات اگرچہ معمول سے ہٹ کر ہوتے ہیں اور عام عادات اور قوانین کے برخلاف ہوتے ہیں، مگر اُن کا ظہور اسباب کے دائرے کے اندر اور اُضی کے ذریعے سے ہو تاہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی ایسے مطالبات کورد فرماد سے ہیں، جو حطۂ اسباب سے باہر ہوں۔ سورہ مائدہ میں جہاں اللہ تعالی نے حضرت مسے علیہ السلام سے متعلق اپنی نشانیوں کا ذکر کیا ہے، وہاں حواریوں کا یہ سوال بھی مذکور ہے کہ کیااللہ آسمان سے کھانے کے خوان اتار سکتا ہے؟ اِس بے جامطالبے پر حضرت مسے علیہ السلام نے اُنھیں تنبیہ کی ہے اور اللہ تعالی نے بھی اِسے پند نہیں فرمایا۔ یہ مقام درجِ ذیل ہے:

إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ لِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ أَنْ يُّنَزِّل عَلَيْنَا مَا يِنَةً مِّنَ السَّمَاءِ قَالَ اتَّقُوا اللَّه إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ.

"أس وقت، جب حواريوں نے كہا:
اے عيسىٰ ابنِ مريم، كيا تمھارا پرورد گار
يہ كر سكتا ہے كہ ہم پر آسان سے
(كھانے كا) ايك خوان اتارے؟ عيسىٰ
نے كہا: خداسے ڈرو، اگر تم سے مومن

اُنھوں نے جواب دیا: ہم تو صرف یہ چاہتے ہیں کہ اِس خوان سے کھائیں اور اِس کے نتیجے میں ہمارے دل مطمئن ہوں اور ہم یہ جان لیں کہ تونے ہم سے سچی بات کہی تھی اور ہم اِس پر گواہی دینے والے بن جائیں۔ اِس پر عیسیٰ ابن مریم نے دعا کی: اے اللہ، عیسیٰ ابن مریم نے دعا کی: اے اللہ، اے ہمارے پرورد گار، تو ہم پر آسان سے ایک خوان نازل کر دے، جو سے ایک خوان نازل کر دے، جو

قَالُوْا نُرِيْهُ آنَ نَّا كُلَّ مِنْهَا وَتَطْمَيِنَ قَلُ مِنْهَا وَتَطْمَيِنَ قُلُ مِنْهَا وَتَطْمَيِنَ وَقُلُونُنَا وَ قُلُ صَمَا قُتَنَا وَ نَعُلَمَ آنَ قَلُ صَمَا قُتَنَا وَ نَعُلَمَ الشَّهِدِيْنَ. قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا آنْزِلُ عِلَيْنَا مَا لِمِنَ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا آنْزِلُ عَلَيْنَا مَا لِمَا عَمِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عَلَيْنَا مَا لِمِنَا وَايَةً مِنْنَا وَاجْرِنَا وَايَةً مِنْنَكَ وَ وَيُنَا وَارْدُونُ لَنَا الرُّوقَيْنَ وَانْتَ عَيْدُا الرِّوقِيْنَ.

ہمارے اگلوں اور پچھلوں کے لیے ایک
یادگار بن جائے اور تیری طرف سے
ایک نشانی ہو۔ (پروردگار)، ہم کوعطا
فرما اور تو بہترین عطافرمانے والا ہے۔
اللہ نے فرمایا: میں اِس کوتم پر ضرور
نازل کر دوں گا، گر اِس کے بعد جوتم
میں سے منکر ہوں گے، آخییں ایس سخت
سزادوں گا، جو دنیا میں کسی کونہ دی ہو

قَالَ اللهُ انِّهِ مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمُ ۚ فَمَنْ يَكُمُ لَّ فَمَنْ يَكُمُ مَنَزِّلُهَا عَلَيْكُمُ ۚ فَمَنْ يَكُمُ فَالِّخِ اُعَذِّبُهُ عَذَابًا لَا كُمُ أَعَذِّبُهُ عَذَابًا لَا الْعَلَمِيْنَ. لَا أُعَذِّبُهُ أَحَدًا صِّنَ الْعَلَمِيْنَ.

(115-112:5)

گی۔" امام امین احسن اصلاحی ' هَلْ يَسْتَطِيْعُ رَبِّك ' كے الفاظ كى وضاحت میں لکھتے ہیں:

" من یک میشتولین کو است کے باب میں بیہ بات یادر کھنی چاہیے کہ حوار مین کا سوال خدا کی قدرت سے متعلق نہیں، بلکہ اُس کی حکمت سے متعلق تھا کہ اِس قسم کی کھلی ہو کی نشانی دکھانائس کی حکمت کے مطابق بھی ہو گایا نہیں؟ حوار مین با ایمان لوگ تھے، وہ اِس حقیقت سے بے خبر نہیں ہو سکتے تھے کہ اُن کی بیہ درخواست مشابہ ہے اُس مطالبہ سے جو بی اسرائیل نے خدا کو دیکھنے کے لیے کیا تھا، جس کے بتیجہ میں اُن کو کڑک نے آ دبوچا تھا۔ مجوات ہر چند خارقِ عادت ہوتے ہیں، تاہم وہ اسباب کے پر دے ہی میں ظاہر ہوتے ہیں۔ یہ نہیں ہو تا کہ تمام پر دے اٹھا دیے جائیں۔ اِسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے اِس طرح کے مطالبات کی بھی حوصلہ افزائی نہیں فرمائی، جن میں خواہش اُن حدود سے متجاوز ہو جائے، جو مجزات کے ظہور کے لیے سنت اللہ میں مقرر ہیں۔ چنانچہ حضرت مسے علیہ جائے، جو مجزات کے ظہور کے لیے سنت اللہ میں مقرر ہیں۔ چنانچہ حضرت مسے علیہ السلام نے بھی اِس سے روکا اور جب حوار مین کی دوبارہ درخواست پر اِس کے لیے السلام نے بھی اِس سے روکا اور جب حوار مین کی دوبارہ درخواست پر اِس کے لیے السلام نے بھی اِس سے روکا اور جب حوار مین کی دوبارہ درخواست پر اِس کے لیے السلام نے بھی اِس سے روکا اور جب حوار مین کی دوبارہ درخواست پر اِس کے لیے السلام نے بھی اِس سے روکا اور جب حوار مین کی دوبارہ درخواست پر اِس کے لیے السلام نے بھی اِس سے روکا اور جب حوار مین کی دوبارہ درخواست پر اِس کے لیے

درخواست فرمائی تو اللہ تعالیٰ نے اس درخواست کو پیند نہیں فرمایا، بلکہ ارشاد ہوا کہ

ا تار نے کو تو میں مائدہ اتار دوں گا،لیکن یاد رکھو کہ جولوگ اتنی کھلی نشانیاں دیکھنے کے بعد

کفر میں مبتلا ہوں گے، اُن کو سزا بھی وہ دول گا، جو کسی اور کونہ دول گا۔ معلوم ہو تاہے اِس کے بعد حواریین اپنی اِس درخواست سے باز آ گئے۔ اہل تاویل میں سے بھی ایک گروہ کا یہی خیال ہے کہ اِس کا نزول نہیں ہوا۔ انجیلوں میں بھی اِس کا ذکر نہیں ہے۔'' (قر آن 2/608)

اِن ضروری توضیحات کے بعد اِس نوعیت کی آیات اور نشانیوں کی چند نمایاں مثالیں ورج ذیل ہیں۔

### 1۔حضرت موسیٰ علیہ السلام کے معجزات

عَصَاىَ ۚ ٱتَوَكَّؤُا عَلَيْهَا وَ ٱهُشُّ بِهَا

حضرت موسی علیہ السلام کوجو دوبڑی آیات دی گئیں، اُن میں سے ایک عصااور دوسری یہ بینیا ہے۔ یہ نہایت غیر معمولی آیات تھیں، جو اُنھیں بعثت کے ساتھ بی عطاکر دی گئیں۔ اُن کے اکثر مجزات اِنھی کے ذر لیعے سے ظہور پذیر ہوئے۔ یہ دونوں آیات اُنھیں طویٰ کی مقد س وادی میں عطاکی گئیں۔ قر آنِ مجید میں بیان ہوا ہے کہ جب حضرت موسی علیہ السلام مدین سے واپی پر طویٰ کی وادی میں پنچے تو اُنھیں ایک شعلہ ساد کھائی دیا۔ وہ اُسے آگ سمجھ کر اُس کی سمت میں آگے بڑھے۔ وہاں پنچے تو اُنھیں ایک شعلہ ساد کھائی دیا۔ وہ اُسے آگ سمجھ ہوں، سواپنے جوتے اتار دو، اِس لیے کہ تم طویٰ کی مقد س وادی میں ہو۔ اور میں نے شخصیں مقتب کر لیا ہے، لہذا جو و حی کی جارہی ہے، اُس کو توجہ سے سنو۔" اِسی موقع پر اللہ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو حکم دیا کہ وہ اپنا عصاز مین پر ڈال دیں، اُنھوں نے ایسا کیا تو وہ رینگتا ہوا مانپ بن گیا۔ پھر اللہ نے فرمایا کہ اپنا ہاتھ بغل میں ڈال کر واپس نکالو، جب اُنھوں نے اِس حکم کی تعمیل کی تو اُن کا ہاتھ بالکل سفید اور چمک دار ہو گیا۔ سور وُلا میں ارشاد ہے: وَ مَا تِلْكُ بِیمِینِنِكَ یَا مُونِی . قَالَ هِی " اور یہ تمھارے ہاتھ میں کیا ہے،

---- شق القمر 60 ----

اے موسیٰ؟اُس نے کہا: یہ میر ی لا تھی

عَلَى غَنَمِى وَلِيَ فِيهَا مَارِبُ أُخُلَى. قَالَ ٱلْقِهَا يُمُوْسَى. فَٱلْقُهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْلَى.

سے اپنی بکریوں پریتے جھاڑ تاہوں اور اِس میں میرے کچھ دوسرے کام بھی ہیں۔ فرمایا: اِس کو (زمین پر) ڈال دو، اے موسیٰ! اِس پر موسیٰ نے لا تھی کو (زمین پر) ڈال دیاتو کیاد پکھتاہے کہ وہ ایک سانپ ہے،جو دوڑر ہاہے۔ فرمایا: اِس کواٹھالواور ڈرونہیں، انجی ہم اِس کو ویسا ہی کر دیں گے، جیسی پیہ پہلے تھی۔اور اپنے ہاتھ کو ( ذرا )تم اپنے بازو کی طرف سکیرو، وه بغیر کسی بیاری کے سفید ہو کر نکلے گا، ایک دوس ی نشانی کے طور پر۔ یہ اِس کیے کہ (اِن کے ذریعے سے) ہم اپنی کچھ بڑی بڑی نشانيال شمصين د کھائيں۔"

ہے، میں اِس پر ٹیک لگا تا ہوں اور اِس

قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفُّ سَنُعِيْدُهَا سِيُرتَهَا الْأُولِى. وَاضْهُمْ يَكَكَ إِلَى جِنَاحِكَ تَخْمُمُ بِيفَاءَ مِنْ غَيْرِسُوْءِ جَنَاحِكَ تَخْمُمُ بِيفَاءَ مِنْ غَيْرِسُوْءِ النَّقِ الْحَيْدِ سُوْءِ النَّقِ الْحَيْدَ مِنْ النِتِنَا النَّهُ الْحَيْدِي (23-17-23)

امام املین احسن اصلاحی اِن آیات کی تفسیر میں عصا اور ید بیضا کے معجز ات کے حوالے سے لکھتے ہیں:

"عصاکا مجزہ: ارشاد ہوا کہ اِس لٹھیا کو زمین پر ڈال دو اور پھر قدرتِ خداوندی کا کرشمہ دیکھو! چنانچہ حضرت موسی علیہ السلام نے لٹھیا زمین پر ڈال دی اور وہ دفعثا ایک دوڑ تاہواسانپ بن گئی۔ سانپ کو دیکھ کر ڈرنا ایک امر طبعی ہے، چنانچہ حضرت موسی علیہ السلام اِس منظر کو دیکھ کر ڈرے کہ ہاتھ کی لٹھیا جو سانپ کومار نے والی بن سکتی تھی، وہ خود سانپ بن گئی۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے اُن کو اطمینان دلایا کہ ڈرونہیں، اِس کو بے ججبک پکڑلو۔

تمھارے پکڑتے ہی ہم اِس کو اِس کی پہلی حالت پر کر دیں گے۔ یہ جیسی لٹھیا تھی، ولیی ہی لٹھیابن جائے گی۔

یدِ بیناکا معجزہ: ساتھ ہی دوسری ہدایت یہ ہوئی کہ اپنے ہاتھ کو اپنی بغل کی طرف سکیڑ لو، پھر جب تم اِس کو بغل سے نکالو گے تو وہ وہاں سے چٹاسفید، بغیر کسی مرض کے ، ایک دوسری نشانی بن کربر آمد ہوگا۔

یہ دوسرا معجوزہ تھا، جو حضرت موسیٰ علیہ السلام کو عطا ہوا۔ یہاں 'بینَضَآء' کے ساتھ 'مِنْ غَیْرِسُوّء' کی قید اِس شبہ کے ازالہ کے لیے ہے کہ یہ ہاتھ کی سفیدی کسی مرض کے سبب سے نہیں ہوگی، بلکہ اللہ کی ایک نشانی کے طور پر ہو گی۔ اِس سے تورات کی اِس روایت کی تردید ہو جاتی ہے کہ جب موسیٰ علیہ السلام نے اپناہاتھ نکالا تو وہ برص سے سفید نکلا۔ یہ امر بھی یاد رکھے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ہاتھ کی بیہ سفیدی مستقل نہیں تھی، بلکہ قرآن کے الفاظ شاہد ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اِس کے ظہور کو اِس شرط کے ساتھ خاص کیا تھا کہ جب حضرت موسیٰ علیہ السلام ایک نشانی کے طور پر دکھانے کے لیے اپنا خاص کیا تھا کہ جب حضرت موسیٰ علیہ السلام ایک نشانی کے طور پر دکھانے کے لیے اپنا ہو ایک بغض میں فال کر زکالیں گے، تب یہ سفید نکلے گا۔

'پُدُرِیكَ مِنْ ایتِنَا الْکُبُری '(یه اِس لیے که (اِن کے ذریعے سے) ہم اپنی پُچھ بڑی بڑی را ن کے نشانیاں شخصیں و کھائیں۔) یہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے لیے مستقبل کی فتوحات کی بشارت ہے کہ بہ ظاہر تویہ دوہ ہی معجزے ہیں، لیکن یہ دو نہیں ہیں، بلکہ اِن کے اندر ہمارے بہت سے دوسرے بڑے معجزے بند ہیں۔ آگے جب امتحان کے مراحل آئیں گے تو تم دیکھو گے کہ اِن سے ہماری قدرت و قہرمانیت کے کیا کیا کرشے اور خوارق ظاہر ہوتے ہیں۔" تدبر قرآن 5 / 35-36)

حضرت موسیٰ علیہ السلام بعثت کے بعد فرعون کے دربار میں پہنچے اور انبیاعیہم السلام کے عام طریقے کے مطابق فرعون اور اُس کے امر او عمائدین کو توحید اور آخرت کی دعوت پیش کی۔ اِس کے بعدیہ نقاضا کیا کہ وہ بنی اسر ائیل کو اُن کے ساتھ بھیج دے۔ جواب میں فرعون نے اُن سے کوئی نشانی دکھانے کا مطالبہ کیا۔ اِس پر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپناعصاز مین پر پھینکا تو وہ ایک حقیقی اژد ہابن گیا۔ پھر اُنھوں نے اپنے ہاتھ کو آسین سے نکالا تو دفعتاً وہ جھکنے لگا۔ اہل دربار کو اندازہ ہو گیا کہ یہ عام نوعیت کا سحر نہیں ہے۔ چنانچہ اُنھوں نے فرعون کو ڈرانے اور بر ابھیختہ کرنے کے لیے کہا کہ یہ شخص شخصیں اِس ملک سے نکال کرخود قابض ہونا چاہتا ہے۔ اِسے فی الحال ٹال دواور پھر ملک بھر سے جادو گروں کو جمع کر لوتا کہ وہ اِس کے سحر کا توڑ کر سکیں۔ فرعون نے مشورہ قبول کر لیا اور ہر کارے بھیج کر جادو گروں کو بلالیا۔ آگے کی تفصیل سورہ اعراف میں اِن الفاظ میں نقل ہوئی ہے:

وَ جَاءَ السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوْا إِنَّ لَنَا لَاَجْرَا اِنْ كُنَا لَكُمْ الْغُلِبِيْنَ. قَالَ نَعَمْ وَ الْخُبِرِيْنَ. قَالَ نَعَمْ وَ الْخُبِرِيْنَ. قَالُوا لِيمُوْسَى إِمَّا الْكُمْ لَمِنَ الْمُقَلَّ بِيْنَ. قَالُوا لِيمُوْسَى إِمَّا اَنْ تُكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِيْنَ. اَنْ تُكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِيْنَ. قَالُ المُحُمُوا الْمُكُنِّ الْقُوْوا سَحَمُوا الْمُكُنِّ الْقُوا سَحَمُوا الْمُكُنِّ النَّاسِ وَاسْتَرْهَمُ وَمُمَ وَجَاءُولِسِحْمٍ عَظِيمٍ.

"اور جادوگر فرعون کے پاس آ گئے۔ اُنھوں نے کہا: اگر ہم ہی جیت گئے تو بڑا صلہ تو ہمیں یقیناً ملے گا؟ فرعون نے جواب دیا: ہاں، ضرور اور تم ہمارے مقربین میں بھی شامل ہو جاؤ گے۔ اِس پر جادوگروں نے کہا: مارے موسی، تم پھینکو گے یا (اگر تم چاہوتو) ہم پھینکتے ہیں؟ اُس نے کہا: تم ہی چھینکو۔ چنانچہ اُنھوں نے جب پھینکا تو ہوگوں کی آئکھیں باندھ دیں اور اُن پر دہشت طاری کردی اور بڑاز بردست حادینالائے۔

وَٱوْحَيْنَاۤ إِلَى مُوْسَى اَنُ اَلْقِ عَصَاكَ ﴿

وَاوْحَيْنَاۤ إِلَى مُوْسَى اَنُ الْقِ عَصَاكَ ﴿

وَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَاْوِكُونَ. فَوَقَعَ 

الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوْ اِيَعْمَلُونَ. فَغُلِبُوْ 

كُانُو الْكِمْمُونَ. فَغُلِبُوْ الْكِمْمَلُونَ.

ہم نے مو کی کو اشارہ کیا کہ اپناعصا پھینکو۔ پھر اُس کا پھینکنا تھا کہ وہ اُن کے اُس طلسم کو نگلتا چلا گیا، جو وہ بنا

هُنَالِكَ وَ انْقَلَبُوْا طِغِرِيْنَ. وَالْقِيَ السَّحَىَةُ سُجِدِيْنَ. قَالُوْا امَنَّا بِرَبِّ السَّحَىَةُ سُجِدِيْنَ. قَالُوْا امَنَّا بِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ. رَبِّ مُوسَى وَهُرُوْنَ. الْعُلَمِيْنَ. رَبِّ مُوسَى وَهُرُوْنَ. (122-113:7)

لائے تھے۔ سوحق ظاہر ہوااور جو پچھ وہ کر رہے تھے، سب باطل ہو گیا۔ فرعون اور اُس روز) فرعون اور اُس روز) وہاں مغلوب ہوئے اور ذلیل ہو کررہ گئے۔ اور جادو گر (خدا کی اِس نشانی کو دکھ کر) سجدے میں گر پڑے۔ اُنھوں نے (بے اختیار) کہا: ہم جہانوں کے پرورد گار پر ایمان لے جہانوں کے پرورد گار پر ایمان لے آئے ہیں۔ جو موسیٰ اور ہارون کا پرورد گارہے۔"

استاذِ گرامی کے نزدیک اِس مقام پر 'فکہا آلفؤا سَحَنُ وَۤا اَغیُنَ النَّاسِ ' (چنانچہ اُنھوں نے جب بچینکا تولوگوں کی آئکھیں باندھ دیں) کے الفاظ سے واضح ہے کہ جادوسے کسی چیز کی حقیقت و ماہیت نہیں بدلتی۔ وہ محض نگاہ اور قوتِ متخیلہ کو متاثر کرتا ہے، جس سے انسان وہی کچھ دیکھنے لگتا ہے، جو جادوگر دکھانا چاہتا ہے۔ یعنی عصاکا سانپ جد هر جدهر گیا، اُس نے سانپوں کی طرح لہراتی ہوئی ہر رسی اور لا مھی کو اُسی طرح رسی اور لا مھی بنادیا، جس طرح وہ حقیقت میں تھی اور سارا طلسم نابود ہوگیا۔ <sup>5</sup>

سور ہُ طلا کے الفاظ اِنَّمَا صَنَعُوْا کَیْدُ سُحِمِ وَلا یُفْلِحُ السَّاحِمُ حَیْثُ آئی' (جو کچھ اُنھوں نے بنایا ہے، یہ محض جادو گرکا فریب ہے اور جادو گرجہاں سے بھی آئے، وہ مجھی کامیاب نہیں ہوتا) سے بھی جادو کے فریب ہونے کی حقیقت واضح ہوتی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ حق کے

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> البيان2 /200\_

سامنے آتے ہی ہر شخص پر واضح ہو جاتا ہے کہ جادو کیا ہے اور معجزہ کیا چیز ہوتی ہے۔ <sup>6</sup> استاذِ گرامی کے نزدیک: "بیر بالکل ولیی ہی بات ہے کہ ماہِ نخشب کے مقابلے میں خورشیر جہال تاب نکل آئے۔ اِس کے بعد، ظاہر ہے کہ منطق و استدلال سے دونوں کا فرق واضح کرنے کی ضرورت نہیں رہتی۔...سحر و ساحری اور اِس طرح کے دوسرے علوم کو اُن کے ماہرین ہی بہتر سمجھتے ہیں۔ چنانچہ اُن میں اور معجزے میں فرق کے لیے یہ نہایت واضح معیار ہے کہ اِن علوم وفنون کے ماہرین بھی اُس کے سامنے اعترافِ عجزیر مجبور ہو جاتے ہیں۔"7

حضرت موسیٰعلیہ السلام کے عصاسے بنی اسر ائیل کے لیے ایک اور عظیم الثان معجزہ میہ صادر ہوا کہ اُنھوں نے عصا کو چٹان پر مارا تواُس میں سے بارہ چشمے بھوٹ پڑے اور اُن کے ہر قبیلے کے لیے الگ الگ یانی کا بند وبست ہو گیا۔ سور ہُ بقرہ میں بیان ہواہے:

"اور یاد کرو، جب موسیٰ نے اپنی ماری) تواُس سے ہارہ چشمے یہ نکلے ،اِس طرح کہ ہر گروہ نے اپنے لیے یانی لنے کی جگہ متعین کرلی..."

وَ إِذِ اسْتَسْقَى مُولِي لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اخْرِبْ بِّعَصَاكَ الْحَجَرُ فَانْفَجَرَتُ قُوم كَ لِي إِنْ كَ دِعا كَ تَوْمَ فَ كَها: مِنْهُ اثْنَتَاعَشَهَ لَا عَيْنًا فَي عَلِمَ كُلُّ اللَّهِ النَّى النَّمَا إِس يَتْهُر ير مارو ـ (أس ني أنَّاس مَّشْرَبَهُم .... (60:2)

تورات کی کتاب گنتی سے معلوم ہو تاہے کہ پھر کی چٹان سے پانی بہ نکلنے کا یہ واقعہ دشتِ صین میں پیش آیاہے۔اُس میں لکھاہے:

"اور پہلے مہینے میں بنی اسرائیل کی ساری جماعت دشت ِ صین میں آگئی اور وہ لوگ قادس میں رہنے لگے... اور جماعت کے لو گوں کے لیے وہاں پانی نہ ملا۔ سووہ موسیٰ اور

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> جادواور معجزہ کے فرق پر تفصیلی بحث اِسی تصنیف کے ضمیمہ 3 میں کی گئی ہے۔ <sup>7</sup> البيان 3 / 241\_

ہارون کے برخلاف اکٹھے ہوئے۔ اور لوگ موسیٰ سے جھڑٹے نے اور یہ کہنے گائی، ہم جھی اُسی وقت مر جاتے، جب ہمارے بھائی خداوند کے حضور مرے۔ تم خداوند کی جماعت کواِس دشت میں کیوں لے آئے ہو کہ ہم بھی اور ہمارے جانور بھی یہاں مریں؟ ہماعت کواِس دشت میں کیوں لے آئے ہو کہ ہم بھی اور ہمارے جانور بھی یہاں مریں؟ اور تم نے کیوں ہم کو مصر سے نکال کر اِس بری جگہ پہنچایا ہے؟ یہ تو بونے کی اور انجیروں اور تاکوں اور اناروں کی جگہ نہیں ہے، بلکہ یہاں تو پینے کے لیے پانی تک میسر نہیں اور موسیٰ اور ہارون جماعت کے پاس سے جاکر خیمۂ اجتماع کے دروازے پر اوند ہے منہ گرے۔ تب خداوند کا جلال اُن پر ظاہر ہوا اور خداوند نے موسیٰ سے کہا کہ اِس لا ٹھی کو اور تو اور تو اور تیر ابھائی ہارون، تم دونوں جماعت کو اکٹھا کر واور اُن کی آئھوں کے سامنے اِس چٹان سے کہو کہ وہ اپنا پانی دے اور تو اُن کے لیے چٹان بی سے پانی نکالنا۔ یوں جماعت کو اور اُن کے سامنے اُس کھا کیا اور موسیٰ اور موسیٰ اور موسیٰ نے خداوند کے حضور سے اِسی حکم کے مطابق وہ لا ٹھی کی اور موسیٰ اور موسیٰ اور ہارون نے جماعت کو اُس چٹان کے سامنے اکٹھا کیا اور اُس نے اُن کیا اور موسیٰ اور موسیٰ اور موسیٰ نے نیا وہ اُس چٹان سے پانی نکالیں؟ تب موسیٰ نے اپنا ہو اُس چٹان سے پانی نکالیں؟ تب موسیٰ نے اپنا ہو اُس چٹان سے پانی بی نکلا اور جماعت نے اور اُن کے چو یایوں نے پیا۔ "دو اُن کے جو یایوں نے پیا۔ "کاروں نے بیا۔ "کی ہو کیا ہوں نے پیا۔ "کیا ہوں نے بیا۔ "کیوں نے پیا۔ "کیا ہوں نے پیا۔ "کی ہو کیا ہوں نے پیا۔ "کیا ہوں نے بیا۔ "کیا ہوں نے پیا۔ "کیا ہوں نے پیا۔ "کیا ہوں نے پیا۔ "کیا۔ "کیا۔ اور اُن

ایک کے بجابے بارہ چشموں کا پھوٹال س وجہ سے تھا کہ بنی اسر ائیل کے خاندان بھی بارہ سے۔ الگ الگ گھاٹ مقرر ہونے سے اِن کے مابین پانی پر جھگڑنے کی گنجالیش ختم ہو گئ۔اگر پانی وافر مقدار میں میسر نہ ہو تا اور اِس میں تقسیم کا مساوی انتظام نہ ہو تا تو صحر امیں اُن کے در میان روز پانی پینے پلانے پر تلواریں نکلتی رہتیں۔ لہذا یہ غیر معمولی معجزہ ہی نہیں تھا، اِس کے ساتھ اللہ کا بہت بڑا احسان بھی تھا۔ امام امین احسن اصلاحی کھتے ہیں:

"چونکہ پہاڑی سے بارہ چشمے پھوٹے تھے اور بنی اسرائیل کے خاندان بھی بارہ تھے، اِس وجہ سے ہر خاندان نے اپنے اپنے گھاٹ الگ الگ متعین کر لیے اور اِس چیز کا کوئی اندیشہ باقی نہیں رہا کہ پانی کے لینے پر کوئی جھگڑ ابر پاہو۔ اگر اِس بہتات کے ساتھ پانی کا انظام نہ ہوا ہو تا تواس صحر امیں اِن لوگوں کے اندر روز پانی پینے پلانے پر ہی تلواریں کھیخی رہتیں۔ اِس وجہ سے یہ واقعہ صرف ایک عظیم معجزہ ہی نہیں، بلکہ ایک عظیم احسان بھی تھا۔" (تدبر قر آن 1 / 223)

# 2۔حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے معجزات

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے معجزات کا ذکر قرآنِ مجید کی سورہ آل عمران اور سورہ ماکدہ میں آیا ہے۔ اِن مقامات پر اُن کے چار نمایاں معجزات بیان ہوئے ہیں۔ آلِ عمران میں بیان ہوا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے سیدہ مریم علیہاالسلام کو مسے علیہ السلام کی پیدایش کی بشارت دی تو اُنھوں نے سوال کیا کہ یہ کیوں کر ممکن ہے، جب کہ مجھے تو کسی مرد نے چھوا تک نہیں ہے۔ اللہ نے فرمایا کہ ایساہی ہوگا، کیونکہ اللہ جس معاطع کا فیصلہ کرلیتا ہے تو اُس کے حکم سے وہ ہوجاتا ہے۔ اِس کے بعد اللہ تعالیٰ نے حضرت مسے علیہ السلام کی رسالت سے آگاہ فرمایا اور بتایا کہ وہ اُنھیں بنی اسرائیل کی طرف رسول بناکر بھیج گا۔ اِسی سلسلۂ بیان میں پھر سیدنا مسے علیہ السلام کے چار معجزات کا ذکر آیا ہے۔ اِن میں سے ایک مٹی سے پرندہ تخلیق کرنا ہے، علیہ السلام کے چار معجزات کا ذکر آیا ہے۔ اِن میں سے ایک مٹی سے پرندہ تخلیق کرنا ہے، دوسر امادر زاد اند ہے کو بیناکرنا ہے، تیسر اکوڑھ کے مریض کو اِس لاعلاج مرض سے نجات دولانا ہے اور چوتھام دول کو زندہ کرنا ہے۔ اِس ضمن میں یہ بات نہایت صراحت سے بیان موئی ہوئی ہے کہ یہ تمام معجزات اللہ ہی کے حکم سے ظاہر ہوئے تھے۔ 8 آیات درجِ ذیل ہیں: قالتُ دَبِّ اَنَّ یکوُنُ بِنْ وَلَنٌ وَ لَمُ "دہ بولی: پروردگار، میرے ہاں بچ

ان میں سے دوسرے اور تیسرے معجزے کا ذکر الحجیل میں بھی آیا ہے۔ فرق یہ ہے کہ قرآن میں این میں سے ہر ایک کے ساتھ باذن اللہ کی قید لگی ہوئی ہے، لیکن اخجیل میں یہ نصر تے نہیں ہے۔ قرین قیاس ہے کہ جب حضرت علیٰ علیہ السلام کے لیے خدا کا تصور پیدا ہوا ہو گا تواہیے الفاظ اِس تصور سے بے جوڑ سمجھ کر حذف کر دیے گئے ہوں گے۔

يَهْسَسْفِي بَشَمُّ قَالَ كَذْلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضْى اَمْرًا فَإِنَّهَا يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضْى اَمْرًا فَإِنَّهَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيكُونُ.

وَيُعَلِّمُهُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْلِنَةَ وَ الْإِنْجِيْلَ. وَرَسُوْلَا إِلَى بَنِيْ إِسُهَ آعِيْلُ الِّنْجِيْلُ. اَنِّيْ قَدْجِغْتُكُمْ بِايَةٍ مِّنْ رَّبِّكُمْ لَّ.

اَنِّ اَخْلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِّيْنِ كَهَيْءَةِ الطَّيْرِ فَانْفُحُ فِيْهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ وَ اَبْرِئُ الْاَكْمَة وَ الْاَبْرَصَ وَ اُحْيِ الْمَوْقُ بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ وَاُنَبِّئُكُمُ بِمَا تَاكُلُونَ وَمَا تَكَّخِرُونَ ۚ فِي بُيُوتِكُمُ أَلِيَ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لاَيْةً لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ.

(آل عمران 3:47-49)

کہال سے ہوگا، مجھے تو کسی مرد نے چھواتک نہیں۔ فرمایا: اِسی طرح اللہ جو چاہ، بیدا کرتا ہے۔ وہ جب کسی معاملے کا فیصلہ کرلیتا ہے تو اُس کو اتنا ہی کہ ہو جا، پھر وہ ہوجا تا ہے۔ (لہذا اِسی طرح ہوگا) اور اللہ اُسے قانون اور حکمت سکھائے گا، یعنی تورات و انجیل کی تعلیم دے گا۔ اور اُس کو بنی اسرائیل کی طرف رسول بنا اُس کو بنی اسرائیل کی طرف رسول بنا کر جیجے گا۔ (چنانچہ یہی ہوااور اُس نے بنی اسرائیل کو دعوت دی کہ) میں تمام کے گر آیا ہوں۔

میں تمھارے لیے مٹی سے پرندے کی
ایک صورت بناتا ہوں، پھر میں اُس
میں پھو نکتا ہوں تو اللہ کے حکم سے وہ
فی الواقع پر ندہ بن جاتی ہے؛ اور مادر زاد
اندھے اور کوڑھی کو اچھا کرتا ہوں؛
اور اللہ کے حکم سے مر دول کو زندہ کر
دیتا ہوں؛ اور میں شخصیں بتا سکتا ہوں،
جو پچھ تم کھا کر آتے ہو اور جو اپن
گھرول میں جع کر رکھتے ہو۔ اِس میں

تمھارے لیے یقیناً ایک بڑی نشانی ہے،اگرتم ماننے والے ہو۔"

# 3۔ حضرت محمر صلی اللہ علیہ وسلم کے معجزات

رسالت مآب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو جوبڑا معجزہ دیا گیا، وہ قر آنِ مجید ہے۔ یعنی اللہ تعالی نے خود اپنا مبارک کلام آپ کی زبانِ فیض ترجمان پر جاری فرمادیا۔ اِس کے الفاظ، اِس کے جملے، اِس کے اسالیب، اِس کے مضامین، اِس کے اخبار، اِس کے احکام، سب اللہ پرورد گارِ عالم کے ہیں۔ اِسی بنا پر یہ ایک ایسا معجزہ ہے، جو اپنی ذات میں یکتا، اپنی نوعیت میں بے مثل، این نوعیت میں لیے مثل، این شہود میں کامل اور اینے ظہور میں لازوال ہے۔

یہ بلاشہ، خارقِ عادت ہے، کیونکہ انسانی تاریخ میں یہ واحد کتاب ہے، جس کے متن میں نہ کوئی تضاد و تناقض ہے اور نہ تنزل وار تقا۔ زبان وادب اِس کی فصاحت و بلاغت اور لطافت و حلاوت کی مثال پیش کرنے سے قاصر ہیں۔ اِس میں کمال معنویت ہے، بلند خیالی ہے، ژرف نگاہی ہے، وسعتِ نظری ہے۔ یہ عالم الغیب والشہادہ کا قول ہے، لہذا کر ہُ ارض پر یہ تنہانوشت ہے، جو مکان ولا مکان، دونوں سے باخبر کرتی ہے۔ اِسے پڑھے تو ماضی کے گم شدہ حقائق واشگاف ہوتے اور مستقبل کے نامعلوم اخبار معلوم ہوتے ہیں۔ چنانچہ ہر صاحب عقل خواہی ناخواہی یہ مانے پر مجبور ہے کہ یہ علم و عرفان کا مرقع، دین واخلاق کا خزانہ اور شریعت و حکمت کا مجموعہ ہے اور انسانوں کی رشد و ہدایت اور فوز و فلاح کے لیے خزانہ اور شریعت و حکمت کا مجموعہ ہے اور انسانوں کی رشد و ہدایت اور فوز و فلاح کے لیے اسے بہتر نسخہ زمین پر دستیاب نہیں ہے۔

استاذِ گرامی اِس کے اعجاز کو بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"نبی صلی الله علیه وسلم کو جو معجزه اِس حیثیت سے دیا گیا، وہ قر آن ہے۔ عربی زبان کے اسالیبِ بلاغت اور علم وادب کی روایت سے واقف ادبی ذوق کے حاملین اِسے پڑھتے ہیں توصاف محسوس کرتے ہیں کہ یہ کسی انسان کا کلام نہیں ہو سکتا۔ چنانچہ ایک سے زیادہ مقامات پر اِس نے خود اپنے مخاطبین کو چینئے کیا ہے کہ وہ اگر اپنے اِس گمان میں سچے ہیں کہ یہ خدا کا کلام نہیں ہے، بلکہ محمد اِسے اپنی طرف سے گھڑ کر پیش کر رہے ہیں توجس شان کا یہ خدر اگر یہ کلام ہے، اُس شان کی کوئی ایک سورت ہی بنا کر پیش کریں۔ اُن کی قوم کا ایک فرد اگر اُن کے بقول بغیر کسی علمی اور اد بی پس منظر کے یہ کام کر سکتا ہے تو اُنھیں بھی اِس میں کوئی دقت نہ ہونی چاہیے۔

قرآن کا یہ دعویٰ ایک جیرت انگیز دعویٰ تھا۔ اِس کے معنی یہ تھے کہ قرآن ایک ایسا کلام ہے، جس کے مانند کوئی کلام انسانی ذہن کے لیے تخلیق کرنا ممکن نہیں ہے۔ یہ فصاحت وبلاغت اور حسن بیان کے لحاظ سے قرآن کی غیر معمولی انفرادیت کا دعویٰ تھا۔ پیراس بات کا دعویٰ تھا کہ وہ کوئی ایساکلام پیش کریں، جس میں قرآن ہی کی طرح خد ابولٹا ہوا نظر آئے، جو اُن حقائق کو واضح کرے، جن کا واضح ہونا انسانیت کی شدید ترین ضرورت ہے اور وہ کسی انسان کے کلام سے مجھی واضح نہیں ہوئے، جو اُن معاملات میں رہنمائی کرے، جن میں رہنمائی کے لیے کوئی دوسرا ذریعہ سرے سے موجود ہی نہیں رہنمائی کے لیے کوئی دوسرا ذریعہ سرے سے موجود ہی نہیں کے ایک ایساکلام جس کے حق میں وجدان گواہی دے، علم وعقل کے مسلمات جس کی تصدیق کریں، جو ویران دلوں کو اِس طرح سیر اب کر دے، جس طرح مر دہ زمین کو بارش سیر اب کرتی ہے، جس میں وہی شان اور وہی تا ثیر ہو، جو قرآن کا پڑھنے والا، اگر اس کی زبان سے واقف ہو تو اُس کے لفظ لفظ میں محسوس کرتا ہے۔

تاریخ بتاتی ہے کہ قر آن کے مخاطبین میں سے کوئی بھی اِس چیلنج کا سامنا کرنے کی جر اَت نہیں کرسکا۔ارشاد فرمایاہے:

"( يبي إس كتاب كى دعوت ہے، اسے قبول كرو)، اور جو پچھ ہم نے اپنے بندے ير نازل كيا وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِّثْلِهِ وَادْعُوْا شُهَدَآءَكُمْ مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ اِنْ كُنْتُمْ طَىدِقِيْنَ. فَإِنْ لَّمْ جَ، اُس كَ بارے مِنْ اگر تَفْعَلُوْا فَاتَّقُوا النَّالَ قَلْعَلُوْا فَالَّقُوا النَّالُ وَ الْحِجَارَةُ  $^{\circ}$  كَ مانند ايك سوره بى بنالاو اور الَّتِى وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ  $^{\circ}$  كَ مانند ايك سوره بى بنالاو اور الِّينِ وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ  $^{\circ}$  (اِس كے ليے) خدا كے سوا اُعِدَّتُ لِلْكُفِرِيْنَ. (اِس كے ليے) خدا كے سوا (البقرہ 23:22 – 24) منایش بحی الو، اگر تم (اپنے اِس مَمَان مِیں) بناور میں جی بنالو، اگر تم (اپنے اِس مَمَان مِیں) سے ہو۔ "

خدا کی بیہ کتاب اِس وقت بھی ہمارے پاس موجود ہے۔ اِس پر کم وبیش چودہ صدیاں گزرچکی ہیں۔ اِس عرصے بیں دنیا کیا سے کیا ہوگئی۔ بن آدم نے نظر یہ وخیال کے کتنے بت تراشے اور پھر خود ہی توڑ دیے۔ انفس وآ فاق کے بارے بیں انسان کے نظریات میں کتنی تبدیلیاں آئیں اور اُس نے ترک واختیار کے کتنے مرحلے طے کیے۔ وہ کس کس راہ سے گزرااور بالآخر کہاں تک پہنچا، لیکن یہ کتاب جس بیں بہت ہی وہ چیزیں بھی بیان ہوئی ہیں، جو اِن پچھلی دو صدیوں بیں علم و تحقیق کا خاص موضوع رہی ہیں، دنیا کے سارے لٹر پچر میں بس ایک ہی کتاب ہے، جو اِس وقت بھی اُسی طرح اٹل اور محکم ہے، جس طرح اب میں بس ایک ہی کتاب ہے، جو اِس وقت بھی اُسی طرح اٹل اور محکم ہے، جس طرح اُس وقت اعترافِ بجز سے چودہ سوسال پہلے تھی۔ علم و عقل اِس کے سامنے جس طرح اُس وقت اعترافِ بجز کے لیے مجبور سے، اُسی طرح آئی جسی ہیں۔ اِس کا ہر بیان آئی بھی پوری شان کے ساتھ اپنی جگہ پر قائم ہے۔ دنیا پنی جہرت انگیز علمی دریافتوں کے باوجود اُس میں کسی ترمیم و تغیر اپنی جگہ پر قائم ہے۔ دنیا پنی جہرت انگیز علمی دریافتوں کے باوجود اُس میں کسی ترمیم و تغیر کے لئے کوئی شخایش بیدا نہیں کرسکی:

وَبِالْحَقِّ اَنْوَلْنَهُ وَبِالْحَقِّ نَوَلَ ۚ وَ ثَنَّ مَ اَنَ الْوَقَ كَ مَا الْمَالِمَ وَ الْنَ لَوَقَ كَ مَا الْمَالَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

خبری دو اور (نه ماننے والوں کو) متنبه کر دو۔""

(ميزان136-138)

قرآنِ مجید کے اِس عظیم الشان مجرزے کے علاوہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حالات کے لحاظ سے و قاً فو قاً مختلف مجرزے عطاکیے جاتے رہے ہیں۔ یہاں واضح رہے کہ اللہ کے رسول کی ذات بہ ذاتِ خود ایک عظیم مجرزہ ہوتی ہے۔ اللہ اُس سے ہم کلام ہو تا ہے، جبریل امین اُس تک اللہ کا پیغام پہنچاتے ہیں، وہ فر شتوں کی معیت میں ہو تا ہے، اُس کی زبان سے اللہ کا کلام جاری ہو تا ہے۔ وہ آسان سے خبریں پاکر لوگوں کو غیب سے مطلع کر تا ہے، فیوض و اللہ کا کلام جاری ہو تا ہے۔ وہ آسان سے خبریں پاکر لوگوں کو غیب سے مطلع کر تا ہے، فیوض و برکات اُس کے وجود سے صادر ہوتے ہیں۔ شاید ہی کوئی دن ہو، جب اللہ کی کوئی آیت، کوئی نشانیاں قرآنِ نشانی اُس کے ماحول میں یااُس کے وجو دسے صادر نہ ہوئی ہو۔ اِس نوعیت کی بعض نشانیاں قرآنِ مجید میں اور بعض حدیث اور سیرت کی کتابوں میں مذکور ہیں۔ وان میں سے بہ طورِ مثال دو مجید میں اور بعض حدیث اور سیرت کی کتابوں میں مذکور ہیں۔ وان میں سے بہ طورِ مثال دو مجزات کا تذکرہ درج ذیل ہے۔

ایک معجزہ جنگ بدر کا ہے، جب آپ نے مٹھی بھر خاک کفار کے لشکر کی طرف جھینکی تو وہ ریت کا طوفانی غبار بن کر منکرین کی آنکھوں میں داخل ہو گئی۔ اِس معجزے کا ذکر قرآن میں بھی آیا ہے اور روایتوں میں بھی بعض تفصیلات نہ کور ہیں۔ سور ہُ انفال میں ارشاد ہے:

"(ایمان والو، تم کیوں جان چراؤ، جب کہ تمھاری طرف سے خدا لڑتا ہے)؟ سوحقیقت میر ہے کہ (اِس جنگ میں) تم نے اِن کو قتل نہیں کیا، بلکہ

فَكَمْ تَقْتُلُوْهُمْ وَ لِكِنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلكِنَّ اللَّهَ رَمِي وَ لِيُبْلِى الْمُؤْمِنِيْنَ مِنْهُ بَكَآءً حَسَنًا لَٰ إِنَّ اللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ. (17:8)

 <sup>9</sup> بعض محققین نے اِن کا استقصاکر کے دلائل النبوہ اور معجز ات البنی کے عنوانات کے تحت با قاعدہ
 کتابیں بھی تصنیف کی ہیں۔

الله نے إن كو قتل كيا ہے اور، (اك پينمبر)، جب تو نے إن پر (خاك) كيا ہے اللہ نے كہيں كھينكى، بلكہ اللہ نے كہيں كھينكى ہے، إس ليے كہ منكروں كو اپنى شانيں وكھائے اور إس ليے كہ مسلمانوں كو اللہ اپنى طرف سے اچھا انعام عنايت فرمائے۔ بے شك، اللہ سيج وعليم ہے۔"

امام امین احسن اصلاحی نے اِس مقام کی وضاحت کے لیے "پینمبر صلی الله علیہ وسلم کی آسین سے دستِ غیب کے کارنامے "کاعنوان قائم کیاہے اور اُس کے تحت لکھاہے:

 ہوئی چٹکی بھر خاک کا ایک ایساطوفان بن جانا کہ تمام کفار کو اپنی اپنی آئکھوں کی پڑجائے، یہ مسلمانوں کی چیتھڑوں میں لپٹی ہوئی تلواروں یا پیغیبر کی 'دمی' کے کارنامے نہیں تھے، بلکہ اُس دستِ غیب کے کارنامے تھے، جو مسلمانوں کی میانوں اور پیغیبر عالم کی آستینوں میں چھیا ہوا تھا۔" (تدبر قرآن 3 / 451)

رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کے معجزات کی ایک مثال اللہ کی طرف سے نازل کردہ پیشین گوئیاں ہیں، جن کا اعلان آپ کی زبانِ مبارک سے ہوا۔ اِن میں سے بعض کا ذکر قر آنِ مجید میں ہوا ہے اور بعض روایتوں میں منقول ہیں۔ سرزمین عرب میں آپ کے غلیہ، ام القریٰ مکہ کی فتح اور لوگوں کے جو ق در جو ق دین میں داخل ہونے کے عظیم اور غیر متوقع واقعات کے وقوع سے بہت پہلے آپ نے مطلع فرمادیا تھا۔ ایرانیوں سے مغلوب ہو جانے کے بعد رومیوں کی دوبارہ فتح کی پیشین گوئی بھی ایسی ہی وہم و گمان سے ماورااور امید وامکان سے بلا تھی۔ قر آنِ مجید میں یہ اِس طرح بیان ہوئی ہے:

"رومی مغلوب ہو گئے ہیں۔ قریب کی سرزمین میں، لیکن اپنی اِس مغلوبیت کے سعد وہ جلد ہی غالب ہو جائیں گئے۔ اگلے چند برسول میں۔ اِس سے کے۔ اگلے چند برسول میں۔ اِس سے ہواہے اور جو کھی بعد میں ہوگا، وہ بھی اللہ کی حکم سے ہوگا اور ایمان والے اُس دن اللہ کی مدد سے مسرور ہول گے۔ اللہ جس کی چاہتا ہے، مدد فرماتا ہے اور وہ زبر دست بھی ہے اور فرماتا ہے اور وہ زبر دست بھی ہے اور بڑا مہربان بھی۔ اللہ کا حتمی وعدہ ہے

غُلِبَتِ الرُّوْمُ. فِي آدُنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِِّنُ بَعْدِ غَلْبِهِمْ سَيَغُلِبُوْنَ لَّ. فِي بِضْعِ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغُلِبُوْنَ لَ. فِي بِضْعِ سِنِيْنَ أَلَّ يِلْهِ الْاَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَ مِنْ بَعْدُ أَ وَ يَوْمَ إِنِ يَقْمَ الْمُؤْمِنُونَ لَ. بَعْدُ أَ وَ يَوْمَ إِنِ يَقْمَ الْمُؤْمِنُونَ لَ. بَعْدُ أَ وَ يَوْمَ إِنِ يَقْمَ اللهِ أَلْكُومِنُونَ لَ. وَعُدَاللهِ لَا يُخْلِفُ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ لَلهُ وَعُدَاللهِ لَا يُخْلِفُ اللهِ وَعْدَلا وَ كُنَ اللهِ لَا يُخْلِفُ اللهِ وَعْدَلا وَ لَكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا الله وَعْدَلا وَ لَكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (الروم 30 وَ 2 - 6)

اور اللہ اپنے وعدے کے خلاف نہیں کرتا، مگرا کثر لوگ جانتے نہیں ہیں۔"

استاذ گرامی نے اِس واقعے کی تفصیل اِن الفاظ میں کی ہے:

''اصل میں 'اُڈنی الْارْض' کے الفاظ آئے ہیں۔ اِن سے مرادیہاں شام و فلسطین کی سر زمین ہے، جو عرب کی سر زمین کے بالکل متصل تھی۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت ہو کی تو اُس وقت د نیامیں دوبڑی سلطنتیں تھیں:ایک مسیحی رومی سلطنت، دوسرے مجوسی ایرانی سلطنت۔ دونوں میں ہمیشہ رقبیانہ کشکش جاری رہتی تھی۔ 603ء کاواقعہ ہے کہ ایک بغاوت کو فرو کرنے کا بہانہ بنا کر ایران نے رومی سلطنت پر حملہ کر دیا۔ اِس کے بعد رومیوں کو شکست پر شکست ہوتی رہی، یہاں تک کہ 616ء تک پروشلم سمیت روم کی مشرقی سلطنت کابڑا حصہ ایرانیوں کے قضے میں چلا گیا۔ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کا چھٹا پاساتواں سال تھا۔ قر آن نے یہ پیشین گوئی 617ء اور 620ء کے در میان کسی وقت کی ہے۔" زوال روما"<sup>10</sup> کے مصنف ایڈورڈ گیبن کا بیان ہے کہ یہ جس زمانے میں کی گئی، اُس وقت کوئی بھی پیشگی خبر اتنی بعیداز وقوع نہیں ہو سکتی تھی، اس لیے کہ رومی حکمران ہر قل کے پہلے بارہ سال رومی سلطنت کے خاتمے کا اعلان کر رہے تھے۔ قر آن نے صراحت کے ساتھ فرمایا کہ بہت دن نہیں لگیں گے، بیه زیادہ سے زیادہ اگلی دہائی (بفّع سِنینَ) کے اندر بوری ہو جائے گی۔ چنانچہ ٹھیک اِس اعلان کے مطابق یہ بوری ہو گئی اور مارچ 628ء میں رومی حکمر ان اِس شان سے قسطنطنیہ واپس آیا کہ اُس کے رتھ کو حار ہاتھی تھینچ رہے تھے اور بے شار لوگ دارالسلطنت کے باہر چراغ اور زیتون کی شاخیں لیے اپنے ہیر و کے استقال کے لیے موجو دیتھے۔

اِس تعیین و تصریح کے ساتھ اور اِس حتی اسلوب میں یہ پیشین گوئی نبی صلی اللہ علیہ

<sup>10</sup> زوال روما، ایڈورڈ گیبن 2/788\_

وسلم کی رسالت کے اثبات کی دلیل کے طور پر کی گئی۔ روایتوں سے معلوم ہو تاہے کہ مسیحیوں کے ساتھ مذہبی قربت، قر آن کی دعوت اور مسلمانوں کے ساتھ، خاص طور پر عبشہ میں اُن کے طرز عمل کی وجہ سے مسلمان قدرتی طور پر اُن سے ہم دردی رکھتے تھے۔ قر آن نے اُنھیں اطمینان دلایا کہ وہ رنجیدہ خاطر نہ ہوں، اُن کے اہل کتاب بھائی عنقریب غلبہ حاصل کر لیں گے اور یہ پیشین گوئی اُس نبوت کی بھی بہت بڑی دلیل بن جائے گی، جس پروہ ایمان لائے ہیں، اِس لیے کہ خدا کے سواکوئی بھی ایسی صراحت اور حتمیت کے ساتھ مستقبل کے بارے میں اِس طرح کی خبر نہیں دے سکتا۔" (البیان 4 / 43 – 44)



#### \_\_4\_\_

# انفس و آ فاق کی

## جملہ آیاتِ الہی کو بیان کرنے والی آیاتِ قرآنی

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی بعثت کے مقاصد میں سے ایک مقصد تلاوتِ آیات بھی تھا۔

یعنی الله تعالیٰ نے اپنے فرستادے کو قر آن میں مذکور دلائل وبر اہین سے لیس کر کے مبعوث فرمایا تھا۔ قر آنِ مجید میں اِس کے لیے 'یٹ گوا عکنے ہے 'ایتیک 'کے الفاظ آئے ہیں۔ اِس سے مراد الله کی آیتوں کو پڑھ کرسانا ہے۔ نبی صلی الله علیہ وسلم نے جب قر آنِ مجید کے مندر جات کو پڑھ کرسایا تو در حقیقت اِسی مقصد کو پورا فرمایا۔ یعنی آپ نے قر آنِ مجید کی صورت میں اُس کلام کو پڑھ کرسایا، جو الله کی قدرت و حکمت، خلق و تدبیر اور دیگر صفات پر انفس و آفاق کے دلائل کو بیان کرتا ہے۔ اِس کا ہر جملہ الی دلیل وبر ہان کی حیثیت رکھتا ہے، جس سے الله کی صفات، اُس کے احکام اور اُس کی مرضیات کا علم ہو تا ہے۔ اِسی اعتبار سے قر آنِ مجید کے کلمات و ارشادات بھی بہ منز لئر آیات ہیں اور اِسی بنا پر اُنھیں آیات قرار دیا گیا ہے۔

'یَتُلُوْا عَلَیْهِمْ ایْتِكَ 'کے مذکورہ الفاظ سورہُ بقرہ میں سیرنا ابر اہیم علیہ السلام کی دعا کے طور پر نقل ہوئے ہیں۔ار شادہے:

رَبَّنَا وَ ابْعَثُ فِيهُمِ رَسُولًا مِّنْهُمُ " "پروردگار، اور اُنھی میں سے تو اُن

کے اندرایک رسول اٹھا، جو تیری آیتیں اُنھیں سنائے اور اُنھیں قانون اور حکمت سکھائے اور اِس طرح اُنھیں پاکیزہ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ النِتِكَ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتُكِ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتُبِ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ....

(129:2)

بنائے...۔"

استاذِ گرامی جناب جاوید احمد غامدی اِس کی وضاحت میں لکھتے ہیں:

"آیت عربی زبان میں اُس چیز کو کہتے ہیں، جس سے کسی چیز پر دلیل لائی جائے۔
قرآن کاہر جملہ کسی نہ کسی حقیقت کے لیے دلیل وبرہان کی حیثیت رکھتا ہے۔ اِس کے لیے
آیت کا لفظ اِسی رعایت سے اختیار کیا گیا ہے۔ آیتیں سنانے کے لیے اصل میں 'ینٹلُؤا
عَلَیْهِمْ' کے الفاظ آئے ہیں۔ یہ اُس زور واختیار کو ظاہر کرتے ہیں، جس کے ساتھ اللّہ کا
رسول اُس کے سفیر کی حیثیت سے لوگوں کو اُس کا فرمان پڑھ کرسنا تا ہے اور پھر خدا کی
عدالت بن کر اُس کا فیصلہ اُن پر نافذ کر دیتا ہے۔"(البیان 1/131)

مولاناسید ابوالاعلی مودودی نے سور ہُ بقرہ (2) کی آیت 39 کے الفاظ 'وَالَّذِیْنَ کَفَنُوْا وَ کَذَّبُوْا بِالْیَتِنَآ میں لفظِ آیت کے مفہوم کو اِسی پہلوسے بیان کیاہے۔وہ لکھتے ہیں:

"آیت کے اصل معنی اُس نشانی یا علامت کے ہیں،جو کسی چیز کی طرف رہنمائی کرے۔ ... کہیں کتاب اللہ کے فقروں کو آیات کہا گیا ہے، کیونکہ وہ نہ صرف حق اور صدافت کی طرف رہنمائی کرتے ہیں، بلکہ فی الحقیقت اللہ کی طرف ہے جو کتاب بھی آتی ہے، اُس کے محض مضامین ہی میں نہیں، اُس کے الفاظ اور انداز بیان اور طرزِ عبارت تک میں اُس کے جلیل القدر مصنف کی شخصیت کے آثار نمایاں طور پر محسوس ہوتے ہیں۔" میں اُس کے جلیل القدر مصنف کی شخصیت کے آثار نمایاں طور پر محسوس ہوتے ہیں۔" (تفہیم القرآن 1 / 69)

چنانچہ قر آنِ مجید میں جابہ جا اِس کی مثالیں موجود ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جہاں انفس و آفاق کے دلائل کو آیات قرار دیاہے، وہاں قر آن کے فقر وں اور جملوں کے لیے بھی یہی لفظ استعال کیاہے۔مثال کے طور پر سور ۂ احقاف میں ارشاد فرمایاہے:

وَاذَا تُثْلَى عَلَيْهِمُ النَّنَا بَيِّنْتِ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لِلْحَقِّ لَتَّا جَاءَهُمُ لَّهٰذَا سِحْمٌ شَّبِيْنٌ. (7:46)

" اِنھیں جب ہماری کھلی کھلی آیتیں پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تو یہ منکرین حق کے بارے میں، جب کہ وہ اِن کے پاس آگیا ہے، کہتے ہیں کہ یہ تو کھلا ہوا جادو

تاہم، یہ بات ملحوظ رہنی چاہیے کہ جب قر آنِ مجید میں یہ لفظ قر آن کے فقروں کے لیے بھی استعال ہو تا ہے الگ نہیں ہو تا۔ بھی استعال ہو تا ہے تواس کے نتیج میں آیت کا اصل معنی و مفہوم اِس سے الگ نہیں ہو تا۔ اینی جب قر آن اپنے متن کے اجزا کے لیے آیت کا لفظ استعال کر تا ہے تو دلیل اور نشانی کا مفہوم اُس کے اندر بر قرار رہتا ہے، وہ اُس سے منفک نہیں ہو تا۔

سورہُ جاشیہ کا درتِ ذیل مقام ملاحظہ کیجیے۔ یہ بات پوری صراحت سے نمایاں ہو گی کہ لفظِ آیت استعال تو قر آن کی عبارت کے لیے ہوا ہے، مگر اِس میں انفس و آفاق کے دلائل کا مفہوم پوری طرح شامل ہے:

تِلُكَ اللهُ اللهِ نَتُلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِاَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَل

"بہ اللہ کی آیتیں ہیں، جھیں ہم حق
کے ساتھ شمھیں سنارہے ہیں تواللہ اور
اُس کی آیتوں کے بعد اور کون می بات
ہے، جس پر بیہ ایمان لائیں گے! تباہی
ہے ہراُس جھوٹے بدا عمال کے لیے۔
جو اللہ کی آیتیں سنتا ہے، وہ اُس کو
پڑھ کر سنائی جارہی ہیں، پھر بھی تکبر
کے ساتھ اپنی ضد پر اڑار ہتا ہے، گویا
اُس نے وہ سنی ہی نہیں ہیں۔ (یہ اُس کا
رویہ ہے)، سو اُسے ایک دردناک

يَّسْمَعُ الْيَتِ اللَّهِ تُتُلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِنَّ مُ مُنْتَكُبِرًا كَانَ لَّمُ يَسْمَعُهَا ۚ فَبَشِّمُهُ مُسْتَكُبِرًا كَانَ لَّمُ يَسْمَعُهَا ۚ فَبَشِّمُهُ لِعِذَابِ الِيْمِ. وَ إِذَا عَلِمَ مِنْ الْيَتِنَا شَيْعًا لَا الْتَخَذَاهِ الْهُرُوا اللَّهِ اللَّهِ لَكُمُ عَذَابٌ مُّهِ مِنْ .

عذاب کی خوش خبری سنادو۔ اور ہماری آتیوں میں سے (اسی طرح) اُسے جب کسی بات کا علم ہو تاہے تو اُس کو مذاق بنالیتا ہے۔ یہی ہیں جن کے لیے ذلت کاعذاب ہے۔

ان کے آگے جہتم ہے اور جو پھھ بھی افتوں نے (دنیا میں) کمایا ہے، وہ اِن کے ذرا بھی کام آنے والا نہیں ہے اور نہیں کا اللہ کے سوا نہ وہ جن کو اِنھوں نے اللہ کے سوا کار ساز بنا رکھا ہے، اِن کے پچھ کام آئیں گے اور اِن کے لیے بڑا عذاب ہے۔ یہ قر آن اصل ہدایت ہے اور جو این کے میکر ہیں، این کے لیے براد کار کی آیوں کے میکر ہیں، اُن کے لیے ایک دردناک عذاب اُن کے لیے ایک دردناک عذاب ہے، ایساکہ کیکی پیدا کردے۔"

مِنْ وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمُ أَو لا يُغْنِى عَنْهُمُ مَّا كَسُرُوا شِيغًا وَ لا مَا اتَّخَذُوْا مِنْ مَّا كَسَبُوا شَيغًا وَ لا مَا اتَّخَذُوْا مِنْ دُونِ اللَّهِ اوليهَا عَ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ. هٰذَا هُدَى قَ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِاليتِ رَبِّهِمُ لَهُمْ عَذَا كُومِ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِاليتِ رَبِّهِمِ لَهُمْ عَذَا بُ مِنْ رِّجْزِ اليهُمْ.

(11-6:45)

امام امین احسن اصلاحی نے اِس مقام کی جو تفصیل کی ہے، اُس سے آیتِ قر آن کے مفہوم کی حقیقت بوری طرح آشکار ہوجاتی ہے۔وہ کھتے ہیں:

" نین کا اشارہ آفاق و انفس کی اُنھی نشانیوں کی طرف ہے، جو اوپر کی آیات میں مذکور ہوئیں۔ فرمایا کہ اللہ کی توحید، اُس کی قدرت و حکمت اور اُس کے روزِ جزاوسزا کی میہ نشانیاں ہیں، جو اِس قر آن کے ذریعہ ہے ہم تم کو، اُن کے صحیح نتائج ولوازم کے ساتھ، پڑھ کر سنارہے ہیں۔ میہ نشانیاں اِس قدر واضح ہیں کہ کوئی ذی ہوش اِن کا انکار نہیں کر سکتا۔ اِنھی کے واقعی نتائج ولوازم کو قر آن تسلیم کرنے کی دعوت دے رہاہے۔ اگر تمھارے میہ اِنھی کے واقعی نتائج ولوازم کو قر آن تسلیم کرنے کی دعوت دے رہاہے۔ اگر تمھارے میہ

مخالفین اِن نشانیوں کے بدیہی نتائج کو تسلیم کرنے کو تیار نہیں ہیں تواب اِن سے زیادہ عقل اور دل کو مطمئن کرنے والی اور کون می چیز ہوسکتی ہے، جس پر ایمان لائمیں گے!

'نَتُلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ، ميس 'بِالْحَقِّ، سے مراد وہ قطعی اور حقیق نتائج ہیں، جو اِن نثانیوں پر غور کرنے سے سامنے آتے ہیں۔ یہ قید اِس حقیقت کی طرف اشارہ کر رہی ہے کہ جہاں تک اِن نشانیوں پر غور کرنے کا تعلق ہے، اِن پر غور تو دوسرے بھی کرتے ہیں، لیکن وہ اپنے مخصوص اور نہایت محدود زاویہ سے غور کرتے ہیں، اِس وجہ سے یا تو اُن حقا کُل تک پہنچ نہیں یاتے، جو اِن کے اندر مضمر ہیں یا پہنچتے تو ہیں، لیکن چو نکہ وہ اُن کے نفس کی خواہشوں کے خلاف ہیں، اِس وجہ سے اُن کے اعتراف سے گریز کرتے ہیں۔ مثلاً آسان و زمین کی نشانیوں پر فلکیات و ارضیات کے ماہرین بھی غور کرتے ہیں۔ انسان کی خلقت ير انالومي (ANATOMY) والے بھی تحقیق کرتے ہیں، حیوانات کے مختلف پہلوؤں پر علم الحیوانات والے بھی سر کھیاتے ہیں، رات اور دن کی گردش، بار شوں کے او قات و اثرات اور ہواؤں کے تغیر و تبدل پر موسمیات والے بھی بہت کچھ ہوا باندھتے ہیں، لیکن ان سب کاحال اِن کی تنگ نظری کے سبب سے مدہے کہ ہیرا پنی دور بینوں اور خور دبینوں سے تل کو تو د کھ لیتے ہیں، لیکن تل کے اوٹ کا پہاڑ اِن کو نظر نہیں آتا۔ موسمیات والے یہ پیشین گوئی تو کر دیں گے کہ آگے چو ہیں گھنٹے موسم گرم وخشک رہے گااوراُس کی کوئی الٹی سید ھی توجیہ بھی کر دیں گے۔اکثر حالات میں اُن کی پیشین گوئی صحیح بھی ثابت ہوتی ہے اور بعض حالات میں اُن کی پیش کر دہ توجیہ سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا، لیکن اُن کی نگاہ صرف ہواؤں کے تصرف کی نوعیت اور اُس کے اثرات کا اندازہ کرنے تک محدود رہ حاتی ہے۔ اِس سے آگے بڑھ کروہ اِس سوال پر غور کرنے کی زحمت نہیں اٹھاتے کہ اِن تصر فات کے پس پر دہ حقیقی مصرف کون ہے اور اُس کے حقوق و فرائض کیا ہیں! حالا نکہ کائنات کے اندر پیر تمام تصر فات و تغیرات جو ہوتے ہیں، پیراس لیے ہوتے ہیں کہ انسان اِس اصل سوال تک پہنچے، اِس کا حل دریافت کرے اور اگر خدا کا کوئی بندہ اُس کو اِس

سوال کا کوئی دل نشین حل بتائے تو اُس کو قبول اور اُس پر عمل کرے۔ قر آن نے اِن نشانیوں کے اِنھی پہلوؤں کو خاص طور پر بے نقاب کیاہے، جو اصل حقیقت پر روشنی ڈالنے والے ہیں۔ اِس وجہ سے اِس کو 'نَتْلُوْهَا عَلَیْكَ بِالْحَقِّ 'سے تعبیر فرمایاہے۔

اِسے ایک بڑی اہم حقیقت یہ واضح ہوئی کہ قرآن کی دعوت جبریا تحکم پر مبنی نہیں ہے۔ جو ہے، بلکہ تمام تر آفاق وانفس کے واضح دلائل اور عقل و فطرت کے بینات پر مبنی ہے۔ جو لوگ اِن کو نہیں مانتے، اُن کے نہ ماننے کی وجہ یہ نہیں ہے کہ یہ مخفی ہیں، بلکہ صرف یہ ہے کہ وہ اُن کو اپنے نفس کی خواہشوں کے خلاف پاتے ہیں، اِس وجہ سے اُن سے گریز کرنا چاہتے ہیں۔ جو لوگ اِس مرض میں مبتلا ہیں، ظاہر ہے کہ وہ کوئی بھی الی بات ماننے کو تیار نہیں ہو سکتے، جو اُن کی خواہش کے خلاف ہے، اگرچہ وہ سورج سے بھی زیادہ روشن ہو کر اُن کے سامنے آئے۔

دوسری حقیقت بید واضح ہوئی کہ اِس کا نئات میں سبسے زیادہ بدیمی، بلکہ ابدہ البدیہیات اللہ اور اُس کی نشانیاں ہیں۔ جو لوگ اُن کے منکر ہیں، وہ کسی بھی حقیقت کو ماننے کے اہل نہیں ہیں۔ وہ محض اپنی خواہشوں کے غلام، اپنے پیٹ اور تن کے پجاری ہیں۔ اِس طرح کے لوگ اگر پچھ نئی نشانیوں اور معجزات کا مطالبہ کریں تو اُن کے مطالبات لا اُق توجہ نہیں کے لوگ اگر پچھ نئی نشانیوں اور معجزات کا مطالبہ کریں تو اُن کے مطالبات لا اُق توجہ نہیں ہیں۔ اِس طرح کے اند ھوں کی آئی تھیں کوئی بڑے سے بڑا معجزہ بھی نہیں کھول سکتا۔" ہیں۔ اِس طرح کے اند ھوں کی آئی تھیں کوئی بڑے سے بڑا معجزہ تھی نہیں کھول سکتا۔" (تدبر قر آن 7 / 306 – 307)



# شق قمر کاواقعہ \_\_قر آنِ مجید کی روشنی میں

قر آنِ مجید میں شق قمر کا واقعہ سور ہ قمر (54) کی ابتدائی آیات میں مذکور ہے۔ اِس کی نوعیت اور حقیقت اور غرض وغایت کو جاننے کے لیے اِن آیات کے معانی و مطالب کو سمجھنا ضروری ہے۔ ارشاد فرمایاہے:

إِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ. وَإِنْ يَرُوْا الْيَةَ يُغْرِضُوْا وَيَقُوْلُوْا سِحْمٌ مَّسْتَعِرٌ. وَكَنَّ بُوْا وَ النَّبَعُوْا اَهُوَا عَمُمُ وَ مَّسْتَعِرٌ. وَكَنَّ بُوْا وَ النَّبَعُوْا اَهُوَا عَمُمُ وَ كُلُّ أَمُر مُّسْتَقِرٌ. (القم 1:54-3)

"وہ گھڑی قریب آگئ، جس سے اختیں خبر دار کیا جارہا ہے اور چاندشق ہوگیا۔ (گرید نہ مانیں گے) اور خواہ کوئی نشانی دیکھ لیس، اُس سے منہ ہی موڑیں گے اور کہیں گے: یہ تو جادو ہے، جو پہلے سے چلا آرہا ہے۔ (چنانچہ کہی ہوا ہے) اور اِنھوں نے اب بھی جھٹلا دیا اور اپنی خواہشوں کی پیروی کی ہے۔ اور (ہم نے اُسی وقت اِن کو نہیں کیٹرا، اِس لیے کہ ہمارے ہاں) ہر کام کے لیے ایک وقت مقررے۔"

اِس مقام کو جب قرآنِ مجید کے مجموعی مطالب اور نظم کلام کی روشنی میں پڑھا جائے تو

درج ذیل باتیں متعین ہوتی ہیں:

1۔ سورہ کے مضمون سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ ام القریٰ مکہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کے مرحلۂ انذارِ عام میں نازل ہوئی ہے۔ سورہ کاموضوع قیامت کا اثبات اور اُس کے حوالے سے انذار وبشارت ہے۔ اِس میں خداکی دینونت کے ظہور سے استدلال کیا گیاہے۔

2۔ سورہ کے مضمون سے یہ بھی واضح ہے کہ اِس میں خطاب قریش مکہ سے ہے، جو عذاب کے لیے کسی نشانی کا مطالبہ کر رہے تھے۔ درجِ بالا آیات میں 'وَانْ یَّرَوْا ایَّةً یُّعْرِضُوْا وَیَقُوْلُوْا سِحْ مُّسْتَبِدٌ '(اورخواہ کوئی نشانی دیکھ لیں، اُس سے منہ ہی موڑیں گے اور کہیں گے: یہ توجادو ہے، جو پہلے سے چلا آرہا ہے) کے الفاظ بھی اِسی بات کی تصری کرتے ہیں۔

۔ سورہ میں قوم نوح، قوم عاد، قوم شود، قوم لوط اور قوم فرعون کی سرگذشتوں کا حوالہ دیا ہے۔ واضح کیا ہے کہ اِن کی طرف اللہ کے رسول مبعوث ہوئے۔ اُن کے ساتھ اللہ نے این نشانیاں بھی نازل فرمائیں، مگریہ آخر دم تک جھٹلانے ہی پر کمر بستہ رہیں۔ لہذ اللہ نے اُن پر اپنا عذاب نازل فرمایا۔ قریش مکہ کا معاملہ اِن سے مختلف نہیں ہے۔ چنانچہ اُن کے ساتھ بھی وہی معاملہ ہوگا، جو سابقہ اقوام کے مجر مین کے ساتھ ہوا تھا۔ اِس بات کوایک حتی پیش گوئی کے طور پر ارشاد فرمایا ہے۔ سورہ کی آیت 45کے الفاظ ہیں:

سَيُهُزَهُ الْجَهْعُ وَيُوَلُّوْنَ الدُّبُرَ. "اِن كابيه جَمَّا عَقَريب شَكست كَمَا سَيُهُزَهُ الْجَهْعُ وَيُولُوْنَ الدُّبُر. اللهُ عَلَى الل

عذاب کی اِس پیش گوئی کے حوالے سے استاذِ گرامی نے لکھاہے:

" یہ صرتے پیشین گوئی ہے، جو ہجرت سے برسوں پہلے کر دی گئی تھی اور جس طرح کی گئی تھی، حرف بہ حرف اُسی طرح پوری ہو گئی۔ قریش پر اتمام ججت کے بعد یہ منظر پہلی مرتبہ معرکۂ بدر کے موقع پر دیکھا گیا۔ خدا کی افواج قاہرہ کے مقابل میں اُن کے جھے اِس —— شق القر 84 —— کے بعد کسی میدان میں بھی ٹھیر نہیں سکے، یہاں تک کہ مکہ فتح ہو گیااورلو گوں نے ہر جگہ اُٹھیں اپنی آئکھوں سے پیٹھ پھیر کر بھاگتے ہوئے دیکھ لیا۔"(البیان 91/5)

4۔ سورہ کا آغاز 'افتگر بَتِ السَّاعَةُ ' (قیامت کی گھڑی قریب آگئی ) کے الفاظ سے ہوا ہے۔
استاذِ گرامی کے الفاظ میں 'السَّاعَةُ ' سے یہاں قیامت کی گھڑی مراد ہے، ''جو رسول کے ملذ بین کے لیے اُس عذاب سے شروع ہو جاتی ہے ، جو اُس کی تکذیب پر اصرار کے نتیج میں اُن پر لازماً آتا ہے۔ '' الیعنی اُن کے اخروی فیصلے کا نفاذ اِسی د نیا میں ہو جاتا ہے اور اُن کی سزا بھی یہیں سے شروع ہو جاتی ہے۔ آخرت میں اُن کا مزید حساب کتاب نہیں ہوتا۔ وہ پہلے دنیوی عذاب جھیلتے ہیں ، پھر قبر کے عذاب میں مبتلا ہوتے ہیں اور پھر اُسی کے تسلسل میں دورخ کا ایند ھن بنتے ہیں۔ کفارِ قریش کو متنبہ کیا جارہا ہے کہ اگر وہ تکذیب اور تکفیر کی اِسی روش پر قائم رہے تو اُن کا انجام بھی یہی ہو گا۔ عنقریب اُن کا فیصلہ صادر ہو جائے گا اور اُن کے سلسلۂ عذاب کا آغاز ہو جائے گا۔

5- 'وَانْشَقَّ الْقَدُو' کے الفاظ چاند کے شق ہونے یا اُس کے بھٹ جانے کے بارے میں بالکل صری کہیں۔ 'انْشَقَّ 'ماضی کا فعل ہے، جو کسی عمل کے وقوع اور شکمیل پر دلالت کرتا ہے۔ یعنی شق ہونے کا فعل واقع ہو کریایئہ شکمیل کو پہنچ گیا۔ اِس سے آگے متصل آیت بھی اِسی بات کی تاکید وتوثیق کررہی ہے کہ یہ مستقبل میں ہونے والا کوئی واقعہ 21 نہیں ہے، جے ابھی ظہور پذیر ہوناہے، بلکہ ایساواقعہ ہے، جو واقع ہو چکا ہے۔ اگلی آیت یہ ہے: 'وَانْ یَّرُوْالْاَیَةُ یَّوْمُواْ سِخُمْ مُّسُتَبِدٌ '(اور خواہ کوئی نشانی دیکھ لیں، اُس سے منہ ہی موڑیں گے اور کہیں گہیں گئیں ۔ یہ توجادوہے، جو پہلے سے چلا آرہا ہے)۔

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> البيان 5/82\_

<sup>12</sup> بعض علا کے نزدیک بیہ مستقبل کے واقعے کا بیان ہے۔ اُن کے خیال میں ماضی کاصیغہ اُس کی قطعیت کو نمایاں کرنے کے لیے آیاہے۔

#### استاذِ گرامی بیان کرتے ہیں:

" وَإِنْ يَرُوْا اَيَةَ يُغْرِضُوْا وَيَقُولُوْا سِحْمٌ مُّسْتَوِرٌ " ' اورخواہ کوئی نشانی دکھے لیں، اُس سے منہ ہی موڑیں گے اور کہیں گے: یہ تو جادو ہے، جو پہلے سے چلا آرہا ہے ' کا جملہ اِس بات کی صری دلیل ہے کہ شق قمر کا یہ واقعہ مستقبل کی کوئی خبر نہیں ہے، بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں پیش آنے والا ایک واقعہ ہے، جس سے قرآن نے عذاب اور قیامت کے وقوع پر استدلال کیا ہے۔ اِس لیے کہ 'اِنشَقَ الْقَبَرُ' کے معنی اگریہ کے جائیں کہ چاندشق ہو جائے گاتواس کے بعد یہ جملہ بالکل بے جوڑ ہو جاتا ہے۔ ' (البیان 5/88) کہ چاندشق ہو جائے گاتواس کے بعد یہ جملہ بالکل بے جوڑ ہو جاتا ہے۔ ' (البیان 5/88) منسوب نہیں کیا جاسکتا۔ آیت 2 سے یہ بات پوری طرح واضح ہے کہ اِس کے مخاطبین منسوب نہیں کیا جاسکتا۔ آیت 2 سے یہ بات پوری طرح واضح ہے کہ اِس کے مخاطبین منسوب نہیں کیا جاسکتا۔ آیت 2 سے یہ بات پوری طرح واضح ہے کہ اِس کے مخاطبین کو جادو قریش ہیں، جن کے ہارے میں اللہ تعالیٰ نے بتادیا ہے کہ وہ اِس نوعیت کی نشانیوں کو جادو قریش ہیں، جن کے ہارے میں اللہ تعالیٰ نے بتادیا ہے کہ وہ اِس نوعیت کی نشانیوں کو جادو قرار دے کر جھٹلانے کا سلسلہ حاری رکھیں گے۔

## شق قمر کے واقعے کی نوعیت

شق قمر کو قرآنِ مجیدنے 'آیة' سے تعبیر کیا ہے۔ اِس کے معنی و مصداق اور اطلاق و استعال کے حوالے سے پہلے باب میں مفصل بحث کی گئی ہے۔ اِس بحث کی نوعیت اگلے مباحث کے فہم میں گویامقدمے کی ہے۔ اِس کی وجہ رہے کہ اُن کے علم واستدلال اور تحلیل و تجربہ میں اِسے اساس کی حیثیت حاصل ہے۔ اِس بنا پر مناسب ہو گا کہ گذشتہ باب کا خلاصہ سامنے رکھ لیاجائے۔ یہ چند نکات میں درج ذیل ہے:

\* 'آیة 'عربی زبان کامعروف لفظ ہے۔ اِس کے معنی علامت اور نشانی کے ہیں۔

\* یہ لفظ جب اللہ تعالیٰ کی نسبت سے بیان ہو تو اِس سے مراد انفس و آفاق کی وہ نشانیاں ہوتی ہیں، جو اُس کی مختلف صفات کی طرف متوجہ کرتی ہیں۔ \* قرآنِ مجید جب انسانوں کو اللہ کی صفات کے بارے میں توجہ دلانا چاہتا ہے تو وہ اِنھی آیات کو بہ طورِ دلیل پیش کر تاہے اور اِس طرح اُن کے لیے تذکیر وتر غیب، تہدید و تخویف اور تنبیہ و تعذیب کاسامان کر تاہے۔

\* اِس اصطلاحی مفہوم میں یہ لفظ قر آنِ مجید میں چار مختلف مصدا قات کے لیے استعال ہواہے۔

ایک، انفس و آفاق میں معمول کے مطابق ظاہر ہونے والی آیاتِ الہی کے لیے ۔۔۔ جو انفس و آفاق میں ظاہر وباہر ہیں اور جن کا تعلق اللہ کی قدرت کے عادی امور سے ہے۔ اللہ کا انسان کو مٹی کے خمیر سے تخلیق کرنایا سورج اور چاند کو ایک قانون کا پابند کرنایا آسان سے پانی برساکر مر دہ زمین کے اندر زندگی پیدا کرنایسی نوعیت کی آیات ہیں۔

دوسرے، — انفس و آفاق میں معمول کے خلاف ظاہر ہونے والی آیاتِ الہی کے لیے جو مافوق الفطرت اور خارقِ عادت ہیں اور اللہ کے براہِ راست حکم سے یاکار کنانِ قضاو قدر کے ذریعے سے واقع ہوتی ہیں۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ذریعے سے واقع ہوتی ہیں۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانۂ رسالت میں بنی اسر ائیل پر من وسلویٰ اترنا، صحر اے سینامیں اُن پر مستقل بادلوں کاسابہ رہنا، حضرت مسے علیہ السلام کا بن باپ کے پیدا ہونا اور گہوارے میں کلام کرنا ہی کی مثالیں ہیں۔

تیسرے، —انفس و آفاق کی خلافِ معمول ظاہر ہونے والی اُن آیاتِ الّہی کے لیے —جو مافوق الفطرت اور خارقِ عادت ہیں اور اللہ کے حکم پر اُس کے نبیوں کے ذریعے سے ظاہر ہوتی ہیں۔ اِنھی کو مذہبی اصطلاح میں ''معجزہ'' کہا جاتا ہے۔ اِس کے نظائر میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کے عصاکا سانپ بننا، اُس کی ضرب سے بارہ چشموں کا پھوٹنا، حضرت مسی علیہ السلام کا مر دوں کو زندہ کرنا اور رسالت مآب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی زبانِ مبارک پر کلام اللی کا جاری ہوناشامل ہیں۔

چوتھے، ۔۔۔انفس و آفاق میں حسبِ معمول اور خلافِ معمول ظاہر ہونے والی آیاتِ

الٰہی کو بیان کرنے والی آیاتِ قر آنی کے لیے ۔۔۔جو قر آن کے بین الدفتین درج ہیں اور اُس کی سور توں کے فقر وں کے طور پر تلاوت کی جاتی ہیں۔

اِن نکات کی روشنی میں اب سوال میہ ہے کہ سورۂ قمر میں لفظ 'آیۃ' مذکورہ چار اطلا قات میں سے کس اطلاق کو قبول کر تاہے؟

اگر ہم اِسے قرآن کے جملے یا آیت کے مفہوم میں لینا چاہیں تو ظاہر ہے کہ اِس کی کوئی گنجایش نہیں ہے۔ 'وَانْ یَّرَوْا اینَةً یُّعْرِضُوْا وَیَقُولُوا سِحْ مُّسُتَبِدٌ "کا جملہ، بلاشبہ قرآن کی آیت ہے، مگر اِس جملے کے اندر استعال ہونے والے لفظ 'آیة 'کا مطلب آیت قرآنی ہر گز نہیں ہونے ہے۔ اِس کی وجہ بیہ کہ یہ لفظ قرآن کے کسی فقرے یا بیان کے لیے نہیں، چاندشق ہونے کے واقعے کے لیے استعال ہواہے۔

اسی طرح اگر اِس کا اطلاق الفس و آفاق کی معمول کے مطابق ظاہر ہونے والی نشانیوں پر کیا جائے تو یہ بھی درست نہ ہوگا، کیو تکہ یہ معمول کا واقعہ نہیں ہے۔ معلوم انسانی تاریخ میں یہ واقعہ ایک ہی مرتبہ پیش آیا ہے۔ چاند کا طلوع و غروب، اُس کا عروج و محاق، اُس کی ماہ نو ، ماہ کا مل اور ماہ مشبہ کی مختلف صور تیں، اُس کا جزوی یا مکمل گر ہن، اُس کی سرخی، سفید کی اور سیاہی، اُس کی گر دش سے مہ وسال کا تعین، اُس کی کشش سے سمندر کا مدوجزر، اُس کی دل کش روشنی اور اُس کی و شنی اور کی گر دش سے مہ وسال کا تعین، اُس کی کشش سے سمندر کا مدوجزر، اُس کی دل کش روشنی اور اُس روشنی میں رات کے مسافروں کے لیے رہنمائی کا سامان، یہ سب اللہ کی آیات ہیں، اُس کی عظیم نشانیاں ہیں، مگر یہ سب روز مرہ اور معمول کے واقعات ہیں۔ اِن کے و قوع میں شسلسل اور تو اتر ہے۔ انسان اِن سے مانوس اور مربوط ہوتے ہیں۔ یہ آفاق کی عاداتِ مستمرہ ہیں، خوارقِ عادات نہیں ہیں۔ اِن سب کے برعکس شق قمر ایک خلاف معمول اور خارقِ عادت بیں، نہیں ہو سکتا۔

جہاں تک اُن آیات کا تعلق ہے، جو معجزات وخوارق کی صورت میں انبیا کے توسط سے ظاہر ہوتی ہیں تواُن کے زمرے میں بھی اِس واقعے کو شار نہیں کیا جاسکتا۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ اِس میں رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کا توسط اختیار نہیں کیا گیا۔ یعنی نہ آپ نے اپنی زبان سے کوئی الفاظ صادر فرمائے، نہ دستِ مبارک کے اشارے سے چاند کو دو ظرے ہونے کا تشار کا حکم دیا اور نہ اُس کی جانب کسی چیز کو پھینکا۔ الیمی کوئی صورت ہوتی توبلا شبہ ، اِس واقعے کا شار اُن آیات میں ہوتا، جو اللہ کے اذن پر انبیا کے ہاتھ سے ظاہر ہوتی ہیں۔

اب ایک ہی صورت باقی ہے کہ اِسے آیاتِ الٰہی کی اُس نوعیت پر محمول کیا جائے، جو خارقِ عادت توہے، مگر اللہ کی طرف سے بر اوراست ظاہر ہوئی ہے۔

چنانچہ درست تاویل یہی ہے کہ بیہ واقعہ ایسی غیر معمولی نشانی ہے،جواللہ کے براوراست تعلم سے ظاہر ہوئی اور اِس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے توسط کو اختیار نہیں کیا گیا۔ یعنی اِس کا شار اُس طرح کی نشانیوں میں ہوتا ہے، جیسی اِس سے پہلے بنی اسر ائیل کے پینمبروں کے زمانے میں ظاہر کی گئیں۔

رسالت مآب صلی الله علیه وسلم کے زمانے میں اِسی طرح کی نشانیاں دکھانے کا فیصلہ کیا گیا۔الله تعالیٰ کابیہ فیصلہ سورۂ لحم السجدہ اور سورۂ نمل میں بیان ہواہے۔ لحم السجدہ میں اعلان فرمایاہے:

"(تم مطمئن رہو، اے پغیر، اور یہ جھی متنبہ ہو جائیں)، اِنھیں ہم عنقریب اپنی نشانیاں آفاق میں بھی دکھائیں گے اور خود اِن کے اندر بھی، یہاں تک کہ اِن پر ظاہر ہو جائے گا کہ یہ قرآن بالکل حق ہے...۔"

سَنُرِيْهِمُ اليَّتِنَا فِى الْافَاقِ وَفِيَٓ اَنَّفُسِهِمُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ اَنَّهُ الْحَقُّ .... (53:41)

سورہ ممل میں ارشادہے:

ئم اینته "اور کهه دو که شکر الله بی کے لیے افیل عَمَّا ہے۔ وہ عنقریب اپنی نشانیاں سمھیں

وَقُلِ الْحَنْهُ لِلَّهِ سَيُرِيْكُمُ اليَّتِهِ فَتَغْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَبَّا

تَعْمَلُوْنَ. (93:27) و کھائے گا اور تم اُنھیں پیچان لوگ اور جو پچھ تم کر رہے ہو، تمھارارب اُس سے بے خبر نہیں ہے۔"

امام امین احسن اصلاحی نے لم السجدہ کے اعلان کو ''نبی صلی الله علیہ وسلم کے لیے تسلی اور مکذیین قرآن کے لیے تہدید ووعید'' کے الفاظ سے تعبیر کیا ہے۔ اِس کی وضاحت میں اُٹھول نے لکھاہے:

"مطلب یہ ہے کہ اگر یہ لوگ قر آن کو، اُس کے دلاکل کی بنیاد پر، مانے کے لیے تیار نہیں، بلکہ اُس کی تصدیق کے لیے ہماری نشانیاں ہی دیکھنے پر مصر ہیں تو عقریب وہ وقت بھی آ رہا ہے، جب ملہ کے اطراف میں بھی اور خود ملہ میں، قریش کے اندر بھی، اِس کی حقانیت کی الیی نشانیاں ظاہر ہوں گی کہ یہ پکارا ٹھیں گے کہ بے شک، قر آن بالکل حق ہے۔ 'آیات' سے مراد غلبہ حق اور ہزیمت باطل کے وہ آثار وشواہد ہیں، جن کی قر آن بالکل حق ہے۔ گوئی کی ہے۔ یہ پیشین گوئی اِس سورہ میں بھی چچھے تاریخی دلاکل کی روشنی میں گزر چکی ہے۔ ابتداءً تو قریش کے لیڈروں نے اِن باتوں کو تعلی پر محمول کر کے اِن کا مذاق اڑایا، لیکن جب ابتداءً تو قریش کے لیڈروں نے اِن باتوں کو تعلی پر محمول کر کے اِن کا مذاق اڑایا، لیکن جب لوگوں کے اندر اور اُس کے اطراف میں، یہاں تک کہ خود قریش کے ایچھ لوگوں کے اندر بھی اسلام جڑ پکڑنے لگا، تب اُن کو اور اُن کے پشت پناہوں کو پچھ تمنیہ ہوا۔ بالآخر ہجرت کے بعد غلبۂ اسلام کے ایسے واقعات پیش آئے کہ قریش تو در کنار روم وفارس کے لیے بھی اسلام کے مقابل میں ٹکنانا ممکن ہو گیا۔" (تدبر قر آن 7 / 128 – 129)

''لیعنی شمصیں پتا چل جائے گا کہ یہ وہی نشانیاں ہیں، جن کے بارے میں میں نے شمصیں خبر دار کر دیا تھا۔ چنانچہ معلوم ہے کہ ہجرت کے بعد یہ سب نشانیاں ظاہر ہو گئیں اور لو گوں نے بہ چہتم سر دیکھ لیا کہ خدا کے پیغیبر نے کتنی سچی باتیں بتائی تھیں۔'' (البیان 581/3)

چاند کو دو گلڑے کرنا، در حقیقت اُسی فیصلے کا اظہار تھا، جس کا اعلان پہلے کر دیا گیا تھا۔ یہ افاق میں ظاہر ہونے والی نہایت غیر معمولی اور عظیم الشان نشانی تھی۔ اِس کی جیرت انگیزی، اِس کی شان، اِس کے ہول اور اور اِس کے رعب و دبد بے نے اِسے ایک عظیم آیتِ الٰہی کے طور پر نمایاں کیا تھا۔ نوعیت کے اعتبار سے اِس کا شاراُن آیات میں ہو تا ہے، جو اللہ کی طرف سے براور است ظاہر کی گئی تھیں اور جن میں انبیا کے توسط کو اختیار نہیں کیا گیا تھا۔ گویا یہ اُسی فسم کی نشانیوں میں سے ہے، جیسی اِس سے پہلے بنی اسر ائیل کے پیغیر وں کے زمانے میں ظاہر کی گئیں۔ اِن کی مثالیں من وسلو کی کا اترنا، بدلیوں کا سایہ فکن ہونا، کوہِ طور کا معلق ہونا، سیدنا مسیح علیہ السلام کا بن باپ کے تخلیق بیاناہیں۔

### شق قمر کے واقعے کامقصد

قرآن سے یہ بھی واضح ہے کہ شق قمر کی نشانی کفارِ قریش کے لیے تھی اور اِس کا مقصد اُنھیں 'الساعة '، یعنی قیامت کی گھڑی کے بارے میں متنبہ کرنا تھا۔ رسول کے مکذبین کے لیے قیامت کی یہ گھڑی اُس عذاب سے شروع ہوتی ہے ، جو اُس کی تکذیب پر اصرار کے نتیج میں و نیا ہی میں بریا ہو جاتا ہے اور اِس گھڑی کا اتمام اُس وقت ہو گا، جب صور پھو نکا جائے گا اور قیامت واقع ہو جائے گا۔

اِس عذاب کی حقیقت کو سیجھنے کے لیے انبیا کی دعوت کو سیجھنا ضروری ہے۔ اِس کی تفصیل اِس طرح ہے کہ اللہ کے نبی دعوت الی اللہ اور قیامت کے انذار وبشارت کے لیے دنیا میں آتے ہیں۔ یعنی وہ اپنے مخاطبین کو اللہ پر وردگارِ عالم کی طرف بلاتے ہیں اور ماننے والوں کو قیامت میں ایچھے انجام کی خوش خبری سناتے ہیں اور نہ ماننے والوں کو برے انجام سے خبر دار کرتے ہیں۔ یہ نبیوں کا منصبی فریضہ ہے۔ اُن کے اِس فریضے کو قرآن نے اِن الفاظ میں بیان کیا ہے:

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ "لُوك ايك بى امت تھے۔ پھر النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّه (النَّبِيِّنَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْذِرِيْنَ.... (اُن مِي اختلاف پيدا ہوا تو) اللّه نے النَّبِيِّنَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْذِرِيْنَ.... (البقرہ 213:20) نبی بیجے، بشارت ویتے اور انذار کرتے ہوئے ۔"

نبی آخر الزمال حضرت محرصلی الله علیه وسلم کے بارے میں یہ تھم اِن لفظول میں آیا :

يَّا يَّهُهَا النَّبِيُّ إِنَّا اَرْسَلُنْكَ شَاهِدًا وَّ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

والااور(لوگوں کو تاریکیوں سے نکالنے

کے لیے)ایک روشن چراغ۔"

ان نبیول میں سے بعض ہستیول کو اللہ "نبوت" کے ساتھ "رسالت" کے منصب پر بھی فائز کرتے ہیں۔ اِس سے مراد میہ ہے کہ نبی اپنے مخاطبین پر حق کو آخری درجے میں واضح کر کے اُن پر اللہ کی جحت تمام کر دے۔ آسمان کی عدالت زمین پر لگ جائے اور جھٹلانے والول کے اُن پر اللہ کی جحت تمام کو اِسی د نیامیں طے اور عملاً نافذ کر دیا جائے۔ گویار سول کے ملذ بین کے اخر وی اور حتمی انجام کو اِسی د نیامیں طے اور جہنم کا فیصلہ اِسی زندگی میں ہو جائے۔ گر آن میں اِن رسولوں کی جو سر گذشتیں بیان ہوئی ہیں، اُن سے واضح ہے کہ حضرت نوح، قر آن میں اِن رسولوں کی جو سر گذشتیں بیان ہوئی ہیں، اُن سے واضح ہے کہ حضرت نوح، حضرت صالح، حضرت لوط، حضرت ہود، حضرت شعیب، حضرت موسیٰ علیہم السلام کے مشرین کے ساتھ یہی معاملہ ہوا۔ وہ آفاتِ ساوی کے ذریعے سے نیست و نابود کیے گئے۔ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کے مکذ بین کو بھی اِسی قانون کے تحت آپ کے صحابہ کی

تلواروں کے ذریعے سے ہلاک کیا گیا۔

اِس تناظر میں دیکھیے، سورہ کے آغاز میں فرمایا ہے کہ قریش کے مکرین کے لیے 'الساعة'، یعنی عذاب کی گھڑی قریب آگئی، جس کے بارے میں اللہ کار سول اُنھیں متنبہ کر ر ہاتھا اور اِس کی نشانی کے طور پر اللہ نے جاند کو شق کر کے دکھا دیا ہے۔ اِس تمہید کے بعد انبیاے سابق کی سر گذشتوں کا حوالہ دیاہے اور بتایاہے کہ اُن کے مخاطبین نے بھی اُٹھیں جھلا یا تھا تو اللہ نے اُنھیں نیست و نابود کر دیا۔ چنانچہ قوم نوح نے جھلا یا تو اُسے یانی میں غرق کر دیا، عاد نے حیطلایا تواُنھیں بادِ تند سے ہلاک کر دیا اور اُن کی لاشیں تھجور کے کھو کھلے تنوں کی طرح ہو گئیں، جو ہوا کے زور سے ادھر ادھر لڑھک رہے تھے، ثمود نے حجٹلایا تواللہ نے اُن کے لیے اونٹنی کو نشانی بنادیا اور جب اُنھوں نے اُس کی کو نچیں کاٹ دیں تو اللہ نے اُنھیں ہول ناک کڑک اور ہیبت ناک چیخ سے ہلاک کر دیا اور اُن کی آبادیوں کو بالکل یامال کر ڈالا، قوم لوط نے تکذیب کی تو اُنھیں پھر برسانے والی ہواسے تباہ وبرباد کر دیا، قوم فرعون نے جھٹلایا تو اُسے بھی زبر دست قوت سے دبوچ کر فناکر ڈالا۔ اِن تاریخی شہاد توں کو پیش کرنے کے بعد فرمایا ہے کہ اگر اِن قوموں کے جھٹلانے کا نتیجہ عذاب کی صورت میں نکلاہے تو تمھارے حھلانے کا نتیجہ مختلف کیسے ہو سکتاہے؟اگر تم کچھ دیر اور اِسی روش پر قائم رہے تو سمجھ لوتمھارے عذاب کاوقت بھی قریب آلگاہے۔شق قمر کاغیر معمولی واقعہ اِسی کی ایک نشانی ہے۔ یہ اِس حقیقت کا پتادیتی ہے کہ جو قادرِ مطلق جاند جیسے عظیم کڑے کو دو ٹکڑے کر کے پھر جوڑ سکتا ہے، اُس کے لیے تمھارے جوڑ بند الگ کر کے دوبارہ جوڑنا چنداں مشکل نہیں ہے۔ چنانچہ آگاہ رہو کہ تمھاری قیامتِ صغریٰ کی ساعت بھی قریب ہے اور اُسی کے تسلسل میں قیامت کبریٰ کی ساعت بھی زیادہ دور نہیں ہے۔ سورہ کے آخری ھے میں ارشاد فرمایاہے:

اکُفّااَرُکُمْ خَیْرٌ مِّنْ اُولَیِکُمْ اَمْ لَکُمْ "(قریش کے لوگو، پھر) تمھارے ہے

بَرَآءَةٌ فِي الزُّبُرِ. اَمْ يَقُوْلُوْنَ نَحْنُ جَبِيْعٌ مُّنْتَصِمٌ. سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُوْنَ الْجَمْعُ وَيُولُوْنَ الدَّبُرَ. بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمُ وَالسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمُ وَالسَّاعَةُ اَوْهُى وَامَرُّ.

(القمر 43:54-46)

منکرین کیا اُن سے پچھ بہتر ہیں یا صحیفوں میں تمھارے لیے کوئی معافی کھی ہوئی ہے؟ کیااِن کاز عم ہے کہ ہم ایسا جھا ہیں، جو مقابلہ کرلے گا؟ (سن لو)، اِن کا یہ جھا عنقریب شکست کھا جائے گا اور یہ پیٹھ پھیر کر بھاگ رہے ہوں گے۔ نہیں، بلکہ اِن سے جو وعدہ ہوں گے۔ نہیں، بلکہ اِن سے جو وعدہ تو قیامت کا دن ہے اور قیامت کا دن ہے ہوں گئے ہو گا۔"

امام املین احسن اصلاحی نے سورہ کے آغاز اور اختتام میں لفظ 'اکسیَّاعَدُّ' کی جس طرح وضاحت کی ہے،اُس سے شق قمر کامقصد پوری طرح واضح ہو گیاہے۔وہ لکھتے ہیں:

" السّاعة " سے مراد فیصلہ اور عذاب کی گھڑی ہے۔... یہ بات ہم جگہ واضح کرتے آرہے ہیں کہ اللہ کے رسولوں نے اپنی قوموں کو دو عذابوں سے ڈرایا ہے۔ ایک تو اُس عذاب سے جو اِس د نیا میں لاز ماً قوم پر آ کے رہتا ہے، اگر وہ رسول کے انذار کو خاطر میں نہیں لاتی، بلکہ اُس کی تکذیب پراڑ جاتی ہے۔ دوسرے اُس عذاب سے جو آخرت میں میں نہیں لاتی، بلکہ اُس کی تکذیب پراڑ جاتی ہے۔ دوسرے اُس عذاب سے جو آخرت میں میشن آئے گا۔ اِن دونوں عذابوں میں فرق صرف آغاز و پیمیل یا تمہید اور خاتمہ کا ہے۔ رسول کی تکذیب کے عذاب میں جو قوم پکڑی جاتی ہے، وہ در حقیقت آخرت کے عذاب ہی کہ کی جاتی ہے، اِس وجہ سے لفظ 'السّاعة 'بسااو قات اِن دونوں ہی عذابوں پر مشتمل ہو تا ہے۔ اِس پہلو سے غور سے قوم جو گا کہ ہر قوم جس کے اندر رسول آ گیا، مشتمل ہو تا ہے۔ اِس پہلو سے غور سے قوم جو گا کہ ہر قوم جس کے اندر رسول آ گیا، اُس کے فیصلہ کی گھڑی سر پر آ گئی۔ گویا 'اِفْتَوَرَبَتِ السّاعة 'کا اسلوب بیانِ مبالغہ کا اسلوب

نہیں، بلکہ یک سربیان حقیقت ہے۔

'وَانْشَقَّ الْقَدَرُ'۔یہ علامت بیان ہوئی ہے عذاب کی گھڑی کے قریب آنے کی۔اللہ تعالیٰ کی ایک سنت کاحوالہ ہم اِس کتاب میں جگہ جگہ دے چکے ہیں کہ یوں تواس زمین و آسان کی ایک سنت کاحوالہ ہم اِس کتاب میں جگہ جگہ دے چکے ہیں کہ یوں تواس زمین و آسان کے چپہ چپہ پر اِس کی قدرت و حکمت کی نشانیاں موجود ہیں اور آئے دن نئی نئی نشانیاں بھی ظاہر ہوتی رہتی ہیں، لیکن رسولوں کی بعثت کے زمانے میں اللہ تعالیٰ خاص طور پر ایسی نشانیاں ظاہر فرماتا ہے، جن سے رسول کے انذار اور اُس کے دعوا ہے رسالت کی صدافت ظاہر ہوتی ہے...

اِن نشانیوں کا مقصود، جیسا کہ ہم نے اشارہ کیا، رسول کے اندار کو تقویت پہنچاناہوتا ہے۔ رسول جن باتوں کی منادی زبان سے کرتا ہے، اُس کی تائید کے آثار و شواہد اِس کا کنات میں بھی، مختلف شکلوں میں، ظاہر ہوتے ہیں تا کہ لوگوں پر اللہ تعالیٰ کی جت اچھی طرح پوری ہو جائے۔ اِسی طرح کی ایک نشانی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اندار کی تائید کے لیے چاند کے پھٹنے کی صورت میں ظاہر ہوئی تا کہ منکرین عذاب و قیامت پر یہ بات اچھی طرح واضح ہو جائے کہ قر آن اُن کو جو ڈرارہا ہے کہ زمین اُس دن ہلادی جائے گی، پہاڑ پاش پاش ہو کر فضا میں اڑنے لگیں گے، سمندر اہل پڑیں گے، سورج تاریک ہو جائے گا؛ یہاڑ پاش یا آن کو مرعوب کرنے کے لیے نہیں بیان ہوئی ہیں، بلکہ یہ حقائق ہیں، جو شکی عن ایک دن چیش آئے رہیں گے اور یہ بعید از امکان بھی نہیں ہیں، اِن کے شواہد کسی نہ کسی شکل میں اِس دنیا میں بھی سامنے آتے رہتے ہیں۔...

کفارِ قیامت کوجو بہت بعید از عقل چیز خیال کرتے تھے، اِس کا ایک بہت بڑا سبب بیہ بھی تھا کہ یہ کس طرح ممکن ہے کہ یہ ساری کا نئات ایک دن بالکل در ہم بر ہم ہو جائے۔
پہاڑوں سے متعلق اُن کا جو سوال قر آن میں نقل ہواہے، اُس سے معلوم ہو تاہے کہ اِن
چیزوں کو وہ بالکل اٹل، غیر متز لزل اور غیر فانی سجھتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے شق قمر کی نشانی دکھاکر اُن کو بتایا کہ اِس کا نئات کی چیزوں میں سے کوئی چیز بھی،خواہوہ کتنی ہی عظیم ہو،نہ خود

----باب دوم -----

مختارہے، نہ غیر فانی، نہ غیر متزلزل، بلکہ ہر چیز اللہ تعالیٰ کے تھم کے تابع ہے۔ وہ جب چاہے گا، اُن سب کو در ہم بر ہم کر کے رکھ دیے گا۔...

یہ امریبال ملحوظ رہے کہ اوپر والی آیت (افْتَرَبَتِ السَّاعَةُ) میں اُس عذاب وہزیت کا ذکر تھا، جس سے رسولوں کے مکذیبین کولاز مآیی دنیا میں سابقہ پیش آتا ہے۔ اِس آیت (بَلِ السَّاعَةُ مَدْعِدُهُمْ وَ السَّاعَةُ اَدْهٰی وَ اَمَرُ ) میں اُس عذاب کا حوالہ ہے، جو اصل روزِ حساب، لینی قیامت میں اُن کے سامنے آئے گا اور جو بڑا ہی کشمن ہو گا۔ اِس کتاب میں جگہ جگہ ہم اِس سنت الٰہی کا حوالہ دے چکے ہیں کہ رسولوں کی تکذیب کرنے والے اِس دنیا میں بھی لاز مَاشکست کھاتے ہیں اور آخرت تو اُن کی رسوائی کی جگہ ہے ہی۔''

(تدبر قرآن8/90-91،113)



## شق قمر کاواقعه —احادیث و آثار کی روشنی میں

شق قمر کاواقعہ اصلاً قرآنِ مجید میں مذکورہے۔اُس نے اِس قسم کی نشانیوں کے پس منظر اور خاص اِس واقعے کی نوعیت اور غرض وغایت کو پوری صراحت سے واضح کیا ہے۔ چنانچہ اِس واقعے کی تشر تک و تفصیل میں اُس کے مندرجات کو اساسی حیثیت حاصل ہے۔ تاہم، اِس کا ذکر متعدد صحابۂ کرام نے بھی کیا ہے۔ اِن میں حضرت علی، حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت جبیر بن مطعم، حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت حذیفہ بن مطعم، حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت حذیفہ بن کمان اور حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہم نمایاں ہیں۔ اِن میں سے بعض عینی شاہد ہیں اور بعض نے اِسے دوسروں کی شہادت پر روایت کیا ہے۔ یہ روایات احادیث و آثار کی صورت میں بخاری، مسلم، ترمذی، احمد، ابو عوانہ، ابو داؤد طیالی، عبدالرزاق، ابن جریر، بیہقی، طبر انی، ابن مر دویہ اور ابو نعیم اصفہانی کے مجموعوں میں متعدد اور مختف سندوں کے ساتھ طبر انی، ابن مر دویہ اور ابو نعیم اصفہانی کے مجموعوں میں متعدد داور مختف سندوں کے ساتھ منقول ہیں۔ اِن روایات کو راویوں کے مشاہدے کے اعتبار سے دو زمروں میں تقسیم کیا جا

1۔ شق قمر کامشاہدہ کرنے والے اصحاب کی روایات

2۔ شق قمر کامشاہدہ نہ کرنے والے اصحاب کی روایات

ذیل میں اِسی ترتیب سے مذکورہ روایات کا تجزیہ کیا گیا ہے۔ البتہ، اِس کے مطالعے سے پہلے شق قمر کے زمانے کا تعین ضروری ہے۔

### شق قمرکے و قوع کازمانہ

شق قمر کا واقعہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں ہجرت سے پہلے رو نماہوا تھا۔ تاریخ وسیرت اور حدیث و تفسیر کے علما کا اِس پر اتفاق ہے۔ اُن کے اندازے کے مطابق یہ واقعہ ہجرت سے تقریباً پانچ سال پہلے مکہ مکرمہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی میں پیش آیا تھا۔ آپ اُس وقت منی میں شھے۔ اِس موقع پر متعدد صحابۂ کرام اور کفارِ قریش نے اِس کامشاہدہ کیا تھا۔

شارح بخاری حافظ ابنِ حجر عسقلانی" فتح الباری" میں انشقاق القمر کی روایتوں کے تحت کھتے ہیں:

"ایک روایت میں راوی (حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ) نے بیان کیا ہے کہ شق قمر کا واقعہ مکہ میں رونما ہوا تھا۔ اس سے مرادیہ ہے کہ جب چاند دو ککڑے ہوا تو وہ مدینہ کی طرف ہجرت سے پہلے مکہ میں تھے۔"

قال: انشق القبر ببكة يعنى: أن الانشقاق كان وهم ببكة قبل أن يهاجروا إلى البدينة. (184/7)

"المواهب اللدنية" يين علامه احمد بن محمد قسطلاني نے لکھاہے:

"یہ واقعہ مکہ مکرمہ میں ہجرت سے تقریباً پانچ سال پہلے رو نماہوا۔"

كان بمكة قبل الهجرة بنحوخمس سنين.(254/2)

مولانا ابوالاعلیٰ مودودی نے بھی اِسی تاریج کی تصریح کی ہے۔وہ لکھتے ہیں:

" تمام روایات کو جمع کرنے سے اِس کی جو تفصیلات معلوم ہوتی ہیں، وہ یہ ہیں کہ یہ ہجرت سے تقریباً پانچ سال پہلے کا واقعہ ہے۔ قمری مہینے کی چود ھویں شب تھی۔ چاند ابھی اہجر ت سے تقریباً پانچ سال پہلے کا واقعہ ہے۔ قمری مہینے کی چود ھویں شب تھی۔ چاند ابھی طلوع ہوا تھا۔ یکا یک وہ چیٹا اور اُس کا ایک مکڑ اسامنے کی پہاڑی کے ایک طرف اور

دوسر انگلزادوسری طرف نظر آیا۔ بیہ کیفیت بس ایک ہی لخظہ رہی اور پھر دونوں ککڑے باہم جڑ گئے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اُس وقت منی میں تشریف فرما تھے۔"

(تفہیم القرآن 5 / 229)

سید سلیمان ندوی نے بیان کیا ہے کہ یہ واقعہ کفارِ قریش کے لیے آخری نشانِ ہدایت تھا۔ اتنی بڑی نشانی کو دیکھ کر بھی جب قریش ایمان نہ لائے تواللہ نے آپ کو تھم دیا کہ اب ججت تمام ہوگئی ہے، اِس لیے اِس قوم کو چھوڑ کر ہجرت کر جائے۔ وہ لکھتے ہیں:

"ہدایت کی اِن نشانیوں میں کفارِ مکہ کے لیے سب سے آخری اور فیصلہ کن نشان شق قمر کا تھا، جس کے بعد آیاتِ ہلاکت کا آغاز ہونے والا تھا... جبرت سے پہلے شق قمر کا نشان ظاہر ہوااور اُس کو دیکھ کر جبی جب قریش کے رؤسا اسلام نہ لائے تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو مکہ سے ہجرت کا حکم ہوا اور ہلاکت کے عذاب کے نازل ہونے کا وقت قریب آگیا۔ صحابہ رضی اللہ عنہم میں اسر ار نبوت کے جو محرم شے، وہ پہلے ہی سمجھ چکے شے کہ بیع ہجرت قریش کی بربادی کا پیش خیمہ ہے۔ متدرک حاکم (جلد 3، ص: 7) اور مند ابن حنبل (جلد 1، ص: 216) میں ہے کہ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مکہ سے نکلے تو محرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کہا (انا مللہ) مکہ والوں نے اپنے پیغیر کو نکال دیا، بیضرور ہلاک ہو جا تھیں گے، چنانچہ (اُذِنَ لِلَّذِیْنَ) والی قال کی آیت نازل ہوئی۔" دیا، اب یہ ضرور ہلاک ہو جا تیں گے، چنانچہ (اُذِنَ لِلَّذِیْنَ) والی قال کی آیت نازل ہوئی۔"

## شق قمر کامشاہدہ کرنے والے اصحاب کی روایات

واقع کی تفصیلات اور روایات کے بعض اشارات سے قرین قیاس یہی ہے کہ اِس موقع پر صحابۂ کرام کی ایک معتد بہ تعداد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہم راہ موجود تھی۔ تاہم، جن اصحاب نے اِسے روایت کیا ہے، اُن میں سے عینی شاہدین کی تعداد تین ہے۔ یہ حضرت

عبد الله بن مسعود، حضرت على بن افي طالب، حضرت جبير بن مطعم رضى الله عنهم بين ـ إن كي روايات درج ذيل بين:

#### 1 \_ حضرت عبد الله بن مسعو در ضي الله عنه كي روايت

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کمی صحابی ہیں۔ اِن کا شار ابتدائی ایمان لانے والوں میں ہو تاہے۔ شق قمر کے موقع پر اِن کی عمر تقریباً چو ہیں پچپیں سال تھی۔ اِس واقعے کی روایات میں اِنھی کی روایت کو جینیت حاصل ہے۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ وہ واقعے کے عینی شاہد ہیں اور اُنھوں نے اِس کے و قوع کے زمانے اور مقام، دونوں کا تعین کیا ہے۔ اِس طرح اِس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا واقعے پر ردِ عمل بھی مذکور ہے۔ یہ روایت کم و بیش اُن تمام محد ثین نے نقل کی ہے، جھوں نے انشقاق القمر کو اپنی کتابوں میں موضوع بنایا ہے۔ اِس کا خلاصہ درج ذبل ہے:

\* بخاری ومسلم کے مختلف طرق سے واضح ہے کہ حضرت عبد الله بن مسعود رضی الله عنہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ منلی <sup>13</sup> میں موجود تھے۔

- \* اُنھوں نے دیکھا کہ چاند کے دو ٹکڑے ہو گئے۔
- \* ایک ٹکڑ االگ ہو کر پہاڑ کے دوسر ی جانب چلا گیا۔
- \* نبی صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: تم لوگ گواہ رہنا۔

بیہقی کے طریق میں یہ اضافہ ہے کہ اِس واقعے پر کفارنے تبصرہ کیا کہ لگتاہے کہ محمد صلی

<sup>13</sup> دوپہاڑیوں کے در میان یہ ایک وسیع میدان ہے، جس کا فاصلہ مکہ سے تقریباً پانچ کلو میٹر ہے۔ 8/ ذوالحجہ کو مکہ سے آنے کے بعد اور 10/ ذوالحجہ کو عرفات سے واپس آکر حجاج بہیں قیام کرتے اور جج کے باقی مناسک پورے کرتے ہیں۔

الله علیہ وسلم نے ہم پر جادو کر دیاہے۔ لہذا باہر سے آنے والوں کا انتظار کرو۔ اگر وہ تصدیق کریں تواس کامطلب ہے کہ واقعہ حقیقی ہے۔ جب باہر سے آنے والوں سے بوچھا گیا تو اُنھوں نے بتایا کہ وہ بھی اِس کامشاہدہ کر چکے ہیں۔

روایت کے چند نمایندہ طرق درج ذیل ہیں:

حدثنا عبدان، عن ابي حبزة عن الاعبش، عن إبراهيم، عن ابي معبر، عن عبدالله رضى الله عنه، قال: انشق القبر ونعن مع النبى صلى الله عليه وسلم ببنى، فقال: الشهدوا وذهبت في قة نحوالجبل.

"ہم سے عبدان نے بیان کیا، اُن سے ابو حمزہ محمد بن میمون نے، اُن سے الم المحمر نے، اُن سے ابراہیم نے، اُن سے ابو معمر نے اور اُن سے عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ جس وقت چاند کے دو گلڑے ہوئے تو ہم نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ منی کے میدان میں موجود شے۔ آپ نے فرمایا تھا: لوگو، گواہ رہنا۔ اور چاند کا ایک گلڑا دو سرے سے الگ ہو کر پہاڑی طرف چلا گیا تھا۔"

"ہم سے ابو کبر بن ابی شیبہ، ابو

کریب اور اسحاق بن ابراہیم نے بیان

کیا، اُن سے ابومعاویہ نے بیان کیا۔
اُنھوں نے کہا کہ ہم سے عمر بن حفص
بن غیاث نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا

کہ اِن دونوں کومیرے والدنے الاعمش
کے حوالے سے بیان کیا۔ اور ہم سے

حدثنا ابو بكر بن ابى شيبة، وابو كريب، وإسحاق بن إبراهيم جبيعًا، عن ابى معاوية. وحدثنا عبر بن حفص بن غياث، حدثنا ابى كلاهما، عن الاعش. وحدثنا منجانب بن الحارث التبييى واللفظ له اخبرنا ابن مسهر، عن الاعمش، عن إبراهيم عن

ابي معبر، عن عبد الله بن مسعود، قال: بينهانحن معرسول الله صلى الله عليه وسلم بهنى إذا انفلق القبر فلقتين، فكانت فلقة وراء الببل وفلقة دونه فقال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: اشهدوا. (مسلم، رقم 7250)

منجاب بن الحارث التميى في بيان كيا، اور يه لفظ أخصى كے ليے ہے، جميں ابن مسهر في خبر دى، أن سے اعمش في بيان كيا، أن سے ابرا جيم في، أن سے ابو معمر في، أن سے سيرناعبد الله بن مسعود رضى الله عنه روايت كرتے ہيں كه جم رسول الله صلى الله عليه وسلم كے ساتھ منى ميں تھے كہ چاند پھٹ كر دو ظرف ہو ميں سختے كہ چاند پھٹ كر دو ظرف بو ايد ايك گل او پہاڑ كے إس طرف ربا ايد أس طرف چلا گيا۔ رسول الله عليه وسلم في چلا گيا۔ رسول الله عليه وسلم في خرمايا: گواه الله عليه وسلم في خرمايا: گواه

"ہم سے عبید اللہ بن معاذ العنبری
نے بیان کیا، اُضوں نے کہا کہ ہم سے
ہمارے والد نے بیان کیا، اُنھوں نے
کہا کہ ہم سے شعبہ نے بیان کیا، اُن
سے اعمش نے، اُن سے ابراہیم نے،
اُن سے الی معمر نے اور اُن سے سیدنا
فن سے الی معمر نے اور اُن سے سیدنا
عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان
کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ
وسلم کے زمانے میں چاند پھٹ کر دو
وسلم کے زمانے میں چاند پھٹ کر دو

حدثنا عبيدالله بن معاذالعنبرى، حدثنا ابى، حدثناشعبة عن الاعش، عن إبراهيم، عن ابى معبر، عن عبد الله بن مسعود، قال: انشق القبر على عهد رسول الله صلى الله عليه وطلم فلقتين، فستر الجبل فلقة، وكانت فلقة فوق الجبل، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اللهم اشهد. (مملم، رقم 1251)

پہاڑ کوڈھائک لیااور ایک مکڑا پہاڑک اوپر رہا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے اللہ، میں گواہی دیتا ہوں۔"

أخبرنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ، ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا العباس بن محمد، ثنا سعيد بن سليمان، ثنا هشيم، ثنا مغيرة، عن أبي الضحى، عن مساوق، عن عبد الله يعنى ابن مسعود، قال: انشق القبر بهكة حتى صار في قتين فقال كفار أهل مكة هذا سحرسحى كم به ابن أبي كبشة.

"ہمیں ابو عبد اللہ محمہ بن عبداللہ حافظ نے خبر دی کہ اُن سے ابو عباس محمہ بن یعقوب نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے عباس بن محمہ نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے سعید بن سلیمان نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے سعید بن ہم سے ہشیم نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے ہشیم نے بیان کیا، اُن سے مغیرہ نے، اُن سے ابو ضحیٰ نے، اُن سے معبداللہ بن مسعود نے، اُن سے عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ مکہ میں چاند پھٹ گیا، یہاں تک کہ دو میں چاند پھٹ گیا، یہاں تک کہ دو سے کہا کہ یہ جادو تھا، جو ابنِ ابی کبشہ 14

14 کفارِ قریش بعض او قات رسول الله صلی الله علیه وسلم کاذکر"ابنِ ابی کبشه"کے لقب سے کرتے سے ۔ اِس نسبت کی تحقیق میں مور خین و محدثین نے متعدد آرا پیش کی ہیں۔ ایک راے یہ ہے کہ بیہ زمانۂ ماضی کی ایک شخصیت و جزبن غالب سے نسبت ہے، جس کی کنیت ابو کبشہ تھی اور وہ بتوں کی پرستش سے انکار کرتا تھا اور لوگوں کو بھی اُس سے منع کرتا تھا۔ بلاذری نے لکھا ہے:

نے تم لو گوں پر کر دیا تھا۔

انظروا السفار فإن كانوا راوا مارايتم فقد صدق وإن كانوالم يروا مارايتم فهو سحى سحىكم به قال فسئل السفار قال: وقدموا من كل وجه، فقالواراينا.

(الاعتقاد البيهقي 1 /269)

باہر کے لوگوں کا انتظار کرو۔ اگر انتظار کرو۔ اگر انتظار کرو۔ اگر دیکھا، جو تم نے دیکھا، جو تم نے دیکھا ہو گا اور اگر انتھوں نے وہ کچھ نہیں دیکھا، جو تم نے دیکھا ہو تم نے دیکھا ہو تم نے دیکھا ہو تم نے تم پر کیا۔ راوی بیان کرتے ہیں کہ جب مختلف اطراف سے لوگ آئے تو انتھوں نے انتھوں نے بیاکہ ہم بھی یہ منظر دیکھ بچے ہیں۔" بتایا کہ ہم بھی یہ منظر دیکھ بچے ہیں۔"

## 2۔ حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کی روایت

طحاوی کی "شرح مشکل الآثار "میں حضرت علی رضی اللّه عنه کی روایت نقل ہوئی ہے۔ بیہ مختصر روایت ہے۔ اس میں بیان ہواہے کہ جب بیہ واقعہ رونما ہوا تو وہ اور بعض دیگر صحابہ نبی صلی اللّه علیہ وسلم کے ہم راہ موجو دیتھے۔ روایت بیہ ہے:

''ہم سے علی بن عبدالرحمٰن بن محمد بن مغیرہ مخزوی کوفی نے بیان کیا، حدثنا على بن عبد الرحمنِ بنِ محمد بن المغيرة المخزومي الكوني،

"ایک راے میہ ہے کہ و جزبن غالب خزاعی تھے، جور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نانا وہب بن عبد مناف زہری کی والدہ ہند بنت ابی قیلہ کے والد تھے۔ وہ مکہ میں رہنے لگے تھے اور اُس کے اکابر میں شار ہونے لگے تھے۔ بعض آرا کے مطابق نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے رضاعی والدکی کنیت ابو کبشہ تھی۔"(انساب الاشر اف 1 / 91)

—شق القر 104 —

اُنھوں نے کہا کہ ہم سے لوین نے بیان
کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے حد تئے بن
معاویہ جعفی نے بیان کیا، اُن سے ابو
اسحاق نے، اُن سے ابوحذیفہ نے بیان
کیا کہ ابوجعفر — جو سلمہ بن صہیب
الارجی ہیں — نے کہا کہ حضرت علی
رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں: (ہم نے
دیکھا کہ) چاند شق ہو گیا اور اُس وقت
ہم رسول اللہ علیہ السلام کے ساتھ

حدثنا لوين، حدثنا حديج بن معاوية الجعفى، عن أبي إسحاق، عن أبي حذيفة قال أبو جعفى \_ وهو سلمة بن صهيب الارحبى \_ عن على بن أبي طالب رضى الله عنه قال: انشق القهر، ونحن مع رسول الله عليه السلام. (رقم 696)

## 3۔ حضرت جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ کی روایت

حضرت جبیر بن مطعم رضی الله عنه مطعم بن عدی کے صاحب زادے ہیں۔ مطعم بن عدی وہی شخصیت ہیں، جھول نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کو طا نف سے والیسی پر پناہ دی مظمی حضی حضرت جبیر رضی الله عنه صلح حدیبیہ اور فتح مکہ کے در میانی زمانے میں مشرف بہ اسلام ہوئے۔ شق قمر کے موقع پر وہ مکہ میں نبی صلی الله علیه وسلم کے قریب موجو دیتھے۔ اُن سے منقول ترمذی اور "المجم الکبیر للطبر انی"کی روایات کا خلاصہ بیہے:

- \* ترمذی میں ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں چاند بھٹ کر دو ٹکڑے ہو گیا۔ ۔
  - \* ایک <sup>فک</sup>ڑ اایک پہاڑ پر اور دوسر ادوسرے پہاڑ پر آگیا۔
- \* کفار میں سے بعض لو گوں نے کہا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم پر جادو کر دیاہے۔ بعض نے کہا کہ وہ ہم پر توجاد و کر سکتے ہیں، مگر سب لو گوں پر جادو تو نہیں کر سکتے۔

"المعجم الكبير للطبر انی"میں ہے كہ اِس موقع پر حضرت جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ نبی صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے پاس موجو د تھے۔

#### روايات درج ذيل ہيں:

حدثنا عبدبن حبيد، حدثنا محدد بن كثير، حدثنا سليمان بن كثير، عن حصين، عن محمد بن جبير بن مطعم، عن ابيد، قال: انشق القبر على عهد النبى صلى الله عليه وسلم حتى صار فرقتين على هذا الجبل وعلى هذا الجبل، فقالوا: سحرنا ما يستطيع ان يسحرالناس كلهم. (ترنزي، رقم 3289)

"ہم سے عبد بن حمید نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن کثیر نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے سلیمان بن کثیر نے بیان کیا، اُن سے حصین نے بان کیا، اُن سے محمد بن جبير اينے والد (جبير بن مطعم رضي الله عنه) کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ نی صلی اللّٰدعلیہ وسلم کے زمانہ میں جاند بھٹ کر دو ٹکڑے ہو گیا، ایک ٹکڑااس بہاڑ پر اور ایک ٹکڑااُس یہاڑیر۔لو گوں نے کہا: محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)نے ہم پر حادو کر دیاہے، لیکن اُنھی میں سے بعض نے کہا: اگر اُنھوں نے ہم پر جادو کر دیاہے تو (باہر کے) سبھی لو گوں کو حادو کے زیراثر نہیںلاسکتے۔"

"ہم سے عباس بن حمد ان حفی بیان کرتے ہیں، اُٹھول نے کہا کہ ہم سے علی بن منذر طریقی بیان کرتے ہیں، حدثنا العباس بن حددان الحنفى، حدثنا على بن الهنذر الطريقى، حدثنا محمد بن فضيل، عن انھوں نے کہا کہ ہم سے محد بن فضیل بیان کرتے ہیں، اُن سے حصین بیان کرتے ہیں، اُن سے حصین بیان کرتے ہیں، اُن سے سالم بن ابی جعد، اُن سے محمد بن جبیر اپنے والد (حضرت جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ) کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ چاند بھٹ گیا اور ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس شے۔"

حصين، عن سالم بن أبي الجعد، عن محمد بن جبير، عن أبيه، قال: انشق القمر، ونحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم.

(المجم الكبر للطير اني، رقم 1540)

## شق قمر کامشاہدہ نہ کرنے والے اصحاب کی روایات

شق قمر کی روایت کرنے والوں میں عینی شاہدین کے علاوہ وہ اصحاب بھی شامل ہیں، جضوں نے اِس واقعے کامشاہدہ نہیں کیا تھا۔ اُن میں سے بعض مدینہ میں تھے، بعض کم س تھے اور بعض ابھی پیدا نہیں ہوئے تھے۔ اِن میں سے حضرت حذیفہ بن یمان، حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت عبداللہ بن عباس اور حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہم نمایاں ہیں۔ اِن کی روایات درج ذیل ہیں:

### 1۔ حضرت حذیفہ بن بمان رضی اللہ عنہ کی روایت

حضرت حذیفہ بن یمان رضی اللہ عنہ مدنی صحابی ہیں۔ یہ ہجرت سے تقریباً 30سال پہلے یثرب میں پیدا ہوئے۔ شق قمر کے موقع پر اِن کی عمر کم و بیش 25 سال تھی اور یہ یثرب (مدینہ) میں مقیم تھے۔ اِن سے منقول روایت کا خلاصہ یہ ہے:

\* "مصنف عبد الرزاق" میں ہے کہ حضرت حذیفہ بن بمان رضی اللہ عنہ نے جمعے کا خطبہ دیتے ہوئے پہلے سورہ قمر کی آیات پڑھیں اور پھراس واقعے کا ذکر کیا۔

\* اُنھوں نے بتایا کہ شق قمر کا واقعہ چونکہ ظاہر ہو چکاہے، اِس لیے اب قیامت بہت قریب ہے۔

#### روایت بیرے:

عن ابن عيينة، عن عطاء بن السائب، عن أبي عبد الرحبن السلمى قال: سمعت حذيفة يوم الجمعة وهو على المنبر قرأ الْتُتَرَبَّتِ السَّاعَةُ، وَانْشَقَّ الْقَبَرُ، فقال: قد اقتربت الساعة وقد انشق القبر فاليوم المضار وغدًا السباق. (رقم 5285)

"ابن عیدنه بیان کرتے ہیں، اُن سے عطابین سائب بیان کرتے ہیں کہ الوعبد الرحمٰن سلمی فرماتے ہیں کہ سیدناحذیفہ رضی اللہ عنہ جمعہ کے دن منبر پر خطبہ دے رہے تھے۔ اُنھوں نے سورہ قمر کی ابتدائی آیات تلاوت کیں: افْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ کیں: افْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ کیا اِنْدائی آیات تلاوت کیں: افْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ کیا اِنْدائی آیات تلاوت کیں: افْتَربَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ کیا اِنْدائی آیات تلاوت کیا نے اور چاند دو گھڑے ہو چکا ہے۔ اور چاند دو گھڑے ہو چکا ہے۔ اور چاند دو گھڑے ہو چکا ہے۔ کا کی کا دن سیقت کرکے آگے بڑھنے کا کن سیقت کرکے آگے بڑھنے کا دن ہوگا۔ "

## 2۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی روایت

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے فرزند ہیں۔ ہجرت سے دس گیارہ سال پہلے پیدا ہوئے تھے۔شق قمر کے موقع پر اِن کی عمر تقریباً پانچ چھ سال تھی۔ اِن سے منقول تر مذی اور مشدرک کی روایتوں کا خلاصہ بیہ:

\* ترمذی کی روایت کے مطابق نبی صلی الله علیه وسلم کے زمانے میں چاند پھٹ گیا تھا۔

\* آپ نے فرمایا تھا: تم لوگ گواہ رہنا۔

\* حاكم كى "متدرك على الصححين "ميں إس پريداضافه ہے كه چاند كاايك مُكر اسامنے رہا

اور دوسر اپہاڑکے پیچھے چلا گیا۔

دونون روايتين درج ذيل بين:

حدثنا محبودبن غيلان،حدثنا ابو داؤد، عن شعبة، عن الاعبش، عن مجاهد، عن ابن عبر، قال: انفلق القبر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الشهدوا.

(ترمذی،رقم 2182)

"ہم سے محمود بن غیلان نے بیان کیا، اُضول کے کہا کہ ہم سے ابوداؤد نے بیان کیا، اُن سے شعبہ نے بیان کیا، اُن سے شعبہ نے بیان کیا، اُن سے اعمش نے اور اُن سے مجاہد نے بیان کیا کہ عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں چاند دو شکڑ ہے ہو گیاتورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم لوگ گواہ اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم لوگ گواہ رہو۔"

"ہم سے ابوعبال محمد بن یعقوب نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے ابراہیم بن مرزوق بصری نے مصر میں بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے ابوداؤد طیالی نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ مجھ سے شعبہ نے انھوں نے کہا کہ مجھ سے شعبہ نے

فحداثنالا أبو العباس محمد بن یعقوب، ثنا إبراهیم بن مرزوق البصى بمص، ثنا أبوداؤد الطیالسی، ثناشعبة،عن الاعمش،عن مجاهد، عن عبد الله بن عبرو رضی الله عنه، فی قوله عن وجل: اقترَبَتِ السَّاعَةُ

وَانْشَقَّ الْقَبَرُ. قال: كان ذلك على عهد النبى صلى الله عليه وسلم، انشق القبر فلقتين فلقة من دون الجبل، وفلقة خلف الجبل. فقال النبى صلى الله عليه وسلم: اللهم الشهد. (المتدرك للحاكم، رقم 3759)

بیان کیا، اُن سے اعمش نے بیان کیا،
اُن سے مجاہد بیان کرتے ہیں کہ
حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ
نے سورہ قمر کی ابتدائی آیت کی شرح
کرتے ہوئے بیان کیا کہ رسول اللہ
صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں چاند
دو شکڑوں میں شق ہو گیا تھا۔ ایک
کو ایجہاڑ کے سامنے تھا اور دوسر ااُس
کے پیچھے۔ اِس پر رسول اللہ صلی اللہ
علیہ وسلم نے فرمایا: پروردگار میں
گوائی دیتا ہوں۔"

### 3\_حضرت عبد الله بن عباس رضى الله عنه كى روايت

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چپاحضرت عباس بن عبد المطلب رضی اللہ عنہ کے صاحب زادے ہیں۔ اِن کی پیدایش ہجرت سے 3سال قبل شعب ابی طالب میں ہوئی تھی۔ شق قمر کا واقعہ اِن کی پیدایش سے پہلے کا ہے۔ بخاری و مسلم میں درج اُن سے منقول روایت کے مطابق اُنھوں نے فقط اتنی بات بیان کی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں چاند بھٹ گیا تھا۔

روایت کے مختلف طرق درج ذیل ہیں: حدثنا یحیی بن بکیر، قال: حدثنی بکر، عن جعفی، عن عراك بن مالك،

"ہم سے بیملی بن بکیر نے بیان کیا، کہا کہ مجھ سے بکر نے بیان کیا، اُن

عن عسدالله بن عبدالله بن عتبة بن مسعود،عن اين عباس رضي الله عنهبا، قال: انشق القبر في زمان النبي صلى الله عليه وسلم.

(بخاری، رقم 4866)

سے جعفر نے، اُن سے عراک بن مالک نے، اُن سے عبید اللّٰہ بن عبد اللّٰہ بن عتبہ بن مسعود نے بیان کیا کہ عبدالله بن عماس رضى الله عنهمانے بیان کیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں جاند بھٹ گیا تھا۔"

" ہم سے موسیٰ بن قریش بن التمیمی نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے اسحاق بن بكر بن مضر نے بيان كيا، اُنھوں نے کہا کہ مجھ سے میر ہے والد نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے جعفر بن ربیعہ نے بیان کیا، اُن سے عراك بن مالك نے بیان کیا، اُن سے عبيد الله بن عبد الله بن عتبه بن مسعود نے بان کیا کہ حضرت عبد اللہ بن عماس رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے ميں جاند پھٹ گيا تھا۔"

حدثنا موسى بن قريش التبيبي، حدثنا إسحاق بن بكر بن مضر، حدثنی ای،حدثناجعفیبن ربیعة، عن عراك بن مالك، عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود، عن ابن عباس، قال: إن القبر انشق على زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم. (مسلم، رقم 7257)

### 4۔ حضر ت انس بن مالک رضی اللّٰہ عنہ کی روایت

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ مدنی صحابی ہیں۔ یہ ہجرت سے دس سال پہلے یثر ب ---- شق القم 111 ----

(مدینہ) میں پیدا ہوئے۔ ثق قمر کے موقع پر اِن کی عمر کم و بیش پانچ سال تھی اور یہ یثر ب میں مقیم تھے۔ اِن سے منقول روایت میں بیان ہوا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں جاند پھٹ کر دو ٹکڑے ہو گیا تھا۔

> روایت کے مختلف طرق درج ذیل ہیں: حدثنا مسدد،حدثنایحیی حدثنا شعبة، عن قتادة، عن انس، قال: انشق القمر فرقتین.

(بخاری،رقم 4868)

"ہم سے مسدد نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے یکی نے بیان کیا، اُن سے شعبہ نے، اُن سے قادہ نے اور اُن سے انس رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ چاند دو مکڑوں میں پھٹ گیا تھا۔"

" " ہم سے محمد بن مثنی نے بیان کیا، انھوں نے کہا کہ ہم سے محمد بن جعفر اور ابوداؤد نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے محمد بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے بیٹی بن اُنھوں نے کہا کہ ہم سے بیٹی بن اُنھوں نے کہا کہ ہم سے بیٹی بن سعید، محمد بن جعفر اور ابوداؤد نے بیان کیا، اُن سے شعبہ نے بیان کیا، اُن سے شعبہ نے بیان کیا، اُن سے قادہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ چاند دو محمروں میں روایت ہے کہ چاند دو محمروں میں بھیٹ گیا تھا۔ اور ابوداؤد کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وحداثنا محمد بن البثنى، حداثنا محمد بن جعفر، وابو داؤد. وحداثنا ابن بشار، حداثنا يحيى بن سعيد، ومحمد بن جعفر، وابو داؤد كلهم، عن شعبة، عن قتادة، عن انس، قال: انشق القبر فرقتين، وفي حديث ابي داؤد: انشق القبر على عهدرسول الله صلى الله عليه وسلم. (مسلم رقم، 7256) وسلم کے زمانے میں چاند بھٹ گیا تھا۔"

### روايتول كاتجزيه اور تقابلي جائزه

درجِ بالاتمام روایتیں قرآنِ مجید کے بیان کی فی الجملہ تائید اور تفصیل کرتی ہیں۔ اِن میں سے کوئی بھی کتاب اللہ کے اصل بیان اور مدعاسے متصادم یا متجاوز نہیں ہے۔ اِن کے متفق علیہ نکات کا خلاصہ بیہ ہے:

- \* شق قمر كاواقعه ايك حسى واقعه تھا۔
- \* يه واقعه جرتِ مدينه سے كم وبيش پانچ سال پہلے پيش آيا تقا۔
- \* اِس کے عینی شاہدین میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، آپ کے صحابۂ کرام اور کفارِ قریش شامل تھے۔
- \* لو گوں نے بلا امتیاز مذہب اِسے نسلاً بعد نسلِ آگے بیان کیا، اِس کیے تاریخی اعتبار سے اِس کی حیثیت خبرِ متواتر کی ہے۔
- \* واقعہ رات کے ابتدائی مر طلے میں اُس وقت پیش آیا، جب لوگ ابھی جاگ رہے نھے۔
  - \* رسول الله صلى الله عليه وسلم اور آپ كے اصحاب منى ميں موجو د تھے۔
    - \* چاند بدرِ کامل کی صورت میں تھااور واضح نظر آرہاتھا۔
      - \* چاند بھٹا اور دو ٹکڑے ہو کر الگ ہو گیا۔
  - \* پھر ایک ٹکڑ ایہاڑ کے ایک طرف چلا گیا اور دوسر ادوسری طرف چلا گیا۔
    - \* إس موقع پررسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: لوگو، تم گواه رہنا۔
- \* كفار نے إس واقع كابر اور است مشاہدہ كيا، مكر أنھيں اپنى آئكھوں يريقين نہ آيا، إس

لیے اُنھوں نے اِسے جادوسے تعبیر کیا۔

\* اُٹھی میں سے بعض لو گول نے کہا کہ سفر سے آنے والے لو گول کا انتظار کرو، کیونکہ اُن پر جادو نہیں ہو سکتا۔

- \* جب لوگ آئے تواُنھوں نے بھی اِس واقعے کی شہادت دی۔
  - \* چنانچه کفار کواس واقعے کی حقیقت تسلیم کرناپڑی۔
    - \* اِس کے باوجود وہ ایمان نہیں لائے۔

شق قمر کی کم و بیش تمام روایتوں میں فی الجملہ یبی نکات مذکور ہیں۔ تاہم، حضرت انس رضی اللّٰہ عنہ کی روایت کے بعض طرق میں اِن کے علاوہ چند مزید باتیں بھی نقل ہو کی ہیں، جو دیگر اصحاب کی روایتوں میں منقول نہیں ہیں۔ یہ طرق درج ذیل ہیں:

حدثق عبدالله بن عبدالوهاب، حدثنا بشي بن المفضل، حدثنا سعيد بن ابى عروبة، عن قتادة، عن انس بن مالك رض الله عنه: ان اهل مكة سالوارسول الله عنه: ان اله عليه وسلم ان يريهم آيةً، فاراهم القبر شقتين حتى راوا حراءً بينهما.

(بخاری،ر قم 3868)

"مجھ سے عبداللہ بن عبدالوہاب نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے بشر بن مفضل نے بیان کیا، اُنھوں نے کہا کہ ہم سے بشر کہ ہم سے سعید بن ابی عروبہ نے بیان کیا، اُن سے قادہ نے بیان کیا کہ اُنس بن مالک رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ کفار کمہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی نشانی کا مطالبہ کیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چاند نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چاند کے دو نکڑے کر کے دکھا دیے۔ بیمال تک کہ اُنھوں نے جرا پہاڑ کو اُن دونوں نکڑوں کے نہیمیں دیکھا۔"

حدثنی زهیر بن حرب، وعبد بن

حمید، قالا: حدثنا یونس بن محمد، حدثنا شیبان، حدثنا قتادة، عن انس ان اهل مكة سالوا رسول الله صلی الله علیه وسلم ان یریهم آیة فاراهم انشقاق القبر مرتین. (مسلم، رقم 7254)

بن حميد نے بيان كيا، أنھوں نے كہا كہ ہم سے يونس بن محمد نے بيان كيا، أنھوں نے كہا كہ ہم سے شيبان نے بيان كيا، أنھوں نے كہا كہ ہم سے قادہ نے بيان كيا كہ سيدنا انس رضى اللہ عنہ سے روايت ہے كہ مكہ والوں نے رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم سے لوكى نشانى چاہى، آپ صلى اللہ عليہ وسلم نے أن كو دو بار چاند كا پھٹنا وسلم نے أن كو دو بار چاند كا پھٹنا د كھا ا۔"

ان طرق میں درج ذیل تین اضافی باتیں نقل ہوئی ہیں: 1۔ شق قمر کاواقعہ دومر تبہ پیش آیا۔

2۔ یہ کفار کے مطالبۂ نشانی کے جواب میں واقع ہوا۔

3\_رسول الله صلى الله عليه وسلم نے أخصيں چإند كادو ٹكڑے ہوناد كھاديا۔

یہ تینوں نکات امکانِ و قوع کے لحاظ سے بعید از قیاس نہیں ہیں۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ کی قدرت سے چاندایک بارشق ہو سکتا ہے توایک سے زیادہ مرتبہ بھی ہو سکتا ہے۔ اِسی طرح اللہ اگر اقوام سابق کے مطالباتِ نشانی کے جواب میں کوئی نشانی بھیج سکتا ہے تو یہ معاملہ قریش کے ساتھ بھی ممکن ہے۔ مزید برآں، یہ کہ اگر اللہ اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو متعدد دیگر معجز سے عطافر ماسکتا ہے توشق قمر کو بھی آپ کے ذریعے سے ظاہر کرنا خلافِ توقع نہیں ہے۔ تاہم، اِس کے باوجود بیش ترمحد ثین اور مفسرین نے اِن اضافوں کو قبول نہیں کیا۔ اِس ضمن میں اُن کے دلا کل کا خلاصہ ہیہے:

1۔ اِس واقعے کے و قوع کے موقع پر حضرت انس رضی اللہ عنہ چار پانچ سال کے کم سن ---- ش القم 115 ---- تے اور مدینہ میں رہتے تھے۔ اِس سے واضح ہے کہ اُنھوں نے اِس واقعے کابر اور است مشاہدہ نہیں کیا۔ مزید ید کہ جن شخصیات سے اُنھوں نے واقعے کو سنا، اُن کا ذکر روایت میں نہیں ہے۔ اِس لیے قرین قیاس یہی ہے کہ اُنھوں نے اِسے اپنے زمانے کی ایک مشہور و معروف خبر کے طور پر سنا اور نقل کیا ہے۔ اِس بنا پر ضروری ہے کہ اِس معاملے میں اصل خبر کی حیثیت واقعے کے عینی شاہد حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایت کو دی جائے اور حضرت انس رضی اللہ عنہ کی روایت کو روایت سعود رضی اللہ عنہ اور دیگر عینی شاہدین کی روایت سے مطابقت رکھتے ہیں۔

2۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ کی روایت میں 'مرتین' کے الفاظ آئے ہیں۔ جن کامطلب سیہ کہ یہ واقعہ دومر تبہ پیش آیا ہے۔ یہ ایک بالکل منفر دبات ہے۔ قر آنِ مجید کے الفاظ بھی اس مفہوم کی گنجایش نہیں دیتے۔ وہ انشقاق القمر کے واحد و قوع پر دلالت کرتے ہیں۔ قرین قیاس یہی ہے کہ بعد کے بعض راویوں نے غلط فہمی سے 'فی قتین' یا 'فلقتین' (دو نکٹرے) کو 'مرتین' (دوبار) سمجھ کر نقل کر دیا ہے۔ یہ غلطی مذکورہ روایت کے ضعف کی طرف اشارہ کرتین کرتین کے سے کہ بعد کے سمجھ کر نقل کر دیا ہے۔ یہ غلطی مذکورہ روایت کے ضعف کی طرف اشارہ کرتین کے سمجھ کر نقل کر دیا ہے۔ یہ غلطی مذکورہ روایت کے ضعف کی طرف اشارہ کرتین کے سمجھ کر نقل کر دیا ہے۔ یہ غلطی مذکورہ روایت کے ضعف کی طرف اشارہ کرتی ہے۔

3۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی بعض طرق میں کفار کی طرف سے نشانی کے مطالبے کا ذکر نہیں ہے اور بعض طرق میں 'مرتین' کے بجابے درست لفظ 'فی قتین' استعال ہوا ہے۔ یہ بات بھی اِس امر کا امکان پیدا کرتی ہے کہ اِس طرح کے الفاظ بعد کے راویوں کے اضافے ہیں۔

ان دلا کل کے حوالے سے حدیث و تفسیر کے چند علما کے اقتباسات درج ذیل ہیں: "المواہب اللدنیہ" میں علامہ احمد بن محمد قسطلانی کھتے ہیں:

فأما أنس وابن عباس فلم يحضرا "جبال تك حضرت انس رضى الله ذلك، لانه كان بمكة قبل الهجرة بنحو عنه اور حضرت ابن عباس رضى الله

خىسسنىن، وكان ابن عباس إذ ذاك لم يولد، وأما أنس فكان ابن أربح سنين أو خىس بالبدينة.

(254/2)

عنہ کا تعلق ہے تو وہ اِس واقعہ کے وقت موجو دنہ تھے، کیونکہ یہ واقعہ مکہ مرمہ میں ہجرت سے تقریباً پانچ سال پہلے ہوااور حضرت ابنِ عباس رضی اللہ عنہ انجی پیدا بھی نہیں ہوئے تھے۔اور حضرت انس رضی اللہ عنہ اُس وقت چار پانچ سال کے تھے اور مدینہ طیبہ مدینہ طیبہ

#### امام ابنِ حجر عسقلانی نے "فتح الباری" میں لکھاہے:

لان أنسًا لم يدرك هذه القصة وقد جاءت هذه القصة من حديث بن عباس وهو أيضًا مبن لم يشاهدها ومن حديث بن مسعود وجبير بن مطعم وحذيفة وهؤلاء شاهدوها ولم الرفى شيء من طرقه ان ذلك كان عقب سؤال المشركين الافي حديث أنس ثم وجدت في بعض طرق حديث عباس (7/182)

"حضرت انس رضی اللہ عنہ نے اِس واقعے کا مشاہدہ نہیں کیا، اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ جن سے یہ واقعہ منقول ہے، اُنھوں نے بھی اِس کا مشاہدہ نہیں کیا۔ حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت جبیر بن مطعم اور حضرت حذیفہ بن کمان رضی اللہ عنہ کو اِس واقعے کے عینی شاہد ہیں، اُن کی روایتوں میں اِس طرح کی بات نہیں ہے کہ یہ واقعہ مشر کین کے مطالبے کہ یہ واقعہ مشر کین کے مطالبے کے جواب میں تھا۔ یہ بات صرف حضرت انس رضی اللہ عنہ کی روایت حضرت انس رضی اللہ عنہ کی روایت

رضی اللہ عنہ کے بعض طرق میں نقل ہوئی ہے۔"

#### وه مزيد لکھتے ہيں:

ولااعرف من جزم من علماء الحديث بتعدد الانشقاق فى زمنه صلى الله عليه وسلم، ... وهذامها يعلم أهل الحديث والسير انه غلط فإنه لم يقع الامرةً واحدةً.

(183/7)

"میں نہیں جانتا کہ علاے حدیث میں

ہے کوئی اِس کا قائل ہوا ہو کہ رسول
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں
چاند کے شق ہونے کا واقعہ متعدد بار
ہوا...اور اہل حدیث اور اہل سیر کے
نزدیک یہ بات غلط ہے۔ پس حقیقت
بیہ ہواہے۔"
مرتبہ ہواہے۔"

"اور ممکن ہے کہ 'مرتین' کہنے والوں

کامطلب' فی قتین' ہو۔ مختلف روایات

کو صرف اسی طرح جمع کیا جا سکتا

حافظ ابنِ حجر کی اِسی بات کا خلاصہ کرتے ہوئے علامہ قسطانی نے لکھاہے:

ولعل قائل 'مرتين 'أرادا: فرقتين. وهذا الذي لا يتحد غيرة جمعًا بين

ر عبعه عیره جبع بین

الروايات.

(المواہب اللدنیہ 256/2) ہے۔''

مولاناسید ابوالاعلیٰ مودودی نے اِن زکات کو بالتفصیل بیان کیاہے۔ "تفہیم القر آن" میں

ے:

''بعض روایات جو حضرت انس رضی الله عنه سے مروی ہیں، اُن کی بنا پر یہ غلط فہمی پیدا ہوتی ہے کہ شق القمر کا واقعہ ایک مرتبہ نہیں، بلکہ دو مرتبہ پیش آیا تھا۔ لیکن اول تو صحابہ میں سے کسی اور نے یہ بات بیان نہیں کی ہے۔ دوسرے خود حضرت انس کی بھی بعض روایات میں مرتین (دو مرتبہ) کے الفاظ ہیں اور بعض میں 'فی قتین' اور 'شقتین'

(دو مکڑے) کے الفاظ۔ تیسرے یہ کہ قر آنِ مجید صرف ایک بی انشقاق کا ذکر کر تا ہے۔ اِس بناپر صحیح بات یہی ہے کہ یہ واقعہ صرف ایک مرتبہ پیش آیا تھا۔ رہے وہ قصے جوعوام میں مشہور ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انگلی سے چاند کی طرف اشارہ کیا اور وہ دو مکڑے ہو گیا اور یہ کہ چاند کا ایک مکڑا حضور کے گریبان میں داخل ہو کر آپ کی آستین سے نکل گیا، تو یہ بالکل ہی ہے اصل ہیں۔

یہاں یہ سوال پیدا ہو تاہے کہ اِس واقعہ کی حقیقی نوعیت کیا تھی؟ کیا یہ ایک معجزہ تھا، جو کفارِ مکہ کے مطالبہ پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی رسالت کے ثبوت میں د کھایا تھا؟ پایہ ایک حادثہ تھا، جو اللہ تعالیٰ کی قدرت سے جاند میں پیش آیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو اِس کی طرف توجہ صرف اِس غرض کے لیے دلائی کہ یہ امکانِ قیامت اور قرب قیامت کی ایک نشانی ہے؟ علاہے اسلام کا ایک بڑا گروہ اِسے حضور کے معجزات میں شار کر تاہے اور اُن کا خیال ہیہے کہ کفار کے مطالبہ پریہ معجزہ دکھایا گیا تھا۔ لیکن اِس راے کا مدار صرف بعض اُن روایات پر ہے، جو حضرت انس سے مروی ہیں۔ اُن کے سواکسی صحافی نے بھی یہ بات بیان نہیں کی ہے۔ فتح الباری میں ابن حجر کہتے ہیں کہ " بیہ قصہ جتنے طریقوں سے منقول ہوا ہے، اُن میں سے کسی میں بھی حضرت انس کی حدیث کے سوابیہ مضمون میری نگاہ ہے نہیں گزرا کہ شق القمر کاواقعہ مشر کین کے مطالبہ پر ہوا تھا۔ "(باب انشقاق القمر)۔ ایک روایت ابونعیم اصفہانی نے '' ولائل النبوۃ " میں حضرت عبدالله بن عباس سے بھی اِس مضمون کی نقل کی ہے، مگر اُس کی سند ضعیف ہے، اور قوی سندول سے جتنی روایات کتب حدیث میں ابن عباس سے منقول ہوئی ہیں، اُن میں سے کسی میں بھی اِس کا ذکر نہیں ہے۔ علاوہ بریں حضرت انس اور حضرت عبداللہ بن عباس، دونوں اِس واقعہ کے ہم عصر نہیں ہیں۔ بخلاف اِس کے جو صحابہ اُس زمانے میں موجود تھے، حضرت عبدالله بن مسعود، حضرت حذیفه ، حضرت جبیر بن مطعم، حضرت علی، حضرت عبدالله بن عمر، أن میں سے کسی نے بھی بیہ نہیں کہاہے کہ مشر کین مکہ نے حضور کی

صدافت کے ثبوت میں کسی نشانی کا مطالبہ کیا تھا اور اِس پر شق القمر کا یہ مجزہ اُن کو دکھایا گیا۔ سب سے بڑی بات ہے کہ قر آنِ مجید خود بھی اِس واقعہ کورسالت محمدی کی نہیں،

ملکہ قربِ قیامت کی نشانی کے طور پر پیش کر رہا ہے۔ البتہ، یہ اِس لحاظ سے حضور کی صدافت کا ایک نمایاں ثبوت ضرور تھا کہ آپ نے قیامت کے آنے کی جو خبریں لوگوں کو دی تھیں، یہ واقعہ اُن کی تصدیق کر رہا تھا۔"(5/229–230)



# شق قمر کاواقعه مولانامو دو دی اور مولانااصلاحی کاموقف

گذشتہ ابواب میں استاذِ گرامی جناب جاوید احمد غامدی کاموقف پوری تفصیل سے سامنے آگیا ہے۔ یہ اپنے بنیادی استدلال اور مرکزی خیال کے لحاظ سے سید ابوالاعلیٰ مودودی اور مولاناامین احسن اصلاحی کے نقطہ ہانے نظر پر مبنی ہے۔ اِس موضوع پر اپنی گفتگو میں اُنھوں نے اِس بیان کیاہے۔ اُن کے الفاظ یہ ہیں:

"میں شق قمر کے معاملے میں متفر د نہیں ہوں، میری کوئی الگ رائے نہیں ہے۔ اِس محقق علما کا ایک نقطۂ نظر ہے، میں اُسے صحیح سمجھتا ہوں۔ مجھ سے پہلے دو جلیل القدر اساذ امام اہل علم نے بیہ نقطۂ نظر اپنی تفسیروں میں بیان کر دیا ہے۔ میرے جلیل القدر اساذ امام امین احسن اصلا حی نے اِس کو اپنی تفسیر" تدبر قر آن "میں بیان کیا ہے اور اُن سے پہلے دورِ امین احسن اصلا حی نے اِس کو اپنی تفسیر "تدبر قر آن" میں بیان کیا ہے اور اُن سے پہلے دورِ عاضر کے جلیل القدر داعی مولانا سید ابوالا علی صاحب مودودی نے اِس باب کی تمام چیز وں کو موضوع بنایا میں بیان کیا ہے۔ مولانا سید ابوالا علی مودودی نے اِس باب کی تمام چیز وں کو موضوع بنایا ہے اور نہایت خوبی کے ساتھ پورے مواد کا تجربے کر کے بیہ بنایا ہے کہ واقعے کی نوعیت کیا ہے؟ روایات میں کیا بات بیان ہوئی ہے؟ اِس کو دیکھنا کیسے چا ہے؟ اِس پر کیا اعتراضات ہوتے ہیں؟ اِس میں جو مختلف تعبیریں اختیار کی گئی ہیں، اُن میں کتنا وزن ہے؟ اِن تمام ہوتے ہیں؟ اِس میں جو مختلف تعبیریں اختیار کی گئی ہیں، اُن میں کتنا وزن ہے؟ اِن تمام

چیزوں کا بہت عمدہ تجزیہ کر دیاہے۔ میں اِن کے حرف حرف سے اِس معاملے میں اتفاق کر تاہوں۔ اِس لیے یہ بات ہی درست نہیں ہے کہ میں اِس میں متفر دہوں یامیری کوئی الگراہے ہے۔"(ویڈیوریکارڈنگ 23اعتراضات، شق القمر)

اِس تناظر میں یہ ضروری ہے کہ موضوع کے جملہ مباحث پر اِن جلیل القدر علما کی توضیحات کو بعینہ نقل کر دیاجائے۔ اِس سے وہ مندر جات سامنے آ جائیں گے، جن کی تفصیل گذشتہ صفحات میں کی گئی ہے۔

مولانامودودی اور مولانااصلاحی کامذ کورہ موقف اُن کی تفاسیر '' تفہیم القر آن''اور'' تدبرِ قر آن'' میں سورۂ قمر کی ابتدائی آیات کے تحت بیان کیا ہے۔ اِس کے مباحث درجِ ذیل ہیں۔

### 1\_سورهٔ قمر کاموضوع اور مخاطبین

دونوں مفسرین کے نزدیک سورہ کے مخاطبین کفارِ قریش ہیں۔ اُنھیں تنبیہ کی گئی ہے کہ قیامت کی گھڑی قریب آپینچی ہے۔ اِس کی نشانی کے طور پر چاندشق کر کے دکھا دیا ہے۔ مقصدیہ ہے کہ اگر وہ سمجھناچاہیں تواس واضح نشانی کو دیکھ کر سمجھ سکتے ہیں۔ اِس کے بعد اب اُن کے پاس بہت تھوڑا وقت بحیا ہے۔ سابقہ اقوام کے انجام کاذکر کرکے متنبہ کیا ہے کہ اگر تمھاری یہ روش جاری رہی تو تمھارا انجام بھی اُنھی جیسا ہو گا۔

مولانامودودی بیان کرتے ہیں:

"اِس میں کفارِ ملہ کو اِس ہٹ دھر می پر متنبہ کیا گیاہے، جو اُنھوں نے رسول اللہ صلی اللہ علی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کے مقابلہ میں اختیار کرر کھی تھی۔ شق القمر کا جیرت انگیز واقعہ اِس بات کا صر سے نشان تھا کہ وہ قیامت جس کے آنے کی خبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دے رہے تھے، فی الواقع برپاہو سکتی ہے، اور اُس کی آمد کا وقت قریب آلگاہے۔... کلام

کا آغاز کرتے ہوئے فرمایا گیا کہ یہ لوگ نہ سمجھانے سے مانتے ہیں، نہ تاریخ سے عبرت حاصل کرتے ہیں، نہ آئکھوں سے صریح نشانیاں دیکھ کر ایمان لاتے ہیں۔ اب یہ اُسی وقت مانیں گے، جب قیامت فی الواقع برپاہو جائے گی اور قبروں سے نکل کریہ داورِ محشر کی طرف دوڑے جارہے ہوں گے۔

اس کے بعد اُن کے سامنے قوم نوح، عاد، شمود، قوم لوط، اور آل فرعون کا حال مخضر الفاظ میں بیان کر کے بتایا گیا ہے کہ خدا کے بیجے ہوئے رسولوں کی تنبیہات کو جھٹلا کر بیہ قومیں کس دردناک عذاب سے دوچار ہوئیں، اور ایک ایک قوم کا قصہ بیان کرنے کے بعد بار باریہ بات دہر اُنی گئی ہے کہ یہ قر آن نصیحت کا آسان ذریعہ ہے، جس سے اگر کوئی قوم سبق لے کر راہ راست پر آ جائے تو اُن عذابوں کی نوبت نہیں آسکتی، جو اِن قوموں پر نازل ہوئے۔ اب آخریہ کیا جمافت ہے کہ اِس آسان ذریعہ سے نصیحت قبول کرنے کے بجاب کوئی اِسی پر اصر ارکرے کہ عذاب دیکھے بغیر نہ مانے گا۔"

(تفهيم القرآن 5 /226-227)

#### مولانااصلاحی لکھتے ہیں:

" خاطب اِس میں وہ مکذبین ہیں، جو قر آن کے اندار کی تصدیق کے لیے کسی ایسی نشانی عذاب کا مطالبہ کررہے تھے، جو اُنھیں قائل کردے کہ فی الواقع قر آن کی بیدد همکی شیخی ہو کے رہے گی، اگر وہ اِس کو جھٹلاتے رہے۔ اُن کو چھلی قوموں کی تاریخ، جس کی طرف پچھلی سورہ میں بھی اشارہ ہے، نسبتاً تفصیل کے ساتھ سنا کر متنبہ فرمایا ہے کہ آخر اِن قوموں کے انجام سے کیوں عبرت نہیں حاصل کرتے؟ کیوں مجلے ہوئے ہو کہ جب بہی قوموں کے انجام سے کیوں عبرت نہیں حاصل کرتے؟ کیوں مجلے ہوئے ہو کہ جب بہی گوموں کے انجام سے کیوں عبرت نہیں حاصل کرتے؟ کیوں مجلے ہوئے ہو کہ جب بہی گوموں کے انجام سے کو گا، تب مانو گے؟ بیہ اللہ تحالی کا عظیم احسان ہے کہ اُس نے متصیں عذاب کی نشانی دکھانے کی جگہ ایک ایسی کتاب تم پر اتاری ہے، جو تمھاری تعلیم و تذکیر اور تمھارے شکوک و شبہات دور کرنے کے لیے ہر پہلوسے جامع و کامل اور تمام ضروری اوصاف و محاس سے آراستہ ہے۔ لیکن تمھارا حال بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی

رحت کی جگہ تم اُس کے عذاب کے طالب بنے ہوئے ہو۔ "(تدبر قر آن 87/8)

### 2- 'انْشَقَّ 'سے مراد ماضی پامستقبل کاواقعہ

بعض مفسرین نے یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ 'افترکتِ السَّاعَةُ وَ انْشَقَّ الْقَدَرُ اللَّ عہدِ رسالت کے کسی واقعے کا بیان نہیں ہے، بلکہ قیامت کے موقع پر ہونے والے حادثے کی پیشین گوئی ہے۔ اِس تصور پر یہ اعتراض پیدا ہو تاہے کہ 'انشق' تو ماضی کا فعل ہے، اِس سے مستقبل کا واقعہ کیسے مر اد لیا جا سکتا ہے؟ اِس کے جواب میں یہ استدلال کیا گیا ہے کہ مستقبل کے کسی واقعہ کیسے مر اد لیا جا سکتا ہے؟ اِس کے جواب میں یہ استدلال کیا گیا ہے کہ مستقبل کے کسی واقعہ کی قطعیت اور حتمیت کو نمایاں کرنے کے لیے ماضی کے صیغے کا استعال عربی زبان و ادب کا مسلمہ قاعدہ ہے۔ مولانا اصلاحی اور مولانا مودودی، دونوں اِس قاعدے کو تسلیم کرتے ہیں، مگر مذکورہ مقام پر اُنھوں نے اِس کے اطلاق کو غلط قرار دیا ہے۔ چنانچہ اُن کے نزدیک یہ زمانۂ رسالت ہی کا واقعہ ہے۔

#### "تدبرِ قرآن" میں ہے:

" بعض لوگوں نے یہ کہا ہے کہ یہ قیامت کے دن پیش آنے والے واقعہ کی خبر ہے۔ جس کو ماضی کے صیغہ سے اِس کی قطعیت کے اظہار کے لیے بیان فرمایا گیا ہے۔ اُن کے نزدیک مطلب یہ ہے کہ قیامت قریب آگئ اور چاند کچٹ جائے گا۔ یہ قول اگرچہ اگلوں میں سے بھی بعض لوگوں سے نقل ہوا ہے اور اِس زمانے میں بھی اِس کو ایک گروہ کے اندر حسن قبول حاصل ہے، لیکن سیاقِ کلام اِس سے اِباکر تا ہے۔ اِس میں توشیہ نہیں ہے کہ قیامت میں پیش آنے والے واقعات قرآن میں ماضی کے اسلوب میں بیان ہوئے ہیں، لیکن یہاں یہ معنی لیے جائیں تو کلام آگے والی بات سے بے جوڑ ہو جاتا ہے۔ آگے فرمایا گیا ہے کہ یہ کوئی می نشانی بھی دیکھیں گے تو اُس سے اعراض ہی کریں گے اور کہیں گے کہ یاس میں کوئی خاص ندرت نہیں، یہ تو جادو ہے، جو پہلے سے چلا آر ہا ہے۔ غور بیجیے کہ چاند

کے پھٹنے کا تعلق قیامت سے ہو تا تواُس کے بعدیہ بات کہنے کا کیا محل تھا؟ قیامت کے دن تو کٹر سے کٹر منکر بھی کسی چیز کو جادونہ کہہ سکے گا، بلکہ سب اعتراف کریں گے کہ رسولوں نے جو خبر دی، وہ حرف حرف حرف بھی نگل ۔ چنانچہ آگے بیان بھی ہوا ہے کہ 'یقُوْلُ الْگافِیُونَ فَا اَیْوَمُرْ عَبِیْ ' (اُس دن کا فر کہیں گے کہ یہ توبڑاہی کٹھن دن آگیا)۔ "(8/91-92)

«نَا اَیُوَمٌ عَبِیْ ' (اُس دن کا فر کہیں گے کہ یہ توبڑاہی کٹھن دن آگیا)۔ "(8/91-92)

د تقنیم القرآن "میں بیان ہواہے:

"بعض لو گول نے اِس فقرے کا مطلب بیہ لیاہے کہ "چاند پھٹ جائے گا۔"لیکن عربی زبان کے لحاظ سے جاہے یہ مطلب لینا ممکن ہو، عبارت کا سیاق وسباق اِس معنی کو قبول کرنے سے صاف انکار کر تاہے۔ اول تو یہ مطلب لینے سے پہلا فقرہ ہی بے معنی ہو جاتا ہے۔ چاندا گراِس کلام کے نزول کے وقت پھٹا نہیں تھا، بلکہ وہ آیندہ کبھی پھٹنے والا ہے تواس کی بناپر یہ کہنا الکل مہمل بات ہے کہ قیامت کی گھڑی قریب آگئی ہے۔ آخر مستقبل میں پیش آنے والا کوئی واقعہ اُس کے قرب کی علامت کیسے قراریا سکتا ہے کہ اُسے شہادت کے طور پر پیش کرناایک معقول طرز استدلال ہو۔ دوسرے، یہ مطلب لینے کے بعد جب ہم آگے کی عمارت پڑھتے ہیں تو محسوس ہو تاہے کہ وہ اِس کے ساتھ کوئی مناسبت نہیں ر کھتی۔ آگے کی عبارت صاف بتار ہی ہے کہ لو گوں نے اُس وقت کو ٹی نشانی و کیصی تھی،جو امکان قیامت کی صری کا علامت تھی، مگر اُنھوں نے اُسے جادو کا کرشمہ قرار دے کر جھٹلا دیااور اینے اِس خیال پر جے رہے کہ قیامت کا آنا ممکن نہیں ہے۔ اِس سیاق وسباق میں انْشَقَّ الْقَهَرُ كِ الفاظ أسى صورت ميں ٹھيک بيٹھ سکتے ہيں، جب كه اُن كا مطلب "جاند پیٹ گیا"ہو۔" پیٹ حائے گا" کے معنی میں اُن کو لے لیا جائے تو بعد کی ساری ہات ہے جوڑ ہو جاتی ہے۔ سلسلۂ کلام میں اِس فقرے کور کھ کر دیکھ لیجیے، آپ کوخود محسوس ہو حائے گا کہ اِس کی وجہ سے ساری عبارت بے معنی ہو گئی ہے:

"قیامت کی گھڑی قریب آگئ اور چاند پھٹ جائے گا۔ اُن لو گوں کا حال میہ ہے کہ خواہ کو کی نشانی دیکھ لیس، منہ موڑ جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیہ تو چلتا ہوا جادو ہے۔ اُنھوں نے جھٹلادیا اور ا پنی خواہشاتِ نفس کی پیروی کی۔""(5/228–229)

### 3۔ واقعے سے متعلق آیات اور روایات کا ہاہمی تعلق

شق قمر کاواقعہ قر آنِ مجید کے علاوہ احادیث و آثار میں بھی مذکور ہے۔ صاحب "تدبر" اور صاحب "تقبیم" کیسال طور پریہ سمجھتے ہیں کہ احادیث و آثار کو قر آنِ مجید کے متابعات کے طور پر قبول کرناچاہیے۔ چنانچہ دونوں نے روایات کا ذکر اِس طرح کیا ہے کہ گویا قر آن کے متن کواصل کی حیثیت حاصل ہے اور روایات میں اُس کی بعض تفصیلات نقل ہوئی ہیں۔ مزید بر آل، لفظاً بھی اِس امرکی تصرح کر دی ہے۔

سير مو دودي لکھتے ہيں:

''حقیقت یہ ہے کہ شق القمر کا واقعہ قر آن کے صرح کا لفاظ سے ثابت ہے اور حدیث کی روایات پر اُس کا انحصار نہیں ہے۔ البتہ، روایات سے اِس کی تفصیلات معلوم ہوتی ہیں اور پتا چلتا ہے کہ یہ کب اور کیسے پیش آیا تھا۔'' ( تفہیم القر آن 5 / 229)

مولانااصلاحی نے بیان کیاہے:

"رہایہ سوال کہ اِس طرح کا کوئی واقعہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد میں پیش آیا بھی ہے تو اِس کا جو اب میرے نزدیک ہیہ ہے کہ قر آن کے الفاظ سے، یبی بات نکلتی ہے کہ یہ پیش آیا اور حدیثوں سے بھی اِس کی تائید ہوتی ہے۔ صورتِ واقعہ کے بارے میں تو حدیثیں ضرور مختلف ہیں، لیکن نفس واقعہ کے بارے میں کوئی اختلاف منقول نہیں ہے۔ "(تدبر قرآن 8 / 91 – 92)

### 4\_معجز هُ رسالت يا آيتِ الهي

تمہیدی باب میں '''آیتہ 'کا مفہوم ومصداق'' کے زیرِ عنوان یہ بات پوری طرح واضح ہو —— ثق القر 126 —— گئی تھی کہ قر آنِ مجید میں یہ لفظ اللہ کی نشانیوں کے لیے آیا ہے۔ یہ جہاں اللہ کی طرف سے براوراست ظاہر ہونے والی نشانیوں کے مفہوم میں ہے، وہاں انبیاے کرام کے معجزات کے لیے بھی استعال ہوا ہے۔ دونوں میں اِس لحاظ سے کوئی فرق نہیں ہے کہ دونوں اللہ کی قدرت کا کرشمہ ہیں اور اُسی کے حکم سے صادر ہوتی ہیں، مگر اظہار کے لحاظ سے یہ فرق ضرور ہے کہ اول الذکر میں اللہ تعالیٰ نبی کی وساطت کے بغیر براوراست معاملہ کرتے ہیں، جب کہ ثانی الذکر میں نبی کا توسط اختیار کیا جاتا ہے۔ ہماری مذہبی اصطلاح میں معجزے کا لفظ اُس نشانی کے لیے اختیار کیا گیا ہے، جو مخاطبین کے مطالبے پر نبی کے ہاتھ سے ظاہر ہوتی ہے۔ اِس تناظر میں دیکھیے تو شق قمر کے لیے معجزہ یا معجزہ نبوت کا لفظ استعال کرنا مناسب نہیں ہے۔ اِس قائل ہیں ۔ اِسے میں دیکھیے تو شق قمر کے لیے معجزہ یا معجزہ کی اور مولانا مودودی، دونوں اِسی موقف کے قائل ہیں۔

مولانامودودی نے اپنے موقف کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ اِس ضمن میں اُنھوں نے اُن روایتوں پر بھی جرح کی ہے، جنھیں معجزے کے مفہوم پر محمول کرنے کے لیے بہ طورِ دلیل پیش کیاجا تا ہے۔وہ لکھتے ہیں:

"یہاں بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اِس واقعہ کی حقیقی نوعیت کیا تھی ؟ کیا بیہ ایک معجزہ تھا، جو کفارِ مکہ کے مطالبہ پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی رسالت کے ثبوت میں دکھایا تھا؟ یا بیہ ایک حادثہ تھا، جو اللہ تعالیٰ کی قدرت سے چاند میں پیش آیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو اُس کی طرف توجہ صرف اِس غرض کے لیے دلائی کہ بیہ امکانِ قیامت اور قرب قیامت کی ایک نشانی ہے؟ علما ہے اسلام کا ایک بڑا گروہ اِسے حضور کے معجزات میں شار کرتا ہے اور اُن کا خیال بیہ ہے کہ کفار کے مطالبہ پر بیہ معجزہ دکھایا گیا تھا۔ لیکن اِس راے کا مدار صرف بعض اُن روایات پر ہے، جو حضرت انس سے مروی بیں۔ اِن کے سواکسی صحابی نے بھی بیہ بات بیان نہیں کی ہے۔ " فتح الباری" میں ابنِ حجر بین کہتے ہیں کہ "بیہ قصہ جتنے طریقوں سے منقول ہوا ہے، اُن میں سے کسی میں بھی حضرت

انس کی حدیث کے سوابیہ مضمون میری نگاہ سے نہیں گزرا کہ شق القمر کا واقعہ مشرکین کے مطالبہ پر ہوا تھا۔ " (باب انشقاق القمر)۔ ایک روایت ابو نعیم اصفہانی نے " ولائل النبوۃ" میں حضرت عبداللہ بن عباس سے بھی اِس مضمون کی نقل کی ہے، گر اُس کی سند ضعیف ہے، اور قوی سندوں سے جتنی روایات کتب حدیث میں ابنِ عباس سے منقول ہوئی بیں، اُن میں سے کسی میں بھی اِس کا ذکر نہیں ہے۔ علاوہ بریں حضرت انس اور حضرت عبداللہ بن عباس، دونوں اِس واقعہ کے ہم عصر نہیں ہیں۔ بخلاف اِس کے جو صحابہ اِس زمانے میں موجود تھے، حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت حذیفہ، حضرت جبیر بن مطعم، خضرت علی، حضرت عبداللہ بن عبرائلہ بن مسعود، حضرت حذیفہ، حضرت جبیر بن مطعم، مشرکین مطعم، مخرہ اُن میں سے کسی نے بھی یہ نہیں کہا ہے کہ مشرکین مکہ نے حضور کی صدافت کے ثبوت میں کسی نشانی کا مطالبہ کیا تھا اور اُس پر شق القمر کا یہ معجزہ اُن کو د کھایا گیا۔ سب سے بڑی بات یہ ہے کہ قر آنِ مجید خود بھی اِس واقعہ کور سالت معجزہ اُن کو د کھایا گیا۔ سب سے بڑی بات یہ ہے کہ قر آنِ مجید خود بھی اِس واقعہ کور سالت محمدی کی نہیں، بلکہ قرب قیامت کی نشانی کے طور پر پیش کر رہا ہے۔ "

(تفهيم القرآن 5/229-230)

مولانااصلاحی کابیان یہ ہے:

"اِس طرح کی نشانیوں کے لیے بیہ ضروری نہیں ہے کہ رسول نے اِن کو اسپنے معجز ہے طور پر پیش کیا ہو، بلکہ اِن کا ظہور کسی اعلان و تحدی کے بغیر بھی ہو سکتا ہے۔ یہ بھی ضروری نہیں ہے کہ کفار نے بعینہ اِسی نشانی کا مطالبہ کیا ہو، جو ظاہر ہوئی، بلکہ اُن کی طرف سے کسی مطالبہ کے بغیر محض اِس لیے بھی اِن کا ظہور ہو تا ہے کہ کفار کے پیش کر دہ شبہات کا اُن کو جو اب مل جائے۔ کفار قیامت کو جو بہت بعید از عقل چیز خیال کرتے تھے، اُس کا ایک بہت بڑا سب یہ بھی تھا کہ یہ کس طرح ممکن ہے کہ بیہ ساری کا کنات ایک دن اُس کا ایک بہت بڑا سب یہ بھی تھا کہ یہ کس طرح ممکن ہے کہ بیہ ساری کا کنات ایک دن بالکل در ہم بر ہم ہو جائے۔ پہاڑوں سے متعلق اُن کا جو سوال قر آن میں نقل ہو اہے، اُس سے معلوم ہو تا ہے کہ اُن چیز وں کو وہ بالکل اٹل، غیر متز لزل اور غیر فانی سجھتے تھے۔ اللہ سے معلوم ہو تا ہے کہ اُن چیز وں کو وہ بالکل اٹل، غیر متز لزل اور غیر فانی سے کوئی چیز قتی قرکی نشانی دکھا کر اُن کو بتایا کہ اِس کا کنات کی چیز وں میں سے کوئی چیز

بھی، خواہ وہ کتنی ہی عظیم ہو، نہ خود مختارہے، نہ غیر فانی، نہ غیر متز لزل، بلکہ ہر چیز اللہ تعالیٰ کے حکم کے تابع ہے۔ وہ جب چاہے گا، اِن سب کو در ہم بر ہم کر کے رکھ دے گا۔" (تدبر قرآن 8 / 91)

### 5\_رسالتِ محمری کی تائیدو تصدیق

دونوں مفسرین شق قمر کو معجزات النبی کے زمرے میں شارنہ کرنے کے باوجو داِس امر کو تسلیم کرتے ہیں کہ بیہ واقعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت ورسالت کی صداقت کی تاکید اور آپ کے انذار اور دعوت کی تائید کر تاہے۔

#### مولانااصلاحی نے لکھاہے:

"الله تعالی کی ایک سنت کا حوالہ ہم اِس کتاب میں جگہ جگہ دے چکے ہیں کہ یوں تو اِس زمین و آسمان کے چپے چپے پر اُس کی قدرت و حکمت کی نشانیاں موجود ہیں اور آئے دن نئی نئی نشانیاں بھی ظاہر ہوتی رہتی ہیں، لیکن رسولوں کی بعثت کے زمانے میں الله تعالی خاص طور پر ایسی نشانیاں ظاہر فرما تاہے، جس سے رسول کے انذار اور اُس کے دعواے رسالت کی صداقت ظاہر ہوتی ہے۔ قر آن میں اِس سنت ِ اللی کا ذکر جگہ جگہ ہوا ہے۔ ہم ایک آیت یہ طور مثال پیش کرتے ہیں۔ فرما باہے:

'سَنُوبِیهِمْ آیَاتِنَا فِیْ الْآفَاقِ وَفِیْ أَنفُسِهِمْ '( ٹم السجدہ 53 ) (ہم عنقریب اُن کو د کھائیں گے اپنی نشانیاں اِس کا ئنات میں بھی اور خو د اُن کے اندر بھی )۔

اِن نشانیوں کا مقصود، جیسا کہ ہم نے اشارہ کیا، رسول کے انذار کو تقویت پہنچانا ہوتا ہے۔ رسول جن باتوں کی منادی زبان سے کرتا ہے، اُس کی تائید کے آثار و شواہد اِس کا کنات میں بھی، مختلف شکلوں میں، ظاہر ہوتے ہیں تاکہ لوگوں پر اللہ تعالیٰ کی جمت اچھی طرح پوری ہو جائے۔ اِسی طرح کی ایک نشانی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے انذار کی تائید کے لیے چاند کے پھٹنے کی صورت میں ظاہر ہوئی تاکہ منکرین عذاب و قیامت پر بہ تائید کے لیے چاند کے پھٹنے کی صورت میں ظاہر ہوئی تاکہ منکرین عذاب و قیامت پر بہ

بات اچھی طرح واضح ہو جائے کہ قر آن اُن کو جو ڈرارہاہے کہ زیمن اُس دن ہلادی جائے گی، پہاڑ پاش پاش ہو کر فضا میں اڑنے لگیں گے، سمندر اہل پڑیں گے، سورج تاریک ہو جائے گا؛ یہ باتیں اُن کو مرعوب کرنے کے لیے نہیں بیان ہوئی ہیں، بلکہ یہ حقائق ہیں، جو ایک دن پیش آکے رہیں گے اور یہ بعید از امکان بھی نہیں ہیں، اِن کے شواہد کسی نہ کسی شکل میں اِس دنیا میں بھی سامنے آتے رہتے ہیں۔"(تدبر قرآن 8/90-91) مولانا مودودی بیان کرتے ہیں:

"یہ اِس لحاظ سے حضور کی صدافت کا ایک نمایاں ثبوت ضرور تھا کہ آپ نے قیامت کے آنے کی جو خبریں لو گوں کو دی تھیں، یہ واقعہ اُن کی تصدیق کر رہاتھا۔"

(تفہیم القر آن 5 / 230)



### خلاصة مباحث

1-شق قمر کاواقعہ قرآنِ مجید میں سورہ قمر (54) کی ابتدائی آیات میں بیان ہواہے۔ارشاد ہے: 'اِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَدَرُ وَإِنْ يَّرَوْا الْيَةَ '''وہ گھڑی قریب آگئ، جس سے اِنھیں خبر دار کیا جارہاہے اور چاند شق ہو گیا۔( مگریہ نہا نیس گے) اور خواہ کوئی آیت دیکھ لیں۔'' حررار کیا جارہ سے واضح ہے کہ قرآنِ مجید نے اِس واقعے کو 'آیة' سے تعبیر کیا ہے۔

3۔ 'آیة' عربی زبان کا معروف لفظ ہے۔ اِس کے معنی علامت اور نشانی کے ہیں۔

4۔ یہ لفظ جب اللہ تعالیٰ کی نسبت سے بیان ہو تواس سے مراد انفس و آفاق کی وہ نشانیاں ہوتی ہیں، جواُس کی مختلف صفات کی طرف متوجہ کرتی ہیں۔

5۔ قرآنِ مجید جب انسانوں کو اللہ کی صفات کے بارے میں توجہ دلاناچاہتاہے تو وہ اِٹھی آیات کو بہ طورِ دلیل پیش کرتاہے اور اِس طرح اُن کے لیے تذکیر وتر غیب، تہدید و تخویف اور تنبیہ و تعذیب کاسامان کرتاہے۔

6۔ اِس اصطلاحی مفہوم میں یہ لفظ قر آنِ مجید میں چار مختلف اطلاقات کے لیے استعال ہواہے:

i – انفس و آفاق میں معمول کے مطابق ظاہر ہونے والی آیاتِ الٰہی کے لیے —جو انفس و آفاق میں اور جن کا تعلق اللہ کی قدرت کے عادی امور سے ہے۔ اللہ کا انسان کو مٹی کے خمیر سے تخلیق کرنایا سورج اور چاند کو ایک قانون کا پابند کرنایا آسان سے پانی برسا

کر مر دہ زمین کے اندر زندگی پیدا کر نااسی نوعیت کی آیات ہیں۔

ii انفس و آفاق میں معمول کے خلاف ظاہر ہونے والی آیاتِ الٰہی کے لیے جومافوق الفطرت اور خارقِ عادت ہیں اور اللہ کے بر اور است حکم سے یاکار کنانِ قضاو قدر کے ذریعے سے واقع ہوتی ہیں۔ حضرت موسی علیہ السلام کے زمانہ رسالت میں بنی اسر ائیل پر من وسلویٰ اترنا، صحر اے سینامیں اُن پر مستقل بادلوں کا سابہ رہنا، حضرت مسے علیہ السلام کا بن باپ کے پیدا ہونا اور گہوارے میں کلام کرنا اِسی کی مثالیں ہیں۔

iii انفس و آفاق کی خلاف معمول ظاہر ہونے والی اُن آیاتِ الہی کے لیے جو مافوق الفطرت اور خارقِ عادت ہیں اور اللہ کے حکم پر اُس کے نبیوں کے ذریعے سے ظاہر ہوتی ہیں۔ اِنھی کو مذہبی اصطلاح میں "معجزہ"کہا جاتا ہے۔ اِس کے نظائر میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کے عصاکا سانپ بننا، اُس کی ضرب سے بارہ چشموں کا پھوٹنا، حضرت میسیٰ علیہ السلام کا مردوں کو زندہ کرنااور رسالت مآب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک پر کلام اللی کا جاری ہونا شامل ہیں۔

iv انفس و آفاق میں حسبِ معمول اور خلافِ معمول ظاہر ہونے والی آیاتِ الہی کو بیان کرنے والی آیاتِ الہی کو بیان کرنے والی آیاتِ قر آنی کے لیے ۔۔۔ جو قر آن کے بین الدفتین درج ہیں اور اُس کی صور توں کے فقروں کے طور پر تلاوت کی جاتی ہیں۔

7- اب سوال میہ ہے کہ سورہ قمر میں لفظ آید ، نذکورہ چار اطلاقات میں سے کس اطلاق کو قبول کر تاہے؟ اِس کے جو اب میں اگر ہم اِسے قر آن کے جملے یا آیت کے مفہوم میں لینا چاہیں تو اِس کی کوئی گنجایش نہیں ہے، کیونکہ یہاں میہ لفظ کسی فقرے کے لیے نہیں، بلکہ واقعے کے لیے استعال ہوا ہے۔ اِسی طرح اگر اِس کا اطلاق انفس و آفاق کی معمول کے مطابق ظاہر ہونے والی نشانیوں پر کیا جائے تو یہ بھی درست نہ ہوگا، کیونکہ یہ معمول کا واقعہ نہیں ہے۔ معلوم انسانی تاریخ میں میہ واقعہ ایک ہی مرتبہ پیش آیا ہے۔ جہاں تک اُن آیات کا نہیں ہے۔ معلوم انسانی تاریخ میں میہ واقعہ ایک ہی مرتبہ پیش آیا ہے۔ جہاں تک اُن آیات کا

تعلق ہے، جو مجزات وخوارق کی صورت میں انبیا کے توسط سے ظاہر ہوتی ہیں تو اُن کے زمرے میں بھی اِس واقعے کو شار نہیں کیا جاسکتا۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ اِس میں رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کا توسط اختیار نہیں کیا گیا۔ یعنی نہ آپ نے اپنی زبان سے کوئی الفاظ صادر فرمائے، نہ دستِ مبارک کے اشارے سے چاند کو دو گلڑے ہونے کا حکم دیا اور نہ اُس کی جانب کسی چیز کو بھینکا۔ ایسی کوئی صورت ہوتی توبلاشہ، اِس واقعے کا شار اُن آیات میں ہوتا، جو اللہ کے اذن پر انبیا کے ہاتھ سے ظاہر ہوتی ہیں۔ اب ایک ہی صورت باقی ہے کہ اِسے آیاتِ اللی کی اُس نوعیت پر محمول کیا جائے، جو خارقِ عادت تو ہے، مگر اللہ کی طرف سے براہِ راست ظاہر ہوئی ہے۔

8۔ چنانچہ درست تاویل یہی ہے کہ یہ واقعہ ایسی غیر معمولی نشانی ہے، جو اللہ کے براوراست حکم سے ظاہر ہوئی اور اِس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے توسط کو اختیار نہیں کیا گیا۔ یعنی اِس کا شار اُسی طرح کی نشانیوں میں ہو تا ہے، جیسی اِس سے پہلے بنی اسر ائیل کے پیغیبروں کے زمانے میں ظاہر کی گئیں۔ اِن کی مثالیں من وسلویٰ کا ارزنا، بدلیوں کا سایہ فکن ہونا، کوہ طور کا معلق ہونا، سیدنا میسے کا بن بایس کے تخلیق یاناہیں۔

9۔ قرآنِ مجید سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے آخری رسالت کے زمانے میں بھی اسی طرح کی نشانیاں و کھانے کا فیصلہ کیا۔ یہ فیصلہ سور ہ لم السجدہ (41) کی آیت 53 میں اِن الفاظ میں بیان ہوا ہے: '' (تم مطمئن رہو، اے پیٹمبر، اور یہ بھی متنبہ ہو جائیں)، اِنھیں ہم عنقریب اپنی نشانیاں آفاق میں بھی دکھائیں گے اور خود اِن کے اندر بھی، یہاں تک کہ اِن پر ظاہر ہو جائے گا کہ یہ قرآن بالکل حق ہے۔''

10۔ قرآن سے یہ بھی واضح ہے کہ شق قمر کی نشانی کفارِ قریش کے لیے تھی اور اِس کا مقصد اُنھیں 'الساعة'، یعنی قیامت کی گھڑی کے بارے میں متنبہ کرنا تھا۔ رسول کے مکذبین کے لیے قیامت کی یہ گھڑی اُس عذاب سے شروع ہو جاتی ہے، جو اُس کی تکذیب پر اصرار کے نتیج میں دنیاہی میں برپاہو جاتا ہے اور اِس گھڑی کا اتمام اُس وفت ہو گا،جب صور پھو نکا جائے گااور قیامت واقع ہو جائے گی۔

11۔ شق قمر کاواقعہ اصلاً قر آنِ مجید میں مذکورہے۔ اُس نے اِس قسم کی نشانیوں کے پس منظر اور خاص اِس واقعے کی نوعیت اور غرض و غایت کو پوری صر احت سے واضح کیا ہے۔ چنانچہ اِس واقعے کی تشر سے وتفصیل میں اُس کے مندر جات کو اساسی حیثیت حاصل ہے۔

12۔ تاہم، اِس کا ذکر متعدد صحابۂ کرام نے بھی کیا ہے۔ اِن میں حضرت علی، حضرت عبدالله بن مسعود، حضرت جبير بن مطعم، حضرت عبدالله بن عباس، حضرت عبدالله بن عمر، حضرت حذیفه بن بمان اور حضرت انس بن مالک رضوان الله علیهم اجمعین نمایال ہیں۔ اِن میں سے بعض عینی شاہدین ہیں اور بعض نے اِسے دوسروں کی شہادت پر روایت کیاہے۔ 13۔ روایتوں کا مجموعی مفہوم ہیہ ہے کہ بیر واقعہ زمانۂ رسالت میں ہجرت سے کم وبیش 5 سال پہلے رونماہوا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب منیٰ میں موجود تھے۔ چاند بدرِ کامل کی صورت میں تھااور واضح نظر آرہاتھا۔ یک بہ یک وہ پھٹا اور دو ٹکڑے ہو کر الگ ہو گیا۔ ایک ٹکڑا پہاڑ کے ایک طرف اور دوسر ادوسری طرف چلا گیا۔ یہ حیرت انگیز منظر کحظہ بھر کے لیے قائم رہااور پھر دونوں ٹکڑے آپس میں مل گئے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں سے مخاطب ہو کر فرمایا کہ تم اِس واقعے کے گواہ رہنا۔ کفارنے بیہ منظر براوراست دیکھا، مگر اُنھیں اپنی آ تکھوں پریقین نہ آیا۔ اِس لیے اُنھوں نے اِسے جادو کہہ کر جھٹلانے کی کوشش کی۔ اُن میں سے بعض نے تجویز دی کہ حتی راے قائم کرنے سے پہلے سفر پر گئے ہوئے لو گوں کو واپس آلینے دیں۔اُن کامشاہدہ فیصلہ کن ہو گا، کیونکہ ہماری آٹکھیں تومسحور ہوسکتی ہیں، مگر غیر موجود ہونے کی وجہ سے وہ سحر زدہ نہیں ہوسکتے۔ یہ تجویز قبول ہوئی۔ جب لوگ آئے تو معلوم ہوا کہ اُنھوں نے بھی بعینہ چاند کے پھٹنے کامشاہدہ کیا تھا۔ چنانچہ کفار کے لیے واقعے کا انکار ممکن نہیں رہا۔ تاہم، اِس کے باوجو د وہ ایمان نہیں لائے اور ر سول الله صلی الله علیه وسلم کے انذار کی تر دید و تکذیب پر کمربسته رہے۔ 14۔ اِس مجموعی مفہوم کی صحت پر علماو محدثین متفق ہیں۔

15۔ اِس متفق علیہ مفہوم پر حضرت انس رضی اللہ عنہ سے منسوب بعض طرق میں سے اضافہ شامل ہے کہ بیہ واقعہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے حین حیات دو مرتبہ واقع ہوا تھا اور قریش کے مطالبۂ نشانی کے جواب میں رونماہوا تھا۔ محدثین ومفسرین میں سے بعض نے اِس اضافے کو قبول کیا ہے اور بعض نے راویوں کا تسامح سمجھ کر رد کیا ہے۔ قر آنِ مجید کے نظائر، سورہ قمرکی آیات اور انشقاقِ قمرکے موضوع کی تمام روایتوں کو جمع کرنے سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ مذکورہ اضافہ صحیح نہیں ہے۔

16۔ شق قمر کی معجزانہ نوعیت کے بارے میں بھی علمامیں اختلاف پایاجا تاہے۔ حدیث و تفسیر کے اکثر علما سے معجزات نبوت میں شامل کرتے اور اِس کے صدور کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کرتے ہیں۔ عصر حاضر کے دو جلیل القدر علما مولاناسید ابوالاعلی مودودی اور مولاناامین احسن اصلاحی اِسے اللہ کی نشانیوں میں سے ایک نشانی قرار دیتے ہیں، مگر معجزے کی معروف اصطلاح کا اطلاق اِس پر نہیں کرتے۔ اُن کے نزدیک اِسے معجزاتِ نبوت میں شار کرنا علمی اور اصطلاح کا طلاق اِس پر نہیں کرتے۔ اُن کے نزدیک اِسے معجزاتِ عادت میں شار کرنا علمی اور اصطلاحی کاظ سے درست نہیں ہے، کیونکہ یہ ایساخارقِ عادت واقعہ ہے، جس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا توسط اختیار نہیں کیا گیا۔ چنانچہ اِس کے لیے معجزہ یا معجزہ یا

17۔ جناب جاوید احمد غامدی شق القمر کی بحث کے تمام اجزامیں مولانامودودی اور مولانا اصلاحی کی مجموعی رائے سے اتفاق کرتے اور اس کو اپنے موقف کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ 18۔ شق قمر کے بارے میں غامدی صاحب کے موقف کو اِن نکات میں بیان کیا جاسکتا

ے:

i۔غامدی صاحب ثق قمر کی صداقت پریقین رکھتے ہیں۔

ii۔ وہ اِسے ایک حسی واقعہ مانتے اور پرورد گارِ عالم کی قدرتِ کاملہ کامظہر قرار دیتے۔

iii۔اُن کے نزدیک شق قمر نبی صلی الله علیه وسلم کے زمانے میں آپ کے انذار کی تائید میں اور آپ کے مکذبین کے لیے عذاب کی نشانی کے طور پر واقع ہوا تھا۔

iv۔وہ اپنے موقف کی بنا قر آنِ مجید پر قائم کرتے ہیں، مگر اُس کی تائیدو تفہیم میں صحابہ کی روایات کو پوری طرح قبول کرتے ہیں۔

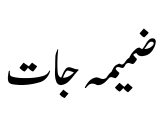
۷۔ جہاں تک اِس کے لیے معجزے کی اصطلاح کے استعال کا تعلق ہے تو وہ اُسے صحیح نہیں سمجھتے۔ اِس معاملے میں وہ مولانا مودودی اور مولانا اصلاحی کے موقف کو قر آن و حدیث کے مطابق سمجھتے ہیں اور علما کے روایتی موقف کو قر آن و حدیث کے منشاکے موافق خیال نہیں کرتے۔

vi – اُن کے نزدیک اِس معاملے میں کلیدی حیثیت لفظِ 'آیة' کے مفہوم و مصداق کو حاصل ہے۔ اِس کی وجہ بیرہے کہ مذکورہ واقعے کے لیے قر آن نے یہی لفظ اختیار کیاہے۔

vii وہ سیجھتے ہیں کہ اگر اِس لفظ کا مصداق قر آنِ مجید کے نظائر کی روشنی میں طے کیا جائے تو اِس کا شار اُن نشانیوں میں ہو گا،جو اللہ کے براہِ راست تھم سے ظاہر ہوئیں اور جن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے توسط کو اختیار نہیں کیا گیا۔

viii۔ تاہم، وہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کے اُن تمام معجزات وخوارق کو برحق مانتے ہیں، جو قر آنِ مجید میں بیان ہوئے ہیں یا حدیث وسیرت کی مستند روایات میں منقول ہیں۔





## "معجزہ "کامفہوم اور شق قمر کے واقعہ پر اُس کا اطلاق

'معجزۃ' اعجاذ 'سے اسم فاعل ہے۔ اِس کے معنی "عاجز کر دینے والے "کے ہیں۔ عام مفہوم میں یہ کسی عظیم الشان اور غیر معمولی واقعے کے لیے استعال ہو تا ہے۔ اصطلاح میں اِس سے مر ادوہ خلافِ عادت امر ہے، جو انسانی وسترس سے باہر ہو اور اللہ کے حکم پر اُس کے نبیوں سے صادر ہو۔ ہماری علمی روایت کے مطابق یہ جن مفاہیم اور اطلاقات کو شامل ہے، وہ درج زمل ہیں:

- » معجز ہ خارق عادت ہو تاہے۔
- \* الله کے اذن پر مبنی ہو تاہے۔
- \* نبی کی ذات سے ظاہر ہو تاہے۔
- \* دعواے نبوت کی تائید و تصدیق کر تاہے۔
- \* تبھی منکرین کے مطالبے پر نازل کیا جاتا ہے۔
- \* مجھی کفار کو تحدی (چیلنج) کرنا مقصود ہو تاہے۔
  - \* تجھی ثباتِ ایمان کے لیے صادر ہو تاہے۔
- \* تجھی اہل ایمان کو اللہ کی نصرت سے فیض یاب کر تاہے۔
  - \* مخاطبین اِس کی مثل پیش کرنے سے قاصر ہوتے ہیں۔
  - \* نتجاً یہ نبی کے مخاطبین پر اتمام جت کا باعث بنتا ہے۔

---- شق القمر 139 ----

چند جلیل القدر اہل علم کے اقتباسات نقل ہیں:

علامه سعد الدين تفتازاني (793هـ)"شرح عقائد النسفى" ميں كھتے ہيں:

المعجزة هى امريظهر بخلاف العادة على يدى مدعى النبوة عند تحدى المنكرين على وجه يعجز المنكرين عن الاتيان بمثله. (125)

"معجزہ خلافِ عادت امر ہے ۔ یہ

نبوت کے مدعی کے ہاتھ پر ظاہر ہوتا

ہے۔ مقصد یہ ہوتا ہے کہ منکرین

(نبوت) کو اِس (خلافِ عادت امر)

کی مثل پیش کرنے کی دعوت دی

جائے اور وہ ایسا کرنے سے عاجز

علی بن محمد الشریف الجر جانی (816ھ) نے اپنی معروف کتاب" مجم التعریفات" میں معجزہ کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

البعجزة امر خارق للعادة داعية الى الخير والسعادة مقرونة بدعوى النبوة قصد به اظهار صدق من ادعى انه رسول من الله. (184)

"معجزہ وہ خلافِ معمول امر ہے جو خیر و برکت کی دعوت اور نبوت کے دعوے کو شامل ہو اور اِس کا مقصد اللہ کے رسول ہونے کا دعویٰ کرنے والے کی صداقت کا اظہار ہو تاہے۔"

امام جلال الدين السيوطي (849هـ) نے لکھاہے:

المعجزة: امر خارق للعادة، مقرون "مجره اليے خارقِ عاد بالتحدی، سالم عن المعارضد. بیں، جس کے ساتھ تحد

(الاتقان في علوم القر آن 2/311) شامل

"معجزہ ایسے خارقِ عادت امر کو کہتے ہیں، جس کے ساتھ تحدی (چیلنج) بھی شامل ہو اور اُس کا مقابلہ نہ کیا جا

محمر على تفانوى (1158ه) كى تاليف "كشاف اصطلاحات الفنون" ميں ہے:

المعجزة: هى فى الشهع امر خارق للعادة يظهر على يب مدعى النبوة موافقًالدعواله. (1575)

"معجزہ: شریعت میں اِس سے مراد وہ خلافِ معمول امر ہے، جو نبوت کے مدعی کے ہاتھ پر ظاہر ہو تا اور اُس کے دعوے کی تائید کر تاہے۔"

امام شاہ ولی اللہ (1174 ھ)نے انبیا کے معجز ات کی نوعیت اور ضر ورت کو طبیب اور دوا کی مثال سے واضح کیا ہے۔" ججۃ اللہ البالغہ "میں لکھتے ہیں:

" ( نبوت کے ) اس معاملے میں اللہ تعالیٰ کی مثال اُس آ قاجیسی ہے، جس کے غلام بہار ہو گئے ہیں۔ جنانچہ اُس نے اپنے خاص کار کنان میں سے کسی کار کن کو تھم دیا ہے کہ وہ اُنھیں دوا ینے کامکلف بنائے، اِس کے باوجود کہ وه پیناجاہیں یا اُس کا انکار کریں۔لہذا اگر وہ اِس معاملے میں اُن پر سختی کریے تووہ حق بجانب ہو گا۔ تاہم، کامل مہربانی کا تقاضا ہے کہ (سختی سے ) پہلے وہ اُنھیں سمجھائے کہ وہ بیار ہیں اور یہ دوااُن کے کے مفیرے۔ مزیریہ کہ وہ کچھ خارق عادت امور کو ظاہر کرے، جو اُنھیں اِس پر مطمئن کر دس که وه اینے قول میں سچا ہے۔ لیعنی دوا میں شیرینی ملا دے۔ اِس کے نتیج میں غلام پوری

مثله في ذلك كبثل سيد مرض عبيده، فأمر بعض خواصه: أن عبيده، فأمر بعض خواصه: أن يكلفهم شهب دواء أشاؤا امر أبوا، فلوأنه أكههم على ذلك كان حقًا، ولكن تبامر اللطف يقتضى ان يعلمهم اولاً انهم مرضى، وان الدواء نفوسهم بها على انه صادق فيما قال، وان يشوب الدواء بحلو فحينئذيفعلون مايؤمرون به على المعجزات ولا استجابة الدعوات ونحو بلعجزات ولا استجابة الدعوات ونحو ذلك الا امورًا خارجةً عن اصل النبوة، فلك الا امورًا خارجةً عن اصل النبوة،

بصیرت اور رغبت کے ساتھ وہ کام کریں گے، جن کا اُنھیں حکم دیا گیا ہے۔ چنانچہ واضح ہوا کہ معجزات کا ظہور، دعاؤں کی قبولیت اور اِس طرح کے دیگر امور نبوت کی حقیقت سے خارج ہیں، البتہ اکثر حالات میں نبوت کے اساب و لوازم میں شامل ہوتے ہیں۔"

#### شاه عبدالحق محدث دہلوی بیان کرتے ہیں:

"مجزہ خرقِ عادت کو کہتے ہیں، جو مد عی رسالت و نبوت کے ہاتھ سے ظاہر ہو تا ہے۔ جس سے مقصود تحدی ہے۔ تحدی کے معنی کسی کام میں بر ابری کرنا اور دشمن کو عاجز کر کے غلبہ حاصل کرناہے۔ شخیق یمی ہے کہ معجزہ میں تحدی شرط نہیں ہے۔" (مدارج النبوہ 1 / 229)

#### مولا ناشبير احمد عثماني لکھتے ہيں:

"جونی دعویٰ کرتا ہے کہ میں نبی ہوں …میری متابعت کے بغیر کوئی راستہ نجات کا نہیں ہے۔ اور اُس کی دلیل میہ پیش کرتا ہے کہ اللہ جل شانہ میر ہے ہاتھوں اور زبان سے وہ چیزیں ظاہر فرمائے گا،جو اُس کی عام عادت کے خلاف ہوں گی اور دنیااِس کی مثال لانے سے عاجز ہو گی۔ پھر اِس کے موافق مشاہدہ بھی کیا جار ہاہو تو یہ خدا کی جانب سے عملاً اُس کے دعویٰ کی تصدیق ہوتی ہے۔"
کے دعویٰ کی تصدیق ہے۔ در حقیقت معجزہ نبی کے دعویٰ کی عملی تصدیق ہوتی ہے۔"

معجزہ کے معنی ومفہوم کی اِس تفصیل کے بعد اب بیہ جاننا ضروری ہے کہ یہ قر آنِ مجید کی اصطلاح نہیں ہے۔ یہ عربی زبان ہی کا لفظ ہے اور اِس کے بعض اسالیب کلام الہی میں مذکور بھی ہیں۔لیکن جہاں تک درجِ بالااصطلاحی مفہوم کا تعلق ہے تواِس مفہوم میں یہ یااِس کا کوئی اشتقاق کتاب الہی میں استعال نہیں ہواہے۔

یمی معاملہ کتب احادیث کا بھی ہے۔ اِن میں بھی یہ لفظ اختیار نہیں کیا گیا۔ تاہم، محدثین نے ابواب کے عنوانات کے لیم اِس لفظ کو اختیار کیا ہے۔

اِسی بناپر بعض اہل علم کاموقف ہے کہ انبیا کے خوارق کے لیے معجزہ کے لفظ کو استعال کرنے سے احتر از کرناچا ہے۔سید سلیمان ندوی"سیر ت النبی"میں" اِن واقعات کا اصطلاحی نام"کے زیرِ عنوان لکھتے ہیں:

"حضرات انبیاے کرام علیہم السلام سے بیہ جو مافوق العادت کیفیات اور اعمال صادر ہوتے ہیں، اِن کے لیے عام طور پر معجزہ کا لفظ بولا جاتا ہے، لیکن سے اصطلاح کئی حیثیتوں سے غلط ہے، اول تواس لیے کہ قر آنِ مجید اور احادیث میں بیہ لفظ مستعمل نہیں ہواہے، بلکہ اِس کی جگہ آیت (نشانی) اور برہان (دلیل) کے الفاظ استعال کیے گئے ہیں، جو اینے مفہوم کونہایت خوبی سے ظاہر کرتے ہیں۔ قدیم محدثین نے اِن کی جگہ دلائل اور علامات کے الفاظ استعال کیے ہیں، جو الفاظ قر آنی کے ہم معنی ہیں۔ دوسرے یہ کہ عام استعال کی بناپر"مغجزہ"کے ساتھ کچھ خاص لوازم ذہنی پیداہو گئے ہیں، جو حقیقت میں صحیح نہیں ہیں، مثلاً: إس لفظ سے عوام میں بید خیال پیدا ہو گیا ہے کہ وہ خود پیغیمر کا فعل ہو تاہے، جس کا صدور خاص اُس کے اعضاو جوارح سے ہو تاہے اور نیزیہ کہ اِس لفظ کے سبب سے اِس کا معجزہ ہونا گویااس کی حقیقت میں داخل ہو گیاہے، حالا نکہ یہ دونوں خیالات غلط ہیں، ملکہ بیہ کہنا چاہیے کہ معجزہ پر عقلی حیثیت سے جو اعتراضات وارد ہوتے ہیں، اُن کا ایک بڑا حصہ خود لفظ معجزہ کے غلط استعال سے پیدا ہو گیاہے۔ سب سے بڑھ کریہ کہ ہم کو ایک ایسا حامع لفظ در کاریے، جس میں نبوت کے تمام خواص، کیفیات، مشاہدات اور اعمال خارقئہ عادت وغير خارقة عادت، سب داخل بين، ليكن معجزه كالفظ اتناوسيع نهين... ليكن چونكه ہماری زبان میں معجزہ کالفظ عام طور پر چل گیاہے، اِس لیے اِس کو یک قلم ترک بھی نہیں

كياجاسكتا-"(22-21/3)

اِس مفہوم کے لیے کتاب اللہ میں 'آیة 'کا لفظ استعال ہواہے، جس کے معنی نشانی کے ہیں۔ تاہم، وہاں اِس سے مر او صرف انبیا کے ہاتھوں پر ظاہر ہونے والی نشانیاں ہی نہیں ہیں، اِس کے ساتھ وہ نشانیاں بھی اِس کے مصدا قات میں داخل ہیں، جو انفس و آفاق میں روز مرہ ظاہر ہوتی ہیں اور وہ خلافِ معمول نشانیاں بھی داخل ہیں، جنھیں اللہ براہِ راست ظاہر کرتے ہیں۔ مزید بر آں، قر آنِ مجید کے فقروں کے لیے بھی یہی لفظ آیت استعال ہو تاہے۔ 15

اب سوال یہ ہے کہ کیا شق قمر کے واقعے پر لفظ معجزہ کا اطلاق درست ہے؟ درجِ بالا تعریفات کی روشنی میں اِس کا جواب نفی میں ہو گا۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ اِن کے مطابق معجزہ وہ خارقِ عادت واقعہ ہے، جو اللہ کے حکم سے نبی کے ہاتھ پر ظاہر ہو تا ہے۔ شق قمر، ہلا شبہ خارقِ عادت واقعہ ہے اور اللہ بی کے حکم سے ظاہر ہواہے، مگر قر آن وحدیث سے واضح ہے کہ اِس کے لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا توسط اختیار نہیں کیا گیا۔ اللہ چاہتا تو اِس کے لیے ایٹ اللہ علیہ وسلم کا توسط اختیار نہیں کیا گیا۔ اللہ چاہتا تو اِس کے لیے اپنی تعظیم کا توسط اختیار کرلیتا، جیسا کہ قر آن وحدیث میں مذکور متعد دو مگر معجزات میں اختیار کیا گیا ہے۔ اگر اللہ نے اپنی حکمت کے تحت ایسا نہیں کیا تو ہمیں اِسے معجزے کے اختیار کیا گیا ہے۔ اگر اللہ نے اپنی حکمت کے تحت ایسا نہیں کیا تو ہمیں اِسے معجزے کے کوزندہ کرناتو بلاشیہ، اُن کا معجزہ کہلائے گا، مگر اُن کے بن باپ کے پیدا ہونے کو اُن کا معجزہ نہیں کہا جائے گا، بلکہ اللہ کی آیت قرار دیا جائے گا۔



<sup>15</sup> مزید تفصیل اِسی تصنیف کے باب اول میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ ---- شق القر 144 ---

## شق قمرکے واقعے پر مور خین کی خاموشی ایک اعتراض کاجواب

شق قمر کی حقانیت پر بعض لو گوں کی طرف سے اعتراض کیا گیاہے کہ بیہ واقعہ تاریخی طور پر ثابت نہیں ہے۔ مطلب بیہ ہے کہ بیہ کیسے ممکن ہے کہ تاریخ کی روشنی کے زمانے میں د نیامیں اتنابڑاواقعہ ہو جائے اور کسی کواِس کی خبر نہ ہو؟ چنانچہ اُن کے نزدیک بیہ واقعہ اگر ہوا تھا تو یہ ضروری تھا کہ دنیا کے مختلف علا قول کے لوگ اِسے دیکھتے اور ہر خطے میں اِس کی روایتیں بیان ہو تیں۔ لیکن صورتِ حال یہ ہے کہ مسلمانوں کی کتابوں کے سوااِس کا کہیں ذ کر نہیں ہے۔

ہارے نز دیک بیہ اعتراض کئی پہلوؤں سے بے بنیاد ہے۔

اولاً، قر آن اور حدیث، دونوں سے واضح ہے کہ بیہ نشانی فقط قریش کے لیے تھی۔ باقی د نیاہے اِس کا اصلاً کوئی تعلق نہیں تھا۔ اِس کے ظہور کا مقصدیہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مخاطبین کو آنے والے عذاب سے پوری طرح متنبہ کر دیاجائے۔ گویایہ اُسی طرح کی نشانی تھی، جیسی ناقہ کی شکل میں حضرت صالح علیہ السلام کی قوم کے سامنے ظاہر ہوئی یاسید نا مسے علیہ السلام کی پیدایش کی صورت میں بنی اسرائیل کے سامنے آئی تھی۔ اِن نشانیوں کا تعلق اُٹھی اقوام سے تھا، جن میں بیہ ظاہر ہو ئی تھیں۔اِس طرح کی نشانیوں کو تمام دنیااور تمام اقوام

کے حوالے سے دیکھنا درست نہیں ہے۔

ثانیاً، یہ خبر قرآن میں مذکورہے۔ اِس کتاب کے مندرجات کی بناپر علم وعقل مجبور ہیں کہ اِسے الہامی اور غیر انسانی کلام کے طور پر قبول کریں۔ چنانچہ اگر مسلم ہے کہ یہ کتاب ایسے بیان میں ایک خارقِ عادت معجزہ ہے تو عقل و فطرت کا تقاضا ہے کہ ماضی، حال اور مستقبل کے بارے میں اِس کی تمام اطلاعات کو صحیح ماناجائے۔

ثالثًا، مذكورہ اعتراض پر جوابًا بيہ سوال پيدا ہو تاہے كه اگريه واقعہ غلطہ توجس خطے ميں اور جن لو گوں میں بیہ واقعہ بلا انقطاع بیان ہور ہاہے ، اُن میں سے کسی نے اِس کی تر دید کیوں نہیں کی؟ بہ کوئی الیی خبر نہیں تھی،جو بند کمروں میں چندلو گوں کے سامنے بیان ہورہی تھی اور سینہ بہ سینہ آگے منتقل ہور ہی تھی۔ ہر گزنہیں، یہ تواعلانِ عام تھا، جو قر آن کے ذریعے گليول کو چول ميں دن رات نشر ہور ہا تھا۔ سننے والوں ميں نصاريٰ بھي تھے، يہود بھي تھے، مشر کین بھی تھے۔اییا کیوں نہیں ہوا کہ اُن کا کوئی مصنف، کوئی شاعر ، کوئی مورخ اِس زبان زدِ عام خبر کی تر دید کر دیتا، جو بعد ازاں تاریخی دستاویز کے طوریرا گلی نسلوں کو منتقل ہوتی۔ رابعاً،مسلمانوں کے حوالے سے بھی دیکھیے تو یہ کوئیالیی خبر نہ تھی کہ جس کا تعلق عقیدہ و ایمان یازندگی بعد الموت سے ہو اور جسے اُس زمانے کے اہل ایمان کو فقط اِس بنایر قبول کر نا پڑتا ہو کہ یہ قرآن میں مذکور ہے۔ اِس کے بجائے یہ ایک حسی واقعہ تھا۔ تو کیا ابتدائی صدی کے مسلمانوں میں کوئی ایک شخص بھی ایسا پیدا نہیں ہوا،جو اِس کے و قوع کی تر دید کرے اور قرآن کے الفاظ کی کوئی مختلف تاویل کرنے کی کوشش کرے؟ اگر ایسانہیں ہوا تو اِس کا مطلب ہے کہ بیہ قر آن کی مصدقہ خبر تھی، جسے صحابہ اور تابعین نے اپنے اجماع و تواتر سے آ گے منتقل کیا۔ اِس لیے اِس خبرِ متواتر کاا نکار ایک بدیہی امر کاا نکار ہے۔

خامساً، مزید یہ کہ یہ خبر بخاری و مسلم جیسے مستند ترین تاریخی ماخذوں میں نقل ہوئی اور اِس کے بیان کرنے والوں میں وہ لوگ ہیں، جن کی ثقابت ہر شک وشبے سے پاک ہے۔ اُن میں سے بعض اِس کے عینی شاہدین بھی ہیں۔ اِس لیے یہ کہنا سر اسر غلط ہے کہ تاریخ اِس کے بارے میں بولنا چاہیے، وہ بارے میں خاموش ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ جس تاریخ کو اِس کے بارے میں بولنا چاہیے، وہ ببانگ دیل اِس کا اعلان کر رہی ہے۔ مذکورہ اعتراض کے جو اب میں ہمارے اہل علم نے بھی این اینے اینے انداز سے دلائل پیش کیے ہیں۔ اُن میں سے چندا قتباسات درج ذیل ہیں۔

تاریخ وسیر ت کے محقق سد سلیمان ندوی لکھتے ہیں:

"سوال بیہ ہے کہ ایک ملک کامشہور واقعہ جو دوسرے ملک کی معاصر تاریخوں میں مذکور نہ ہو۔ صرف اُس کا بید عدم ذکر کیا اُس کے انکار کی سند ہو سکتا ہے؟ اور اگر ایسا ہے تو ہندوؤں کی مہابھارت کا تم انکار کر سکتے ہو۔ حضرت می علیہ السلام کے تمام مجزات، بلکہ واقعاتِ زندگی تک کا انکار کر سکتے ہو کہ شام و مصر کے معاصر رومی مورخوں نے ایسے عجیب و غریب واقعات کا ایک حرف بھی قلم بند نہیں کیا۔ اِس کے برخلاف ابھی او پر کی روایتوں میں بیان کیا جاچکا ہے کہ عرب وشام سے آنے والے مسافروں نے یہ بیان کیا کہ اُنھوں نے چاند کو دو مکر ہوتے دیکھا ہے۔ "(سیرت النبی 131/3)

"اللہ نے یہ نشانی اہل مکہ کے لیے ظاہر کی تھی اور اُٹھی کے لیے یہ آئینہ بُوت تھی۔
اِس لیے تمام د نیا میں اِس کے ظہور اور رؤیت کی حاجت نہ تھی۔ اِس بنا پر بالفرض اگر د نیا

کے دوسرے حصول میں شق قمر مشاہدہ نہ ہوا ہو تو یہ چیرت اور تعجب کی بات نہیں۔ بلکہ اہل
مکہ کے علاوہ اور لوگوں کو دوسرے شہر وں اور ملکوں میں اِس کا نظر نہ آنا ہی مصلحت الٰہی
تھی کہ اگر یہ عام طور سے دوسرے اقطاع عالم کے لوگوں کو بھی نظر آتا تو یہ سمجھا جاسکتا
کہ یہ آسمان کے طبعی انقلاب میں سے کوئی انقلاب تھا، جیسا کہ اور سینکڑوں قشم کے
تغیرات اِس سے پہلے ہو چکے ہیں۔ جیسا کہ فلکیات اور علم بدء خلق (کسموگر فیلی اور نیچرل
ہسٹری) میں مذکور ہے۔ لیکن جب اہل مکہ کے علاوہ جو شہر میں شھے یا باہر قافلہ میں شھے
صرف آٹھی کو نظر آیا، تو اِس بات کی صاف اور صرت کے دلیل ہے کہ یہ صرف آٹحضرت

صلی الله علیه وسلم کے ایک نشان کے طور پر ظاہر ہوا۔ ولله الحمد۔"

(سيرت النبي 3/312)

مولاناسید ابوالاعلیٰ مودودی نے اِس اعتراض پر تبھر ہ کرتے ہوئے لکھاہے:

"(بہ اعتراض)اِس لیے بے وزن ہے کہ یہ واقعہ اجانک بس ایک لخطہ کے لیے پیش آ یا تھا۔ ضروری نہیں تھا کہ اِس خاص لمحے میں دنیا بھر کی نگاہیں جاند کی طرف گلی ہوئی ہوں۔ اِس سے کوئی دھاکا نہیں ہوا تھا کہ لوگوں کی توجہ اِس کی طرف منعطف ہوتی۔ پہلے سے کوئی اطلاع اِس کی نہ تھی کہ لوگ اِس کے منتظر ہو کر آسان کی طرف دیکھ رہے ہوتے۔ پورے روے زمین براہے دیکھا بھی نہیں حاسکتا تھا، بلکہ صرف عرب اوراُس کے مشرقی جانب کے ممالک ہی میں اُس وقت چاند نکلا ہوا تھا۔ تاریخ نگاری کا ذوق اور فن بھی اُس وقت تک اتناتر قی بافتہ نہ تھا کہ مشر قی ممالک میں جن لو گوں نے اسے دیکھاہو تا،وہ اسے ثبت کر لیتے اور کسی مورخ کے پاس بی شہاد تیں جمع ہو تیں اور وہ تاریخ کی کسی کتاب میں اِن کو درج کرلیتا۔ تا ہم، مالا بارکی تاریخوں میں پیر ذکر آیاہے کہ اُس رات وہاں کے ایک راجہ نے یہ منظر دیکھا تھا۔ رہیں علم نجوم کی کتابیں اور جنتریاں، تواُن میں اِس کا ذکر آنا صرف اِس حالت میں ضروری تھا،جب کہ جاند کی رفتار، اور اُس کی گر دش کے راہتے، اور اُس کے طلوع وغروب کے او قات میں اِس سے کوئی فرق واقع ہواہو تا۔ یہ صورت جو نکہ پیش نہیں آئی، اس لیے قدیم زمانے کے اہل تنجیم کی توجہ اس کی طرف منعطف نہیں ہوئی۔ اِس زمانے میں رصد گاہیں اِس حد تک ترقی مافتہ نہ تھیں کہ افلاک میں پیش آنے والے ہر واقعه كانوڻس ليتيں اور أس كور بكار ڈير محفوظ كر ليتيں۔''

( تفهيم القر آن 5 /230-231)

مولاناامین احسن اصلاحی نے اِس اعتراض کانہایت مسکت جواب دیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں: "پیے شبہ صحیح نہیں ہے کہ اِس طرح کا کوئی واقعہ پیش آیا ہوتا تو دوسری قوموں کی تاریخ میں بھی اِس کاذکر ہوتا۔ ہماری زمین اور دوسرے گروں میں اِس طرح کی شکست و ریخت اور اُن کے گلڑوں کے در میان انفصال و اقصال کے کتنے واقعات ہیں، جو آئے دن ہوتے رہتے ہیں، لیکن پہلے زمانہ میں اِن کا مشاہدہ ایک خاص دائرہ ہی کے اندر محد ودر ہتا تھا۔ ہمارے زمانے میں اِس طرح کے تغیرات کی تحقیق کے لیے بین الا قوامی ادارے اور صد گاہیں وجو دمیں آگئ ہیں، اِس وجہ سے کوئی واقعہ ظہور میں آتا ہے تواس کی تحقیق کے لیے فوراً ساری دنیا کے تحقیقاتی ادارے بھاگ دوڑ شروع کر دیتے ہیں اور برق کی رفتار سے اُس کی اطلاع دنیا کے گوشے میں پہنچ جاتی ہے۔ پہلے تحقیق و اطلاع کے یہ وسائل موجود نہیں تھے، اِس وجہ سے اُس کی خبر ایک خاص دائرے ہی میں محدود رہ گئی۔ لیکن بیہ موجود نہیں تھے، اِس وجہ سے اُس کی خبر ایک خاص دائرے ہی میں محدود رہ گئی۔ لیکن بیہ دائرہ نہایت تقہ لوگوں کا ہے، اِس وجہ سے نفس واقعہ کی تکذیب کی کوئی وجہ نہیں ہے۔ "



## شق قمر پر ماہرین فلکیات اور سائنس کی خاموشی ایک اعتراض کاجواب

شق قمرکے و قوع پریہ اعتراض بھی کیاجا تاہے کہ یہ واقعہ علم فلکیات سے متعلق ہے، مگر نہ اِسے زمانۂ رسالت کے ماہرین فلکیات نے بیان کیا ہے اور نہ دورِ حاضر کی رصد گاہوں اور سائنسی آلات نے اِس کی تصدیق کی ہے۔لہذا یہ واقعہ علمی لحاظ سے ثابت نہیں ہے۔

ہارے نزدیک بیراعتراض درج ذیل وجوہ سے درست نہیں ہے۔

اولاً، اِس بات کے شواہد دستیاب نہیں ہیں کہ زمانۂ رسالت میں سر زمین حجاز میں ایسے لوگ موجود تھے، جو اِس طرح کے علوم وفنون میں دل چیپی اور مہارت رکھتے ہوں۔ اگر کسی خطے میں ایک علم وفن کے ماہرین موجود نہ ہوں تو وہاں اِس سے متعلق اطلاعات کے محفوظ رہنے اور آگے منتقل ہونے کی توقع غیر حقیقی ہے۔

ثانیاً، قرآن و حدیث میں واقعے کے بیان سے واضح ہے کہ اِس کے نتیجے میں چاند کی گردش پر کوئی اثر واقع نہیں ہوا تھا۔ اگر چاند کی گردش رکتی تو اُس کی رفتار کا حساب رکھنے والے منجمین، ممکن ہے کہ اِس امر کی طرف متوجہ ہوتے۔ اُس صورت میں بھی یہ سوال بہر حال قائم رہتاہے کہ آیاوہ یہ مہارت رکھتے تھے کہ چاند کی گردشِ محوری اور گردشِ دوری میں کخطہ بھر کے نقطل کو متعین کر سکیں؟

ثالثًا، إس اعتراض پر اہم ترین سوال بہ ہے کہ کیاواقعے کے وقوع سے تادم تحریر کسی ماہر فلکیات نے، کسی رصد گاہ نے، کسی سائنس دان نے یا کسی تحقیقی ادارے نے شق قمر کے واقعے کی تحقیق کرنے کی کوئی سنجیدہ کوشش کی ہے؟ ہمارے علم کی حد تک اِس کا جواب نفی میں ہے۔ عین ممکن ہے کہ چاند پر جاکر اِس کی گہری تحقیق کی جائے تو اِس کے شق ہونے کے میں ہو جائیں۔

رابعاً، یہ بھی ممکن ہے کہ شق ہونے کے بعد جب دونوں گلڑے دوبارہ جڑے ہوں تو پہلی حالت کے عین مطابق بہ تمام و کمال جڑ گئے ہوں۔ یعنی شکست وریخت کا معمولی شائبہ بھی باقی ندر ہاہو۔ بالکل اُسی طرح جیسے حضرت ابر اہیم علیہ السلام نے چار پر ندے ذرج کر کے الگ الگ پہاڑوں پر رکھے اور پھر اُنھیں پکاراتو وہ اللہ کے حکم سے اُسی حالت میں واپس آ گئے، جیسے ذرج ہونے سے پہلے تھے۔ یہ واقعہ سورہ بقرہ میں نقل ہواہے۔ ارشادہے:

"اور (اس سلیلے میں) وہ واقعہ بھی
پیش نظر رہے، جب ابراہیم نے کہا تھا
کہ پرورد گار، مجھے دکھا دیں کہ آپ
مر دوں کو کس طرح زندہ کریں گے؟
فرمایا: کیاتم ایمان نہیں رکھتے؟ عرض
کیا: ایمان تو رکھتا ہوں، لیکن خواہش
ہے کہ میرادل پوری طرح مطمئن ہو
جائے۔ فرمایا: اچھا، تو چار پرندے لو،
چر اُن کو اپنے ساتھ ہلا لو، چر (اُن کو
ذن کر کے) ہر پہاڑی پر اُن میں سے
ایک ایک کور کھ دو، پھر اُنھیں پکارو، وہ
(زندہ ہو کر) دوڑتے ہوئے تمھارے

پاس آ جائیں گے، اور (آیندہ کے لیے)
خوب سمجھ لو کہ اللہ زبر دست ہے، وہ
بڑی حکمت والا ہے۔"
ہمارے اہل علم نے بھی اِس اعتراض پر سیر حاصل کلام کیا ہے۔
سید سلمان ندوی ککھتے ہیں:

"حوادث فلکی کے حدوث اور و قوع میں بڑی چیز یہ ہے کہ اُس کا مشاہدہ مطالع اور مغارب پر مو قوف ہے اور ہر جگہ کے مطالع و مغارب دوسری جگہ سے نہایت مختف ہیں۔ بلکہ بالخصوص قمر کے مطالع میں تو اور بھی سخت اختلاف ہے اور ایک جگہ چاند ڈوبتا ہے دوسری جگہ نکلتا ہے، ایک جگہ چاند ٹی ہے دوسری جگہ اند هیر اہو تا ہے، ایک جگہ چاند کو گہن لگتا ہے اور دوسرے مقامات کے لوگوں کو وہ نظر تک نہیں آتا۔ اِس لیے اگر تمام دنیا نے اِس معجزہ کو نہیں دیکھا تو یہ شق قمر کی نفی کی دلیل نہیں۔ چنانچہ دنیا کی مختلف باخبر قوموں نے اپنی این کتابوں میں مختلف حوادث فلکی کا ذکر کیا ہے، لیکن جس واقعہ کو ایک نے بڑے شد و مدسے بیان کیا ہے، اُس کی معاصر قوموں کی کتابیں اُس کی شہادت سے قطعاً خال ہیں۔ لیکن کیا یہ خاموشی اُس کے عدم و قوع کی سند ہو سکتی ہے؟ علاوہ اور وجوہ کے اِس لیے خاموشی اور اختلاف کی ایک وجہ یہی ہوتی ہے کہ تمام دنیا کا ایک مطلع نہیں ہے۔ اِس لیے خاموشی اور اختلاف کی ایک وجہ یہی ہوتی ہے کہ تمام دنیا کا ایک مطلع نہیں ہے۔ اِس لیے خاموشی اور اختلاف کی ایک وجہ یہی ہوتی ہے کہ تمام دنیا کا ایک مطلع نہیں ہے۔ اِس لیے خاموشی اور ودی کھتے ہیں:

"موجودہ دور میں سیاروں کی ساخت کے متعلق انسان کوجو معلومات حاصل ہوئی ہیں، اُن کی بنا پر بیہ بات بالکل ممکن ہے کہ ایک کر"ہ اپنے اندر کی آتش فشانی کے باعث پھٹ جائے اور اُس زبر دست انفجار سے اُس کے دو عکڑے دور تک چلے جائیں، اور پھر اپنے مرکز کی مقناطیسی قوت کے سبب سے وہ ایک دوسرے کے ساتھ آملیں۔

...ر ہیں علم نجوم کی کتابیں اور جنتریاں، تو اُن میں اِس کا ذکر آناصر ف اُس حالت میں

ضروری تھا، جب کہ چاندگی رفتار، اور اُس کی گردش کے راستے، اور اُس کے طلوع و غروب کے او قات میں اِس سے کوئی فرق واقع ہوا ہوتا۔ یہ صورت چونکہ پیش نہیں آئی، اِس لیے قدیم زمانے کے اہل تنجیم کی توجہ اِس کی طرف منعطف نہیں ہوئی۔ اُس زمانے میں رصد گاہیں اِس حد تک ترقی یافتہ نہ تھیں کہ افلاک میں پیش آنے والے ہر واقعہ کا نوٹس لیتیں اور اُس کوریکارڈ پر محفوظ کر لیتیں۔" (تفہیم القرآن کا 230/2-231) مولانا مین احسن اصلاحی نے لکھاہے:

"بہو سکتا ہے کہ کل کو سائنس دانوں کے لیے چاند کی تحقیق کی وسیع راہیں کھل جائیں اور علمی تحقیقات سے ثابت ہو جائے کہ چاند کا فلال حصہ فلال حصہ سے مربوط تھا، لیکن استے سوسال پہلے وہ الگ ہو کر فلال جھے سے جاملا۔ اِس طرح کے کتنے انکشافات ہیں، جو ہمارے کر ہُ ارض سے متعلق آج ہمارے سامنے آرہے ہیں اور لوگ اُن کو باور کر رہے ہیں تو آخر چاند سے متعلق قرآن کی اِس خبر پر تعجب کی کیا وجہ ہے؟ سائنس نے اگر انجی اِس کی تصدیق نہیں کی ہے تو یہ اُس کی نارسائی کی دلیل ہے۔ انتظار اور صبر سیجیے، شاید مستقبل کی تصدیق نہیں کی ہے تو یہ اُس کی نارسائی کی دلیل ہے۔ انتظار اور صبر سیجیے، شاید مستقبل میں وہ بھی اِس کے اعتراف پر مجبور ہو جائے۔" (تدبر قرآن 8 / 92)



## لفظ'آیة'کے مختلف مصدا قات ایک اشکال کی وضاحت

اِس تالیف کا ابتدائی باب " آیة کامفہوم ومصداق "کے زیرِ عنوان ہے۔اُس میں بیان ہواہے کہ آیة 'کے معنی علامت اور نشانی کے ہیں۔ قر آنِ مجید میں سے بہ طورِ اصطلاح آیا ہے اور چار مختلف اطلاقات کے لیے استعال ہواہے۔ کسی مقام پر اِن چار اطلاقات میں سے کون سااطلاق صادق آتا ہے،اِس کا تعین کلام کر تاہے۔ اِس بات پر بادی النظر میں سے اشکال پیدا ہو سکتا ہے کہ یہ سے کہ ایک لفظ چار مختلف مصداقات کا حامل ہو، وہ چاروں ایک ہی کلام میں استعال ہوئے ہوں اور اِن میں تفریق کرنا بھی ممکن ہو؟

ہمارے نزدیک کسی لفظ کا ایک سے زیادہ مفاہیم اور اطلاقات کے لیے استعال ہو جانا زبان وبیان کا عام اسلوب ہے۔ قرآنِ مجید سے اِس کی متعدد مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں۔ اِن میں سے ایک معروف اور عام فہم مثال لفظِ"ذکر"کی ہے۔ یہ لفظ کئی مفاہیم کے لیے استعال ہواہے۔ مثال کے طوریر:

لِبَنِيْ آلِسُهَ آءِيْلَ اذْكُهُوا نِعْمَتِي الَّتِيَّ ٱلْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَ اَوْفُوا بِعَهْدِیْ اَوْفِ بِعَهْدِكُمْ ۚ وَاِیَّایَ فَازْهَبُونِ. (40:2)

"(قرآن تمهارے لیے یہی ہدایت
لے کر آیاہے، اِس لیے) اے بنی
اسرائیل، میری اُس نعمت کو یاد کرو، جو
میں نے تم پر کی تھی اور میرے عہد کو
پورا کرو، میں تمھارے عہد کو پورا
کروں گااور مجھ ہی سے ڈرتے رہو۔"

2۔ سورہ کا ئدہ میں یہی لفظ زبان سے نام لینے کے معنوں میں استعال ہوا ہے:

يَسْعَلُوْنَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَهُمْ قُلُ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبُ فَ أَحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبُ فَ مَا عَلَّمْتُمُ مِّنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّبِيْنَ تُعَلِّمُوْنَهُنَّ مِبَّا الْجَوَارِحِ مُكَلِّبِيْنَ تُعَلِّمُوْنَهُنَّ مِبَّا عَلَّمُوْنَهُنَّ مِبَّا عَلَّمُوْنَهُنَّ مِبَّا عَلَيْمُوْنَهُنَّ مِبَّا عَلَيْمُونَهُنَّ مِبَّا عَلَيْمُونَهُنَّ مِبَّا عَلَيْمُونَهُنَّ مِبَّاعِمُونَهُنَّ مِبَّا عَلَيْمُونَهُنَّ مِبَّا عَلَيْمُونَهُنَّ مِبْكُ مُنْ اللَّهُ أَن

"وہ تم سے پوچھے ہیں کہ اُن کے لیے کیا چیز حلال ٹھیرائی گئ ہے؟ کہہ

دو: تمام پاکیزہ چیزیں تمھارے لیے حلال ہیں اور شکاری جانوروں میں سے

جن کو تم نے شکار پر دوڑانے کے لیے

سدھالیاہے، جنھیں تم اُس علم میں سے کچھ سکھا کر سدھاتے ہو، جو اللہ نے

شمھیں سکھایا ہے، (اُن کا کیا ہوا شکار

بھی حلال ہے)۔

اِس لیے جو وہ تمھارے لیے روک رکھیں، اُس میں سے کھاؤاور (جانور کو شکار پر چھوڑنے سے پہلے )اُس پر اللّٰد کا نام لے لیا کر واور اللّٰہ سے ڈرتے رہو۔ بے شک، اللہ بہت جلد حساب چکانے فَكُلُوْا مِبَّا آمُسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَ اذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ "وَاتَّقُوا الله لَّ إِنَّ اللَّهَ سَهِيْعُ الْحِسَابِ. (4:5) ----- ضميمه 4

والاہے۔"

3۔ آلِ عمران میں یہ لفظ اِس طرح آیا ہے کہ دل کی یاد اور زبان کا اظہار، دونوں کو شامل ہے۔ ارشاد ہے:

"(بیہ عقل کے اندھے ہیں، اِس
لیے پیغمبر پر ایمان کے لیے نشانی ما تگتے
ہیں، ورنہ) حقیقت بیہ ہے کہ زمین اور
آسانوں کے بنانے میں اور دن اور
رات کے باری باری آنے میں اُن
لوگوں کے لیے بہت سی نشانیاں ہیں،
جو بصیرت والے ہیں۔ اُن کے لیے جو
کھڑے اور بیٹھے اور اپنے پہلوؤں پر
کھڑے اور نمین اور آسانوں کی خِلقت
کرتے اور زمین اور آسانوں کی خِلقت
میں غور کرتے رہتے ہیں...۔"

إِنَّ فِيْ خَلْقِ السَّلْوْتِ وَ الْأَرْضِ وَ الْحَرِيْفِ الْحَبِلَافِ النَّهَادِ لَالِيْتِ لِرُّولِي الْحَبِلَافِ النَّهَادِ لَالِيْتِ لِرُّولِي الْحَبِلَافِ النَّهَادِ لَالْيَتِ لِرُّولِي الْاَلْبَابِ. الَّذِيْنَ يَذَذُكُمُوْنَ اللَّهَ قِيلِمَا وَتَعَلَّمُ وَنَ اللَّهَ قِيلِمَا وَتَعَلَّمُ وَنَ اللَّهَ قِيلِمَا وَتَعَلَّمُ وَنَ اللَّهَ قِيلِمَا وَتَعَلَّمُ وَنَ اللَّهُ وَيَتَعَلَّمُ وَنَ اللَّهُ وَيَتَعَلَّمُ وَنَ فِي وَلَيْ وَلَا وَالسَّلْوِتِ وَالْأَرْضِ....

4۔ سورہ انبیاء میں یہ کسی کے بارے میں عام ذکر کرنے یا بات کرنے کے معنی میں مذکورہے:

"(أنھوں نے آکر بتوں کی یہ حالت دیکھی تو) کہنے لگے: ہمارے معبودوں کے ساتھ یہ حرکت کس نے کی ہے؟ یقیناً وہ بڑا ہی ظالم ہے۔لو گوں نے بتایا قَالُوْا مَنْ فَعَلَ لَهٰذَا بِالِهَتِنَاۤ إِنَّهُ لَبِنَ الظَّلِرِيْنَ. قَالُوْا سَبِعْنَا فَتَى يَّذْكُمُ هُمُ يُقَالُ لَهۡ [بُرْهِيْمُ. (59:21–60) کہ ہم نے ایک نوجوان کوانھیں کچھ برا کہتے ہوئے ساتھا، جس کوابراہیم لکارتے

5۔ سورہ احزاب میں بیان کرنے اور چر جاکرنے کے مفہوم میں آیاہے:

دی جاتی ہے، اُس کا چرچا کرو۔ بے شک، الله برا ہی باریک بین اور خبر ر کھنے والا ہے۔"

وَ اذْكُنْ مَا يُتُلَى فَيْ بُيُوتِكُنَّ مِنْ اللهِ كَ " اور تمهارے گھرول میں الله كی اللهِ وَ الْحِكْمَةِ أِنَّ اللَّهَ كَانَ لَطِيفًا آيتوں اور أس كى حكمت كى جو تعليم خَبِيْرًا.(34:33)

6۔ سور وُ ما ئدہ میں یہ لفظ یاد دہانی کے معنوں میں استعال ہواہے:

جس چیز کے ذریعے سے اُنھیں یاد دہانی کی گئی، اُس کا ایک حصیہ وہ بھی بھلا ببھے...۔"

وَ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَطِهَى أَخَذُنَا " "إِس طرح بم فِ أَن سے بھی عہد مِيْثَاقَهُمْ فَنَسُوْا حَظًّا مِّهًا ذُكَّرُوْا لِياتِهَا، جُوكِتِينِ كه بم نصاريٰ بين - پھر به....(14:5)





دوشق القمر، بعنی چاند کے دو حصول میں پھٹ جانے کا واقعہ زمانہ رسالت میں رونما ہوا تھا۔
اِس کا ذکر سورہ قمر (54) کی ابتدائی آیات میں ہوا ہے۔ متعدد احادیث میں بھی اِس کی تفصیلات مذکور ہیں۔قر آن اور حدیث کے اکثر شار جین اِے مجزات بنوت میں شامل کرتے اور اِس کے صدور کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کرتے ہیں۔ بعض دیگر علما - مثلاً مولانا سیدا بوالاعلی مودودی اور مولانا امین احسن اصلاحی – اِسے اللہ کی نشانیوں میں سے ایک نشانی قر اردیتے ہیں، مگر مجز ہے کی معروف اصطلاح کا اطلاق اِس پر نہیں کرتے۔ اُن کے نزد یک اِسے مجزات نبوت میں شار کرنا علمی اور اصطلاحی لحاظ سے درست نہیں ہے۔ جناب نزد یک اِسے مجزات نبوت میں شار کرنا علمی اور اصطلاحی لحاظ سے درست نہیں ہے۔ جناب

جاویداحمہ غامدی بھی اسی راے کے قائل ہیں۔ چنانچہ وہ ثق قمر کوالیک حسی واقعہ مانتے اور پروردگارِ عالم کی قدرتِ کاملہ کا مظہر قرار دیتے ہیں۔اُن کے نزدیک بیواقعہ نبی سلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے ہیں آپ کے انذار کی تائیداور آپ کے مکذبین کی تنعیبہ کے لیے آیت البی کے طور پر ظاہر ہوا تھا۔



سید منظور الحسن کی بیدایش 20 اپریل 1965 کوجنونی پنجاب (پاکستان) کے شہر بہاول نگر بیں ہوئی۔ والدسید محمد حسن شاہ نصوف کے سلسلہ قادر بید کی مقامی خانقاہ کے سجادہ نشین تھے۔
گور نمنٹ سٹی ہائی اسکول بہاول نگر سے میٹرک اور گور نمنٹ کالج بہاول نگر سے بی اے کا امتحان پاس کیا۔ بعداز ال پنجاب یو نیورٹی لا ہور سے ایم اے سیاسیات اور اسلامیہ یو نیورش میں بہاول پور سے ایم اے اسلامیات کی ڈگریاں حاصل کیں۔ جی ہی یو نیورش لا ہور کے شعبہ کرنی واسلامیات سے ایم نگر بھی کمل کیا۔ ادب، سائنس اور اسلام کی بنیادی تعلیم اسے شہر کے عربی واسلامیات سے ایم نقل بھی کمل کیا۔ ادب، سائنس اور اسلام کی بنیادی تعلیم اسے شہر کے

جید عالم اور عالی مرتبت استاد جناب محدنذ رصاحب سے حاصل کی۔ اُنھی کا فیض تربیت مدرسۂ فراہی کے جلیل القدر عالم اور محقق امام العصر جناب جاوید احمد غامدی کی دانش گاہ تک رسائی کا باعث بنا۔ اُن سے شرف تلمذ کا سلسلہ 1991ء سے قائم ہے۔ طالب علمی کے زمانے میں جن اسا تذہ سے علوم وفنون کا اکتساب کیا، اُن میں سب سے نمایاں نام اردواور عربی زبان وادب کے نابغہ روزگار ڈاکٹر خورشیدر ضوی کا ہے۔ اُن کے علاوہ ڈاکٹر سیدسلطان شاہ، ڈاکٹر فاروق حیور، ڈاکٹر حسن عسکری رضوی، ڈاکٹر جہا تکیر تمہی ، جناب محمد رفیع مفتی اور جناب محمد ظفر عادل سے بھی کسپ فیض کا موقع ملا۔ ادار اور علم وحقیق ، المورد کے فیلو میں اور غالمہی سینٹر آف اسلامک لرنگ، امریک کے مختلف تصنیفی اور تعلیمی منصوبوں میں شریک ہیں۔ ماہنامہ ' اشراق' امریکہ کی ادارت کے فرائض بھی انجام دے رہے ہیں۔

